يني المنور ومعاد فرارج ين المناور المن

بُول**ئ** ہُوالمیں

جلدثتم

ازقىمت

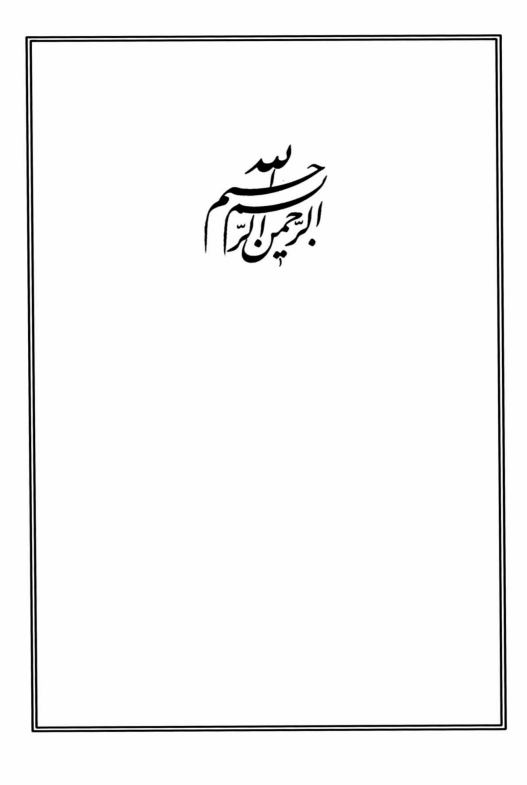


(غدير:٢- آية تبليغ-حديث ولايت)

تأيين

حنرت علامه آية الله حاج سنبيد مخدحين حبيني طراني

قدُنَ مِنْ مِنْ الزِّكَيّة



## حموا لعزيز

# إمام شناسى

بحث مای نفسبری نلسفی روائی تاریخی اجماعی در بازهٔ امامت وولا بت بطورکمی ؛ در بارهٔ امامت وولایت أمیرللهٔ نمیں عتی بن اَسطالب دُائتہ معصمین اللہ

علهم اجمين

بالمخضوص

درسهای استدلالی علی متخذ از فآن کمیم وروایا دارده از خاصه وعامه ؛ د ایجات حتی رست می

> درپوامون دلایت لمرافغه الحقر سیمترحیر جستی اهرات عفی عند

هُوالعُسلِم دورةً علوم دمعا دخل الام جلومشتم ازقت إما مرشنا سح شامل صالب:

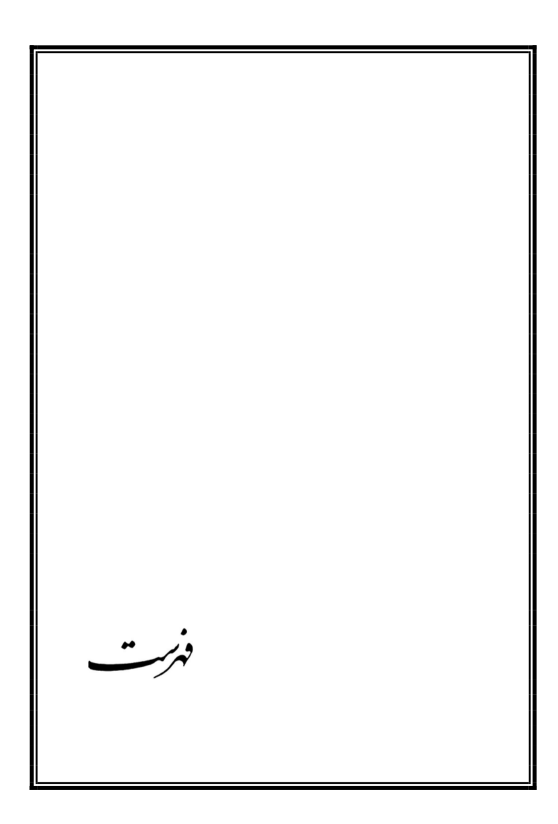
ا - در تفسیر آبه: الیم اکلتُ تکم مانیم مانیم ناتیکیم نعمق و رضیت کم الإسلام منیا .
 ۲ - پیشی گرفتر برحم خدا ، عقب اینا در از حکم خداست .

٣ - على بن أبطالب أمير المرضير عليالسَّلام ، منزان رمَّ أب سخش

نیکی ما وزشنی جاست .

ع - ورمدينَّه فاضله ، همه بايد براى ريايست أميرالمُرمَنير علىكِ لَكُ تلاش كنند .

درس صُدوشست تا درس صُدہ بلیستم



#### اهم مطالب و عناوین برگزیدهٔ

جلد هشتم امام شناسی (غدیر: ۳ - تفسیر آیهٔ اکمال دین - غصب خلافت ) ۱ - بحث مبسوط تفسیری ، روائی و تاریخی پیرامون آیهٔ : الْیَوْمَ ٱکْمَلْتُلَکُمْ ...

۲- روایات أعلام شیعه و بزرگانی از عامّه دربارهٔ نزول آیهٔ اِگمال دین

۳\_ إثبات بطلان نزول آیه در روز عرفه و تقریر نزول آن در غدیر

عصائب حضرت فاطمة زهرا و حضرت سيّدالشّهداء عليهماالسلام ، در
 روز سقيفه به آنان رسيد .

٥ پيشى گرفتن از حكم خدا و رسول خدا ، عين عقب افتادگى است

٦- تفسير آياتي از قرآن كريم دربارهٔ أميرالمؤمنين عليهالسلام

 ۷\_ مورخین ، مفسرین و محدثینی از عامه که تهنیت شخین (أبوبکر و عمر ) و إقرار آنها به ولایت علی علیه السلام را ذکر نموده اند

۸- پاسخ به إشكالاتى كه غاصبين خلافت ، بر خلافت أميرالمؤمنين
 عليهالسلام مطرح كردند

٩- « أمير المؤمنين » لقب خاص على عليه السلام است

۱۰ - أميرالمؤمنين عليه السّلام همچون رسول خدا صلّى الله و آله و سلّم عاشق هدايت مردم بود

١١- اعتراف عمر به أحمق بودن أميرالمؤمنين عليه السلام براى خلافت

۱۲- خلفای انتخابی بعد از رسول خدا ، در دادگاه تاریخ محکومند

۱۳ خطب أميرالمؤمنين عليه السّلام در لزوم خلافت در وجود مبارک خود

- ۱۵- تفکیک دین از سیاست ، بزرگترین حربهٔ دست استعمار غارتگر برای منزوی کردن أدیان إلهیه و حق و عدل و قسط ، و عیناً همان منطق عمر در جدائی نبوت از خلافت و إمارت است
- 10- على بن أبى طالب أميرالمؤمنين عليه السّلام ، ميزانِ سنجشِ نيكيها و زشتي هاست
  - ١٦- روايات وارده از خاصه و عامّه در امتحان مردم به ولايت
  - ۱۷- احتجاج أصحاب گرامي رسول الله در مسجد النبيّ با أبوبكر
  - ۱۸ در مدینهٔ فاضله ، همه باید برای ریاست أمیرالمؤمنین علیهالسلام تلاش کنند
- ۱۹ واگذاری امور را به شخص عالمتر و بصیرتر و بی هواتر ، از لوازم است
  - ۲۰ عمر بدعتهای خود را رنگ وصبغهٔ دینی داد
  - ۲۱ عمر نقشهٔ شوری را طوری تنظیم کرد که خلافت به عثمان برسد
    - ۲۲ عمر اسلام راستین را فدای عزّت عرب کرد
  - ٢٣- معاويه نبوّت رسول الله عليه و آله و سلّم را به سلطنت تبديل كرد
- ۲۷ قیام عملی سیدالشهداء و قیام علمی حضرت صادق علیهماالسلام به فریاد اسلام رسید

### فهرست امام شناسی جلد ۸

| 79_9 | درس صدوششم تا صدونهم                                                                                  |
|------|-------------------------------------------------------------------------------------------------------|
|      | درتفسيراًيهٔ اليوم اكملتُ لكم دينَكم وأتــممتُ عليكم نعمتــى و رضيتُ لكــم الإسلام دينــاً            |
|      | شامل مطالب                                                                                            |
| ٩    | روايات ابن شهر آشوب دربارهٔ آيهٔ : اليوم أكملت لكم دينكم                                              |
| ۱۲   | اشعار طاهر وحميري دربارهٔ آيهٔ : اليوم أكملت لكم دينكم                                                |
| ١٤   | روايات شواهد التنزيل دربارهٔ آيهٔ : اليوم أكملت لكم دينكم                                             |
| 17   | روایات خطیب بغدادی و ابن عساکر وابن مردویه دربارهٔ آیهٔ اکمال دین                                     |
| ۱۸   | روایات ابن مغازلی وحمّوئی دربارهٔ إکمال دین و إتمام نعمت                                              |
| ۲۱   | روایات سبط ابن جوزی سیّد رضی دربارهٔ آیهٔ اِکمال دین و اِتمام نعمت                                    |
| ۲۳   | مردم به چهار چیز عمل کردهاند ، و ولایت را ترک گفتهاند                                                 |
| 72   | عامّه غالباً می گویند: آیهٔ اکمال دین در روزعرفه نازل شده است                                         |
| ۲۸   | عدم نزول آیهٔ اکملت لکم دینکم در روز عَرَفه                                                           |
| ۳.   | بيان تفصيلي در آيهٔ : الْيَوْم أَكْمَلْتُ لكم دينكم                                                   |
| ٣٢   | مراد از الیَوْم در آیهٔ مبارکه ؛ چه روزی بوده است ؟                                                   |
| ٣٨   | استفادهٔ معنای یوم از خود آیهٔ : آلیوم أکملتُ لکم دینکم                                               |
| ٤٤   | مراد از خَشْیت از خدا ، ترس در مقام ولایت است                                                         |
| ٤٦   | فرق معنای کمال و تمام ، در کمال دین و تمام نعمت                                                       |
| ٤٨   | مراد از نعمت ، ولايت است                                                                              |
| ٥١   | آية إكمال دين از مصاديق آية <b>وعَدَالله الذين آمنوا منكم</b> است                                     |
| ٥٢   | مراد از يوم در آيهٔ : ألْيوم أكملتُ لكم دينكم روز غدير است                                            |
| ٥٤   | ممكن است نزول آيهٔ إكمال دين درروز عرفه ، و تبليغش در روز غدير باشد                                   |
| 00   | گفتار یهود که : اگر آیهٔ اِکمال دین بر ما نازل می شد آن روز را عید می گرفتیم                          |
| ٥٨   | کمال دین و تمام نعمت ، زوال پذیرفتنی نیست                                                             |
| ٥٨   | ردّ بر شیخان که گفتهاند : کمال دین ، مستلزم نقصان دین است                                             |
| 77   | وقوع آية إكمال دين ، در بين آيات محرّمات طعام عجيب است                                                |
| ٦٣   | آیهٔ اِکمال دین و اِتمام نعمت ، دارای مفاد و محتوای مستقل است                                         |
| ٦٤   | قصیدهٔ ملاً علی خوئی در وصف امیرالمؤمنین علیهالسلام                                                   |
| ٦٧   | ابيات أبو يك اب: قُ تُعهد، اينكه مصائب حضرت سيدالشُّهداء عليه السلام به أن حضرت در . و ذر سقيفه ، سيد |

| 177_74 | درس صد و دهم تا صد و پانزدهم                                               |
|--------|----------------------------------------------------------------------------|
|        | پیشی گرفتن از حکم خدا و رسول خدا ، عین عقب افتادگی است                     |
|        | شامل مطالب :                                                               |
| ٧٤     | أبيات ابن حمّاد عَبدي ، درعدم جواز انتخاب امام                             |
| ٧٦     | گفتگوی شیعی با سنّی در لزوم خلافت                                          |
| ٧٨     | مطالب وارده در مناقب ابن شهر آشوب ، راجع به تهنیت شیخین                    |
| ۸.     | أبيات سي <i>ّد حميري، در تهنيت شيخين</i>                                   |
| ٨٤     | روایات وارده در عدم تمکین شیوخ قریش به ولایت                               |
| ٨٨     | سخن مخالفان ولايت در زمان رسول خدا صلّى اللـه عليه و آله و سلّم            |
| ۸۹     | تفسير آياتي از قرآن ، دربارهٔ اميرالمؤمنين عليهالسلام                      |
| 97     | أبیات بشنوی در گفتار مخالفان که امامت را به علی نمیدهیم                    |
| ۹۳     | در قیامت ، سوسمار إمام کسانیست که از علی بن ابیطالب منحرف شدهاند           |
| ۹٦     | تهنیت عمر و أبوبكر و إقرار به ولایت علیّ بن ابیطالب علیهالسلام             |
| ۹۸     | أعيان از علماًء عامّه كه تهنيت شيخين را ذكر كردهاند                        |
| ١      | گفتار صاحب تفسير المنار كه عامّه ولايت را دارند                            |
| 1.5    | رأی گیری مخفیانه در سقیفه با خدعه همراه بوده ؛ و از نظر ظاهر هم باطل است   |
| ۲۰۱    | أميرالمؤمنين عليهالسلام را به جرم جواني كنار زدند                          |
| 1.٧    | ردٌ اشكال جوان بودن على عليهالسلام                                         |
| ١.٨    | نصّ رسولاللـه بر اميرمؤمنان بودن علىّ بن ابيطالب عليهالسلام                |
| 117    | اميرالمؤمنين لقب خاصٌ علىٌ بن ابيطالب است                                  |
| 115    | ايراد بريدهٔ أسْلَميّ دربارهٔ خلافت بر أبوبكر                              |
| 118    | هر اُمّتی ، اُمور خود را به غیر أعلم بسپارد ، رو به پستی میرود             |
| 114    | أميرالمؤمنين عليهالسلام همچون رسول خدا عاشق هدايت مردم بود                 |
| 17.    | پیغمبر اکرم صلی اللـه علیه و آله وسلّم ، حریص بر هدایت مردم بود            |
| 177    | خطبهٔ امیرالمؤمنین علیهالسلام پس از رحلت رسول خدا در پاسخ عبّاس و ابوسفیان |
| 771    | خطبهٔ شقشقیّهٔ امیرالمؤمنین علیهالسلام در زمان خلافت خویش                  |
| ١٣٢    | گفتار عمر در سقیفهٔ بنی ساعده ، در لزوم جمع بین نبوت و خلافت در بیت واحد   |
| 172    | گفتار ابوبکر که : نبوّت و خلافت ، در یک خاندان جمع نمیشوند                 |
| 179    | پاسخ قاطع ابن عبّاس به عمر ، در عدم جمع بین نبوّت و خلافت                  |
| 1 & A  | مقصود عمر از نسبت هذیان به رسول خدا ، هیاهو و جنجال بود                    |
| 10.    | اعتراف نمودن عمر به أحق بودن اميرالمؤمنين عليه السّلام براى خلافت          |
| 107    | خلفای انتخابی بعد از رسول خدا در دادگاه تاریخ محکومند                      |
| 108    | خطب امیرالمؤمنین علیهالسلام ، در لزوم خلافت در وجود مبارک خود              |
|        | ٤                                                                          |

| 107     | حکم عقل به بطلان لزوم عدم جمع بین نبوّت و خلافت در یک خاندان                                                 |
|---------|--------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| 101     | قیام إجماع بر عدم تنافی بین نبوّت و خلافت در خاندان واحد                                                     |
| 17.     | انفكاك نبوّت از خلافت و إمارت ، انفكاك نبوّت از سياست است                                                    |
| 1771    | تفکیک دین از سیاست ، خلاف ضرورت إسلام است                                                                    |
| 178     | لفظ روحانی و روحانیّت در اسلام نیست ، و از اصطلاحات نصاری است                                                |
| 177     | داستان أبوبكر و كيفيّت بيعت گرفتن و كنار زدن اميرالمؤمنين عليهالسّلام                                        |
| 177     | دیدار أبوبکر و عمر از عبّاس ، و وعدهٔ او را به نصیبی از خلافت                                                |
| 177     | خارج كردن متحصّنين را از بيت فاطمه سلام الله عليها                                                           |
| Y10_1A1 | درس یک صدوشانزدهموصدوهفدهم                                                                                   |
|         | علىّ بنأبيطالب اميرالمؤمنين عليهالسّلام ميزان سنجش نيكيها و زشتيهاست                                         |
|         | شامل مطالب :                                                                                                 |
| 171     | روایات وارده از خاصّه و عامّه در امتحان مردم به ولایت                                                        |
| 118     | درتفسير آلم أحسب الناس أن يُتركوا أن يقولوا آمنًا وهم لا يُفتنون به امتحان دربارة امير المؤمنين عليه السّلام |
| ١٨٨     | قيام اصحاب گرامي رسول خدا در مسجد رسول الله و احتجاج با أبوبكر                                               |
| 19.     | احتجاج خالدبن سعيد بن عاص بر أبوبكر ، به سوابق اميرالمؤمنين عليهالسّلام                                      |
| 191     | احتجاج أبوذرٌ غفاري در مسجد رسولالله ، با أبوبكر و همكارانش                                                  |
| 197     | احتجاج سلمان فارسى و مقداد بن أسود درمسجد با أبوبكر                                                          |
| 198     | احتجاج عمّار یاسِر و قیس بن سعد بن عباده در مسجد با أبوبکر                                                   |
| 190     | احتجاج خُزَيْمَه و اُبَىّ بن كعب و سهل بن حنيف در مسجد با أبوبكر                                             |
| 191     | احتجاج ابن تَیَهان و أبوایَوب انصاری درمسجد با أبوبکر                                                        |
| 7       | عدم إذن قيام به شمشير بعد از رحلت رسول خدا صلى اللـه عليه وآله وسلم                                          |
| 7.7     | دوازده نفر از أعاظم مهاجرین و انصار که در مسجد بر أبوبکر انکار کردند                                         |
| 7.7     | از روز أوّل خلافت أبوبكر حزب على او را غاصب خواندند                                                          |
| 7.7     | گفتار ابن خلدون در مبدأ دولت شیعه به مجرّد رحلت رسول خدا صلی اللـه علیه و آله                                |
| ۲.۸     | گفتار مسعودی در جانبداری أعیان شیعه از أمیرالمؤمنین علیهالسّلام                                              |
| 717     | عمر و أبوبكر در تحت پرچم أسامه بودند و أسامه امير آنان بود                                                   |
| 712     | اعتراض أسامة بن زيد و أبوقحافه به فرزندش أبوبكر در خلافت                                                     |
| YV+_Y19 | درس یک صدوهجدهم تایک صدوبیستم                                                                                |
|         | در مدينهٔ فاضله ، همه بايد براى رياست اميرالمومنين عليهالسّلام تلاش كنند                                     |
|         | شامل مطالب:                                                                                                  |
| ***     | واگذاری امور را به شخص عالمتر وبصیرتر وبیهواتر ، از لوازم است                                                |
| 777     | عُمَر بدعتهای خود را رنگ و <sup>'</sup> صبغهٔ دینی داد                                                       |

| 377 | عُمَر نقشهٔ شوری را طوری تنظیم کرد که خلافت به عثمان برسد                              |  |
|-----|----------------------------------------------------------------------------------------|--|
| 777 | با شرائطی که عمر قرار داده بود، هیچگاه خلافت به امیرالمؤمنین نمیرسید                   |  |
| 777 | در زمان حیات عمر ، مشخص بود که عثمان خلیفهٔ اوست                                       |  |
| ۲۳. | عمر بنی اُمیّه را در برابر بنی هاشم تقویت میکرد                                        |  |
| 777 | معاویه برای تقویت عثمان ، جداً اسلام و مهاجرین را بیم میدهد                            |  |
| 377 | عمر اسلام راستین را فدای عزّت عرب کرد                                                  |  |
| 777 | عمر طاقت إمارت أميرالمؤمنين عليهالسلام را ندارد                                        |  |
| 777 | نقشهٔ شوری و عدم خلافت امیرالمؤمنین علیهالسّلام از قبل مطرح بود                        |  |
| 727 | شورائی که زیر نظر خود عمر پا گیرد ، شوری نیست ، عین استبداد است                        |  |
| 722 | گفتگوی معاویه با زیاد بن حصین دربارهٔ اختلاف مسلمین                                    |  |
| 727 | گفتار غزّالی در بارهٔ غدیر و انحراف خلفای انتخابی                                      |  |
| 729 | کسانی که از أعاظم شیعه و بزرگان عامّه سرّالعالَمَین را از غزّالی میدانند               |  |
| 707 | أميرالمؤمنين عليهالسلام سنّت شيخين را ردّ مي كند                                       |  |
| 707 | إمتناع مرد خُتْعَمِيّ از بيعت با اميرالمؤمنين مگر با شرط سنّت شيخين                    |  |
| 707 | نامهٔ ده نفر از أصحاب رسول خدا به عثمان در بارهٔ تجاوزهای او                           |  |
| YOV | زدن و پاره کردن عثمان و دستیارانش ، شکم عمّار یاسر را                                  |  |
| 701 | خطبهٔ امیرالمؤمنین علیهالسّلام در تغییر سنّتهای خلاف                                   |  |
| 772 | معاویه گوید : تا نام محمّد را از بالای مأذنهها پایین نیاورم و دفن نکنم از پای نمینشینم |  |
| ۲۲۲ | معاویه نبوّت رسولاللـه صلی اللـه علیه وآله و سلّم را به سلطنت تبدیل کرد                |  |
| 777 | قيام عملي سيدالشُّهداء و قيام علمي حضرت صادق عليهما سلاماللـه به فرياد اسلام رسيد      |  |

درس صدوششم تاصدونهم

در تفسير آيه

اليوم أكملت لكم دينكم وأتممت عليكم نعمتى ورضيت لكم الإسلام ديناً

### درس صدوششم تا صدونهم بسم الله الرّحمن الرّحيم

و صلّى الله على محمَّد و آله الطَّاهرين ؛ و لعنة الله على أعدآئهم أجمعين؛ من الآنَ إلى قيامٍ يوم الدِّين ؛ و لا حَوْل و لا قوّة إلاَّ بالله العلى العظيم.

قالَ الله الحكيمُ في كِتابهِ الكريم:

اَلْيَوْمَ يَئِسَ الَّذِينَ كَفَرُوا مِنْ دِينكُمْ فَلاَ تَحْشَوْهُمْ وَ احْشَوْنِ الْيَوْمَ أَكْمَلْتُ لَكُمْ دِينَكُمْ وَأَتْمَمْتُ عَلَيْكُمْ نعْمَتِي وَ رَضِيتُ لَكُمُ الإسْلاَمَ دِيناً . \

«امروز ناامید شدهاند آنانکه کافر شدهاند از دین شما! پس بنابراین از آنها مترسید و از من بترسید! در امروز من دین شما را برای شما کامل کردم ؛ ونعمت خود را بر شما تمام نمودم ؛ و پسندیدم و راضی شدم که إسلام دین شما باشد».

ابن شهر آشوب گوید: أبوحاتم رازی روایت کرده است که حضرت جعفر بسن محمد السَّلِیُّ اینطور قرائت کرده اند که: فَإِذَا فَرَغْتَ فَانْصِبْ قَالَ: فَإِذَا فَرَغْتَ مَانْصِبْ قَالَ: فَإِذَا فَرَغْتَ فَانْصِبْ قَالَ: فَإِذَا فَرَغْتَ فَانْصِبْ قَالَ: فَإِذَا فَرَغْتَ فَانْصِبْ لَهُمْ عَلِيًّا إِمَاماً «چون فارغ شدی ، نصب کن . حضرت فرمودند: پس زمانیکه فارغ شدی از کامل کردن شریعت ، نصب کن برای مردم علی را به منصب إمامت».

أَلْحَمْدُ لِلّهِ اللّذِى كَوَّنَ الأَشْدِيَآءَ فَحَصَّ مِنْ بَيْنِهَا تَكُوينَكُمْ الرِّحْمَنِ الَّذِى أَنْزَلَ عَلَيْهِ السَّكِينَةَ فَضَمَّنَ فِيهَا تَسْكِينَكُمْ . لَيَّنَ قُلُوبَكُمْ بقَبُولِ مَعْرِفَتِهِ فَأَلْطَفَ تَلْيينَكُمْ . وَ عَلَيْهِ السَّكِينَةَ فَضَمَّنَ فِيهَا تَسْكِينَكُمْ . وَ عَلَّمَ أَذَانَ الشَّهَادَةِ فَأَذَّنَ بِلُطْفِهِ تَأْذِينَكُمْ . وَ عَلَّمَ أَذَانَ الشَّهَادَةِ فَأَذَّنَ بِلُطْفِهِ تَأْذِينَكُمْ . وَ مَلَّكُمْ فِي دَارِالدِّين عَلَى سِرِّ (سَرير - ظ) الإسلام فأتمَّ دِينَكُمْ !

١\_ ميانهٔ آيه سوّم ، از سورهٔ مائده : پنجمين سوره از قرآن كريم .

«حمد و سپاس سزاوار خداوند است که اشیاء را بیافرید و از میان آنها شما را در عالم تکوین برگزیده و اختصاص داد! خداونی رحمان و بخشندهای که آرامش و سکینه را بر عالم تکوین نازل کرد و سکون و آرامش شما را در آن سکینه قرار داد! دلهای شما را برای قبول معرفت خودش نرم و قابل پذیرش و انعطاف نمود، و این نرمی را با لطف و نیکی خود برقرار کرد! کلمهٔ توحید خود را بر شما وارد کرد و فهماند، و این فهماندن و تلقین را بر اساس نیک استوار ساخت! و إعلام شهادت را به شما بیاموخت، و با لُطف خود این إعلام شهادت را به شما إعلام نمود! و در خانه و سرای دین شما را بر سر اسلام (برسراسلام - ظ) برنشاند و سیطره داد، و پس دین شما را تمام نمود!»

أبوسعيد خُدرى و جابر انصارى گفتهاند: چـون آيـهٔ أَكْمَلْتُ لَكُمْ دِينَكُمْ فـرود آمد پيغمبر ﷺ گفتند : اَللــه أَكْبَرُ عَلَـى إِكْمَالِ الدِّيـنِ وَ إِثْمَامِ النِّعْمَـةِ وَ رَضَـى الـرَّبِّ بِرَسَالَتِى وَ وَلَأَيَةٍ عَلِى بْن أَبِيطَالِب بَعْدِى .

«خداوند بزرگتر است از انچه به وصف درآید بر کامل کردن دین و تمام نمودن نعمت خود و رضایت پروردگار به رسالت من و به ولایت علی بن أبیطالب پس از من».

و این روایت را نطنزی در خصائص روایت کرده است.

و عیاشی از حضرت صادق النَّلِیُّالاً دربارهٔ تفسیر این آیه روایت کرده است که فرمودند:

الْيَـوْمَ أَكْمَلْتُ دِينَكُمْ بِإِقَامَـةِ حَافِظِــهِ ، وَ أَتْمَمْــتُ عَلَيْكُــمْ نِعْمَتِــى بِوِلأَيَتِنَــا، وَ رَضِيتُ لَكُمُ الإسلامَ دِيناً ، أَى تَسْلِيمَ النَّفْسِ لأَمْرِنَا .

«امروز دین شما را با نصب کردن و بر پا داشتن حافظ آن کامل کردم ، و نعمت خودم را بر شما به ولایت ما : اهل البَیْت تمام نمودم و راضی شدم که إسلام دین شما باشد، یعنی تسلیم نفوس شما برای أوامر ما دین شما باشد».

و از حضرت باقر و صادق السَّلْيِكُلِمْ آورده است كه : نُزَلَتْ هَـذهِ الأَيَـةُ يَــوْمَ الْغَديـر . وَ قَـالَ يَــهُودِى لِعُمَـرَ : لَـوْ كَـانَ هَـذَا الْيَـوْمُ فِينَـا لأَتَّحَذْنَـاهُ عِيــداً. فَقَــالَ ابْــنُ عَبَّاسَ: وَأَى يُومْ أَكْمَلُ مِنْ هَذَا الْعِيدِ ؟

«این آیه در روز غدیر نازل شد؛ و یک مرد یه ودی به عُمر گفت:اگر این

روز در میان ما بود ما آنرا عید می گرفتیم . ابن عبّاس گوید : و کدام روزی از این عید کاملتر است»؟

ابن عبّاس گوید: بعد از نـزول ایـن آیـه رسـول خـدا ﷺ پـس از هشـتاد و یک روز رحلت کردند. ا

سُدّی گوید: خداوند بعد از این آیه، نه حَلالی را و نـه حرامـی را نـازل نکـرد؛ رسول خدا گیش در ذوالـحجّة و محرّم حج بجای آوردند و رحلت کردند.

و در روایت است که چون آیهٔ: إنَّمَا وَلِیُّکُمُ الله و رَسُولُهُ نازل شد ، خداوند پیامبر را امر فرمود که ولایت علی بن أبیط الب را إعلان نماید. از این أمریه سینه آنحضرت به تنگ آمد چون از فساد دلهای ایشان اطّلاع داشتند. خداوند این آیه را فرستاد: فرستاد : یَا أَیُّهَا الرَّسُولُ بَلِّعْ مَا اُنْزِلَ إلَیْكَ مِنْ ربِّكَ . و پس از آن این آیه را فرستاد: اُذْکُرُوا نعْمَةَ الله عَلَیْکُمْ و سپس این آیه را فرستاد: اَلْیَوْمَ اَکْمَلْتُ لَکُمْ دِینَکُمْ وَ اَنْمَمْتُ مَلْتُ لَکُمْ نَعْمَتِی. و در این آیه پنج بشارت است: إکمال دِین ، إثمام نعْمَت ، رضایت رخمین ، إهائت شیطان ، یأس مُنْکِران. خداوند می فرماید: اَلْیَوْمَ یَئِسسَ الَّذِینَ کَفَرُوا مِنْ دِینکُمْ . «در امروز آن کسانی که کفر ورزیده اند از دستبرد به دین شما مأیوس شدند» .

و عيد مؤمنين است چنانكه در خبر است: الْغَدير عِيدُالله ِ الأَكْبَرُ «غدير بزرگترين عيد خداست».

عَودي گويد:

أَمَّا قَالَ إِنَّ الْيَوْمِ أَكْمَلْتُ دِينَكُمْ وَأَثْمَمْتُ بِالنَّعْمَآءِ مِنِّى عَلَيْكُمُ ؟ وَقَالَ : أَطِيعُوا اللهَ ثُمَّ رَسُولَهُ تَفُوزُواولَأَ تَعْصَوْا أُولِي الأَمْرِمنْكُمُ ؟

«آیا نگفت که : امروز روزی است که من دین شما را کامل کردم ، و نعمتهای خود را برای شما تمام نمودم؟

و آیا نگفت: اطاعت خدا کنید و پس از آن اطاعت پیامبرش را تا کامیاب

۱ مجلسی در «بحارالأنوار» گوید: این گفتار مطابق روایت عامّه است که: ارتحال رسول خدا را در روز دوازدهم ماه ربیع الأوّل گرفته اند: أقول در «تفسیر ابن کثیر دمشقی»، طبع دارالفکر ج ۲، ص ۶۸۹ آورده است که: قَالَ ابن جریر و غیر واحدٍ: مات رسول الله صلّی الله علیه (وآله) وسلّم بعد یـوم عَرفَة بأحد و ثانین یوماً. و بنابراین مدّت هشتاد و یک روز را با روایات شیعه نیز می توان تطبیق داد.

شويد؛ و مخالفت أمر اولواالأمر را منمائيد»؟

طاهر گويد:

عَيَّدَ فِي عِيدِ الْغَدِيرِ الْمُسْلِمُ

يَا جَاحِدِي الْمَوْضِعِ وَ الْيَوْمِ وَ مَا

فَانْزَلَ اللهُ تَعَالَى جَدُهُ

وَالْيَوْمَ أَنْمَمْتُ عَلَيْكُمْ نَعْمَتِي

وَ أَنْكُرَ الْعِيدَ عَلَيْهِ الْمُجْرِمُ فَاهَ بِهِ الْمُحْتَارُ تَبَّا لَكُمُ الْيُومَ أَكْمَلْتُ لَكُمْ دِينَكُمُ وَ إِنّ مِنْ نَصْبِ الأمامِ الْمُنْعَمُ

«مسلمان در روز غدیر عید می گیرد ، و انسان مجرم و خطاپیشه این عید را بر او اعتراض می کند. ای افرادی که شما محل و موضع غدیر و روز غدیر و آنچه را که پیامبر مختار بیان کرد انکار می کنید ، از رحمت خدا جدا باشید! خداوندِ بلند مرتبه و رفیع القدر در آن روز نازل فرمود که: امروز من دین شما را برای شما کامل کردم، و امروز من نعمت خود را بر شما تمام نمودم ؛ و از جملهٔ نعمتهای عطا شده، نصب امام به مقام إمامت است».

و حِمْيَرى گويد:

وَ مَنْ أُكْمِلْتُمْ الإيمانَ فَارْضَوْا وَ قَالَ : وَ لاَ وَ رَبِّكَ لاَ يَفِيئُوا

«و آن کسی که بواسطهٔ او ایمان شما کامل شد، ای بندگان خدا راضی شوید که در اسلام ، دین شما باشد!

و خداوند گفت: سوگند به خدای تو که : این قوم به سوی تو روی نمی آورندو مؤمن به تو نخواهند شد»!

و نيز حِمْيري گويد:

بَعْدَ مَا قَامَ خُطِيباً مُعْلِنَا قَالَ: إِنَّ اللهَ قَدْ أَحْبَرتى إِنَّهُ أَكْمَلَ دِيناً قَيِّماً وَ هُوَ مَوْلاً كُمْ فَوَيْللٌ لِلَّنذِي وَ هُوَ سَيْفِي وَ لِسَاني وَ يَدِي وَ وَصِيِّي وَ صَفِيِّي وَ اللّذِي تُورُهُ نُورِي ، وَ نُورِي نُورِي نُورُهُ

يَسوْمَ خُمِّ بِاجْتِمَاعِ الْمَحْفِلِ ٢ فِى مَعَارِيضَ الْكِتَابِ الْمُنْسزَلِ ٢ بعَسلِى بَعْدَ أَنْ لَمْ يُكْسمَل ٣ يَتَولَّسى غَيْرَ مَولاهُ الْولِي ٤ وَ نَصِيرى أَبَداً لَسَمْ يَزل ٥ حُبُّهُ فِيالْحَشْرِ خَيْرُ الْعَسمَل ٢ وَهُو بِي مُتَّصِلٌ لَمْ يَفْصِل ٧

#### وَ هْوَ فِيكُمْ فِي مَقَامِي بَدلٌ وَيْلُ لِمَنْ بَدلً عَهْدَ الْبَدلِ ٨

۱\_ «بعـد از آنکـه پیـــامبر بــرای خطبــه ایســتاد، و در روز غدیــر خــم در اجتماعی که در محفل واحدی بودند اعلان کرد .

۲\_گفت: حقاً خداوند در فحاوی و معانی کتاب فرستاده شده از جانب او
 به من خبر داده است :

۳ که او دین استوار اسلام را که هنوز کامل نشده است به علی بن ابیطالب کامل می کند .

٤\_ و اوست مَوالی و قَیم و صاحب اختیار شما! پس ای وای بـر کسـی کـه
 غیر از مَوالی و صاحب اختیار خود را برای خود وَلِیّ اتّخاذ کند!

۵\_ و اوست شمشیر من ، و زبان من ، و دست من ، و یار و معین من ، پیوسته و از روز اوّل .

7\_ و اوست وَصیّ من ، و برگزیده و انتخاب شدهٔ من ، و آن کسی کــه محبّـت او در روز حشر بهترین أعمال است.

۷\_ نور او نور من است ، و نور من نور اوست . و او پیوسته با من متّصل است و هیچگاه جدایی ندارد.

۸\_و او در میان شما جانشین و خلیفهٔ مقام و منزلت مـن اسـت .پـس ای وای
 بر کسی که پیمان خلافت را تغییر و تبدیل دهد» .

و گویندهای گوید:

أَى تُعُدْر لأناس سَمِعُوا مِنْ رَسُول اللهِ مَا قَالَ بحُمّ قَالَ: قَالًاللهُ فِي تَنْزيلِهِ :إنَّ دِينَ اللهِ فِي ذِي الْيوْمُ تَمّٰ

«چه عذر و بهانهای است برای مردمی کـه از رسول خـدا در روز غدیـر خـم شنیدند که : میگفت : خداوند در قرآنِ نازل شدهاش گفتـه اسـت کـه : دیـن خـدا در امروز تمام و کامل شده است»؟!

حاکم حَسْکانی با سند متّصل خود ، از أبی هارون عَبْدی ، از أبی سعید خُدری روایت کرده است که چون آیه اَلْیَوْمَ اَکْمَلْتُ لَکُمْ دِینَکُمْ بر رسول خدا

۱\_ «مناقب ابن شهرآشوب» ، ج ۱ ، طبع سنگی ص ۵۲۷ و ص ۵۲۸ .

نازل شد قَالَ: اَلله أَكْبَرُ (علَى) إكْمَالِ الدِّين وَ إِثْمَامِ النِّعْمَةِ وَ رِضَى الرَّبِّ برسَالَتِى وَ وَلَايَةِ عَلِى بْنِ أَبِيطَالِبِ مِنْ بَعْدِى . ثُمَّ قَالَ: مَنْ كُنْتُ مَوْلاهُ فَعَلِى مَوْلاهُ أَلَلَهُمَّ وَالاهُ ، وَ اَنْصُرُ مَنْ نَصْرَهُ ، وَ اخْذُلُ مَنْ خَذَلَهُ . ا

«پیامبر گفت: الله اکبر بر کامل کردن دین ، و تمام نمودن نعمت ، و رضایت پروردگار به رسالت من و به ولایت علی بن أبیط الب پس از من . و سپس گفت: کسی که من ولایت او را دارم علی ولایت او را دارد . بار پروردگار من! تو ولایت آن که را داشته باش که او ولایت علی را دارد! و دشمن باش با کسی که او علی را دشمن دارد! و یاری کن آن که را که علی را یاری کند ، و خوار کن کسی را که علی را خوار کند ».

و با سند ديگر نيز از أبى هارون عبدى ، از أبى سعيد خُدرى آورده است كه: إنَّ النَّبِيَّ وَ النَّاسَ إِلَى عَلِى فَأَخْذَ بِضَبْعَيْهِ فَرَفَعَهُمَا ، ثُمَّ لَمْ يَتَفَرَّقَا حَتَّى لِنَّ النَّبِيَّ فَيْ دُهِ الأَيَةُ : الْيُوْمَ أَكْمَلْتُ لَكُمْ وينَكُم و الثَّمَ تُعَيِّكُم نعْمَتِي. فَقَالَ رَسُولُ الله فَيْدُ الله عَلَى إِكْمَالُ الدِّينِ وَإِلاَ تُمَامُ النَّعْمَةِ وَ رضَى السرَّبِ رَسُولُ الله فَعَلِى مَوْلاً هُ فَعَلِى مَوْلاً هُ وَإِلاَ يَتُ مَوْلاً هُ فَعَلِى مَوْلاً هُ [و] الحَدِيثُ برسَالَتِي وَالْولاَيَةِ لِعَلِى مَوْلاً هُ [و] الحَدِيثُ الْخَتَصُر ثعهُ. ٢

«پیامبر گی مردم را به علی بن أبیطالب دعوت کرد و دو بازوی او را گرفت و بلند کرد ، و آن دو از هم جدا نشده بودند که این آیه نازل شد: الْیوم اَ اُکْمَلْتُ لَکُم و اَ تُمَمْتُ عَلَیْکُم فِعْمَتِی . رسول خدا کی گفت: الله اکسبر بر اکمال دین و اِتمام نعمت و رضای پروردگار به رسالت من و ولایت علی . و سپس گفت: هر کس که من مولای او هستم علی مولای اوست . و این حدیث مفصل است و من مختصری از آنرا آوردم» .

و حمُّوئی با سند متّصل خود از أبوهارون عَبدی ، از ابوسعیدخُدری نظیر همین مضمون را روایت می کند. "و نیز با سند دیگر از أبوهارون عبدی ، از أبوسعید

۱\_ «شواهد التّنزيل» ، ج ۱، حديث ۲۱۱ ، ص ۱۵۷ .

۲\_ «شواهد التنزيل» ، ج ۱، حديث ۲۱۲ ، ص ۱۵۸ .

۳\_ «فرآئد السمطين»، ج ۱، باب ۱۲، حديث ۳۹، ص ۷۳.

خُدری همین مضمون را مفصّل تر و با پنج بیت از شعر حَسَّان بن ثابت روایت می کند. ۱

و ابن عساکر با سند خود همین مضمون را روایت میکند .<sup>۲</sup>

و سيوطى در «الدُّرُّ الْمَنْثُور» از ابن عساكر و ابن مردويه هر دو از أبوسعيد خُدرى روايت مى كند كه قَالَ: لَمَّا نَصَبَ رَسُولُ اللهِ صَلَّى اللهُ عَلَيْهِ (وَ آلِهِ) وَ سَلَّمَ عَلِيًّا يَحُرى روايت مى كند كه قَالَ: لَمَّا نَصَبَ رَسُولُ اللهِ صَلَّى اللهُ عَلَيْهِ (وَ آلِهِ) وَ سَلَّمَ عَلِيًّا يَحُومُ غَدِير خُمٍّ فَنَادَى لَهُ بِالْوَلايَةِ، هَبَطَ جَبْرئيلُ السَّكِيُّ بِهَذِهِ الآيَةِ: اَلْيَوْمَ اَكُمَلْتُ لَكُمْ دِينَكُمْ. "
لَكُمْ دِينَكُمْ. "

«چون رسول خدا ﷺ على را در روز غديــر خــم نصــب كــرد و بــراى او بــه ولايت ندا كرد جبرائيل العَكْلُا آية أَكْمَلْتُ لَكُمْ دِينَكُمْ را فرود آورد».

و حاكم حَسْكانى نيز با سند ديگر خود از أبوهُريرة روايت كرده است كه قَالَ: مَنْ صَامَ ثَمَانيَةَ عَشَرَ عَنْ ذِى الْحِجَّةِ كُتِبَ لَهُ صِيَامُ سِتِّينَ شَهْراً ، وَ هُو يَوهُ غَدير حُمِّ لَمَنْ صَامَ ثَمَانيَة عَشَرَ عَلِى فَقَالَ: أَلَسْتُ وَلِى الْمُؤْمِنِينَ ؟ قَالُوا: بَلَى يَسا رَسُولَ الله ِ! فَقَالً: مَنْ كُنْتُ مَوْلاًهُ فَعَلِى مَوْلاًهُ .

فَقَالَ عُمَرُ بْنُ الْحُطَّابِ: بَخِّ بَخِّ لَكَ يَابْنَ أَبِي طَالِبِ أَصْبَحْتَ مَـوْلاَى وَ مَوْلَـى كُـلَّ مُؤْمِن . وَ أَنْزَلَ اللّـهُ : اَلْيُوْمَ أَكْمَلْتُ لَكُمْ دِينَكُمْ وَأَتْمَمْتُ عَلَيْكُمْ نَعْمَتِي. °

ماه روزه بگیرد تواب شصت ماه روزه بگیرد تواب شصت ماه روزه برای او نوشته می شود ، و آن روز، روز غدیرخم است که چون پیغمبر دست علی را گرفت و گفت: آیا من وکی مؤمنین نیستم ؟! گفتند: آری ای رسول خدا! پیامبر فرمود: هر کس که من مولای اویم علی مولای اوست.

عمر بن خطّاب گفت: بَه بَه أَفرين آفرين بر تو اى پسر أبوطالب! صبح كردى در حالى كه مولاى من و مولاى هر مرد مؤمنى هستى! و خداوند اين آيه را فرستاد: الْيُوْمَ أَكْمَلْتُ لَكُمْ دِينَكُمْ وَأَتْمَمْتُ عَلَيْكُمْ نَعْمَتِى».

۱\_ همان کتاب ، حدیث ٤٠ ، ص ٧٤ و ص ٧٥ .

٢ ـ «تاريخ دمشق» تاريخ أميرالمؤمنين التَكْتِيلاً ج ٢ ، حديث ٥٨٥ ، ص ٨٥ و ص ٨٦ .

٣\_ «الدّرّ المنثور» ، ج ٢ ص ٢٥٩ .

٤ ـ ثامن عشرة صحيح است فلهذا در ترجمه تصحيح شد .

٥\_ «شواهدالتّنزيل» ، ج ١ ، حديث ٢١٣ ، ص ١٥٨ .

و خطیب مثل همین روایت را بعینها با زیادتی دربارهٔ روز بیست و هفتم ماه رجب ، ضمن ترجمهٔ احوال أبونصر حَبْشُون بن موسی بن أیُّوب خَلاَّل ؛ با سند متّصل خود از حَبْشُون ، ازابن سعید رَمْلی، از ضَمْرة بن ربیعهٔ قُرَشی ، از ابن شَوْذَب ، از مَطَر وَرَاق ، از شهربن حَوْشَب ، از أبوهريرة روایت می کند. و در ذیل آن گوید : این روایت به روایت حَبْشُون مشهور است . ا

و ابن كثير دمشقى در ترجمهٔ أحوال أميرالمؤمنين اللَّكِينُ از خطيب بغدادى بـا همين سند اين روايت را با همين ألفاظ نقل ميكند . ٢

و سيوطى در ضمن تفسير همين آية كريمه از ابن مَردْوَيْه و خطيب و ابن عساكر از أبوهريره تخريج مى كند كه : قَالَ : لَمَّا كَانَ يَوْمُ غَدِيرِ خُمٍّ \_ وَ هُو يَوْمُ ثَمَانى عَشْرَةَ مِن ْ ذِي الْحَجَّةِ \_ قَالَ النَّبِي عَشْرَةَ مِن ْ كُنْتُ مَوَلاَهُ فَعَلِي مَولاًهُ فَعَلِي مَولاًهُ فَعَلِي مَولاًهُ فَعَلِي مَولاًهُ فَعَلِي مَولاًهُ فَعَلِي مَان كُنْتُ الله وَ الله عَلَي الله عَلي الله عَلَي الله عَلَي الله عَلي الله عَلَي الله عَلي الله عَليْ الله عَلي المَالِمُ الله عَلي الله عَلي الله عَلي الله عَلي الله عَلي المَالِمُ الله عَلي المَالِمُ الله عَلي الله عَلي المَالِمُ الله عَلي الله

«اوگفت: چون روز غدير خمّ رسيد\_ و آنروز هيجدهـم از مـاه ذيحجّـة بـودـ پيغمـبر ﷺ گفـت: مَـن ْ كُنْـتُ مَـوالاَهُ فَعَلِـي ٌ مَـوالاَهُ . و بـر ايـن اسـاس خداونـد آيــهٔ الْيَوْمَ أَكْمَلْتُ لَكُمْ دِينَكُمْ را نازل كرد».

و حاكم حَسْكانى نيز با سند ديگر خود ، از فُرات بن ابراهيم مسنداً از ابن عبّاس روايت مىكند كه او گفت: بَيْنَمَا النّبى ﷺ بمَكَّةَ أَيَّامَ الْمَوْسِمِ إِذِ الْتَفَتَ إِلَى عَلِيٍّ فَقَالَ: هَنيئاً لَكَ يَا [أ] بَا الْحَسَن إِنَّ اللّه قَدْ أَنْزَلَ عَلَى آيَةً مُحْكَمَةً غَيْرَ مُتَشَابِهَةٍ ذِكْرى وَ إِيَّاكَ فِيهَا سَوَآءٌ: الْيَوْمَ أَكُمنُ دِينَكُمْ دِينَكُمْ \_ الآية . '

«در موسَم حج از روزهائی که ما در مکّه بودیم یک وقتی رسول خدا گی متوجه به سوی علی شد و فرمود: گوارا باشد بر تو ای أبوالحَسَن! خداوند آیهای را بر من نازل کرده است که از آیات محکم است و متشابه نیست، و نام من و نام تو در آن آیه مساوی است: اَلْیَوْمَ اَکْمَلْتُ لَکُمْ دِینَکُمْ »

و خطیب خوارزمی از سیّدالحُفّاظ: أبومنصورشهرداربن شیرویه بن شهردار

۱\_ «تاریخ بغداد» ، ج ۸ ، ص ۲۹۰ .

٢\_ «البداية و النّهاية» ، ج ٧ ، ص ٣٤٩ .

۳\_ «الدّرّالمنثور» ، ج ۲ ، ص ۲۵۹.

٤\_ «شُواهد التَّنزيل» ، ج ١ ، حديث ٢١٥ ، ص ١٦٠ .

دیلمی در ضمن آنچه از همدان برای او نوشته است روایت کرده است که او گفت: خبر داد به من أبوالفتح عبدوس بن عبدالله بن عبدوس همدانی کتابة ، از عبدالله بن اسحاق بَغَوی ، از حسن بن عُلَیْل غنوی ، از محمّد بن عبدالرحمن زراع ، از قیسبن حفض ، از علی بن حسین ، از أبوالحسن عبدی ، از أبوهریرة ، از سعیدی ، از أبوسعید خُدری ، که او گفت : چون پیغمبر اکرم مردم را به سوی غدیر خمّ خواند ، أمر کردکه زمینی را که در زیر درخت بود جارو زده و تنظیف کردند؛ و این در روز پنجشنبه بود وسپس مردم را به علی خواند و بازوی او را گرفت و بلند کرد بطوری که مردم سپیدی وسپس مردم را به علی خواند و بازوی او را گرفت و بلند کرد بطوری که مردم سپیدی زیر بغل او را دیدند ، تا اینکه این آیه فرود آمد : اَلْیُومُ اَکْمُلْتُ لَکُمْ دِینَکُمْ وَآثَمَمْتُ عَلَیْکُمْ نَعْمَتِی وَ رَضِیتُ لَکُمُ الإسْلامَ دِیناً . در این حال رسول خدا گفت : اَلله اَکْبَرُ عَلَی إِکْمَالُو الدِّین وَ إِنْمَامُ النِّعْمَةِ وَ رَضَی الرَّبِ برسَالَتِی وَ وَالْوَلایَةِ لِعَلِی ً . و پس از علی الله مَنْ وَالاه مُنْ عَاداه ، وَ انْصُره مَنْ نَصَرَه ، وَ احْذَلُ مَنْ خَذَلَه .

و سپس حسًان بن ثابت گفت : یا رسول الله ! به من إجازه میدهی که أبیاتی را بسرایم ؟ حضرت فرمود : بگو با استمداد از برکات خداوند متعال ! حَسًان گفت: یَــا

مَعْشَرَ مَشِيخَةٍ قُرَيْش ! بشنويد شهادت رسول خدا ﷺ را ؛ و سيس گفت :

بخُمٍّ وَ أَسْمِعْ بِالرَّسُولِ مَنَادِياً فَقَالُوا وَ لَمْ يُبْدُوا هُنَاكَ التَّعَامِيا وَ لأَتْجدَنْ فَى الْخَلْق لِلأَمْر عَاصِيا رَضِيتُكَ مِنْ بَعْدِى إِمَاماً وَ هَادِيا فَكُونُوا لَهُ أَنْصَارَصِدْق مُوالِيا فَكُونُوا لَهُ أَنْصَارَصِدْق مُوالِيا وَكُنْ للّذي عَادَى عَليًّا مُعَادياً

يُنَادِيهُمُ يَوْمٌ الْغَدِيرِ نَبِيُّهُمْ مُ لَغَدِيرِ نَبِيُّهُمْ مُ لِنَّ لَعَمْ وَ وَلِيُّكُم بأنِّى مَولاكُم نَعَمْ وَ وَلِيُّكُم إَلَهُكَ مَولانَا وَ أَنْتَ وَلِيُّنَا فَقَالَ لَهُ قُمْ يَا عَلِيُّ فَإِنَّىنى فَمَن ْ كُنْتُ مَولانَهُ فَهَذَا وَلِيَّهُ هُنَاكَ دَعَا اللَّهُمَّ وَالْ وَلِيَّهُ

۱\_ پنجشنبه بودن روز غدیر بنا بر روایت دیگری است که در بسیاری از کتب آمده است ؛ ولی آنچه ما سابقاً تحلیل کردیم بنا بر آِنکه روز عرفه جمعه باشد عید غدیر در روز یکشنبه بوده است .

٢\_ نسخه بدل: **بالنّبيّ** .

٣\_نسخه بدل: نُبيُّناً.

٤ ـ «مناقب خوارزمی» ، طبع سنگی ، ص ۸۰ و ص ۸۱ و طبع نجف ص ۸۰ و ص ۸۱ . و در «غایة المرام» قسمت اوّل ص ۳۳٦ و ص ۳۳۷ . باب بیست و نهم ، حدیث اوّل را از خوارزمی با همین سند نقل کرده است و لیکن چهار بیت از أبیات را آورده است . و «المیزان» ج ۵ ، ص ۲۰۵ و ص ۲۰۰ از

و نیز خوارزمی با اسناد خود از حافظ: أحمد بن حسین بیههی ، از حافظ: أبوعبدالله حاکم ، از أبویع لی : زبیربن عبدالله ثوری ، از ابوجعفربزاز ، ازعلی بن سعید رَمْلی ، از ضَمْره ، از ابن شوذب ، از مَطَر وراق ؛ همان روایتی را که ما از حاکم حسکانی در «شواهد التنزیل» ، و از خطیب بغدادی «درتاریخ بغداد» آوردیم و در آن نزول آیه الیو م اکم دینکم و آثمه دینکم و آثهه ت عکی کم نعمتی و رضیت لکم الاسلام دینا در غدیر خم بیان شده بود روایت می کند . ا

و علاّمهٔ طباطبائی \_ رضوان الله علیه \_ از کتاب «مناقب» ابن مردویه، و کتاب «سرقات الشّعر» مرزبانی، از أبوسعید خُدری مثل همان روایتی را که از خطیب بغدادی گذشت و شامل شأن نـزول آیـهٔ: ٱلْـیَوْمَ أَكْمَلْتُ لَكُمْمْ فِینَكُمْمُ بـود روایت

<sup>«</sup>غایة المرام» نقل کرده است. و نیز در «الغدیر» ج ۱، ص ۲۳۶ از خوارزمی روایت کرده است. و همین مضمون از روایت را بنا به نقل «الغدیر» ج ۱، ص ۲۳۱ و ص ۲۳۲ حافظ أبونُعیماصفهانی در کتاب «ما نَـزَلَ مِنَ القرآن فی علیً » باسند متّصل خود از أبوسعید خدری روایت کرده است، و در ذیل آن، هر شش بیت از أبیات حسّان را آورده است. و همچنین در «تفسیر المیزان»، ج ٦ ص ٦٠ آیهٔ تبلیغ و آیهٔ إکمال دین را دربارهٔ أمیرالمؤمنین النَّکِی اللهٔ اَبونعیم در کتاب «ما نزل من القرآن فی علی » ذکر کرده است.

۱\_ «مناقب خوارزمی» ، طبع سنگی ، و طبع نجف ، هـر دو ص ۹۶ و «الغدیـر» ج ۱ ، ص ۲۳۶ از خوارزمی در «مناقب» .

۲ ـ «مناقب» ابن مغازلی شافعی ، ص ۱۸ و ۱۹ حدیث ۲۶ . و «تفسیر المیزان» ، ج ۵ ، ص ۲۰۸ ، از «مناقب ابن مغازلی» .

کردهاند.۱

و شيخ الإسلام حَمُّوئى با دو سند ، يكى از شيخ تاجالدِّين أبوطالب : على بن أنجَب بن عثمان بن عبيدالله خازن ، از إمام برهان الدِّين : ناصر بن أبى المكارم مُطرَرِّى ، از خوارزمى با سند متصل خود از أبوهارون عَبْدى ، از أبوسعيد خُدرى همين روايتى را كه ما از خوارزمى نقل كرديم روايت مى كند تا اينكه مى گويد : ثُمَّ لَمْ يَتَفَرَّقَا حَتَّى نَزلَتْ هَذِهِ الآية : ٱلْيُومَ أَكُمُ لتُ لَكُمْ دِينَكُمْ وَأَثْمَمْتُ عَلَيْكُمْ نِعْمَتِى وَ رَضِيتُ لَكُمُ الاسْلامَ دِيناً .

و هنوز پیامبر و علی الگیگا از یکدیگر جدا نشده بودند که این آیه نازل شد. و پس از آنکه استیذان حَسَّان را از رسول خدا دربارهٔ سرودن اشعار بیان میکند چهار بیت از أبیات حسّان را ذکر میکند .

و دوم با همین سَنَد ، از خوارزمی با سند دیگر او که از سیّدالحُفَّاظ : أبومَنصور شهردار بن شیرویه نقل کردیم از أبوهارون عَبدی ، از أبوسعیدخُدری داستان غدیر را که ما از او روایت کردیم روایت می کند و تصریح می کند که: ثُمَّ لَمْ یَتَفَرَّقَا حَتَّی نَزَلَت هَذِهِ الآیَة : الْیَومُ أَکْمَلْت لَکُم دِینَکُم وَأَثْمَمْت عَلَیْکُم نِعْمَتِی و رضیت لک کم الإسلام دیناً . و سپس استیذان حسّان و أبیات او را می آورد . و در اینجا پنج بیت از آنرا ذکر می کند ، و سپس می گوید : مؤلف گوید : این حدیث غدیر است و از برای آن طرق بسیاری به سوی أبوسعید : سَعْد بن مالک خُدری انصاری است ."

و أبونُعَيم إصفهانى در كتاب خود موسوم به « نُـزُولُ الْقُـر آنٍ فِـى أمـير المؤمنينَ عَلِى بن أبيطالب السَّكِيُّلُا » مرفوعاً ، از على بن عامر ، از أبوالحَجَّاف، از أغمَـش، از عَطِيَّه روايت مى كند كه او گفت : اين آيـه دربارهٔ على بن أبيطالب بر رسول خدا سَّلُّ نازل شد: يَا أَيُّهَا الرَّسُولُ بَلِّعَ مَا أُنْزِلَ إِلَيْكَ ؛ وَ قَـدْ قَـالَ الله تُعَالَى : الْيُـوْمَ أَكُمَلْتُ لَكُمْ دِينَكُمْ وَأَثْمَمْتُ عَلَيْكُمْ نعْمَتِى وَ رَضِيتُ لَكُمُ الإسلامَ دِيناً . أُ

۱\_ «تفسیر المیزان» ، ج ۵ ، ص ۲۰۸

۲\_ «فرآند السَّمْطَين»، ج ۱، باب ۱۲، حديث ۳۹، ص ۷۷ و ص ۷۳ .و «غاية المرام»، قسمت اوّل ص ۲۳۷، حديث دوّم .و «الغدير»، ج ۱، ص ۲۳۵ حديث ۱۳ و «تفسيرالميزان»، ج ۵، ص ۲۰٦ و ص ۲۰۷ . ۳\_ «فرآند السَّمْطَين»، ج ۱، باب ۱۲، حديث ٤٠، ص ۷۷ و ص ۷۵ . و «غايـة المرام»، قسمت أوّل، ص ۲۳۷ حديث سوّم . و «الغدير»، ج ۱، ص ۲۳۵ . و «تفسيرالميزان»، ج ۵ ص ۲۰٦ و ص ۲۰۷ . ٤ ـ «غاية المرام» قسمت أوّل، ص ۳۳۷، حديث چهارم. و «تفسيرالميزان»، ج ۵، ص ۲۰۲ .

و نيز أبونُعيْم در كتاب «نزول القرآن» مرفوعاً ، از قيس بن رَبيع ، از أبوهارون عبدى ، از أبوسعيد خُدرى ، روايت مى كند كه رسول خدا مردم را به على بن ابيطالب التَّكِيُّ فراخواند و أمر كرد در غديرخم آنچه خار و خاشاك در زير درخت بود پاك كنند، واين در روز پنجشنبه بود ، در اين حال على را به سوى خود خواند و اورا بر روى دست خود بلند كرد 'بطورى كه سفيدى زير بغل رسول خدا ديده شد ، و پس از اين هنوز جماعت متفرق نگشته بودند كه اين آيه نازل شد: ٱلْيُو م أَكْمَلْت لَكُم وينكُم واَ ثمَمْت عَلَيْكُم وَ رَضِيت لَكُم الإسلام ويناً . در اينحال رسول خدا ويدك في الولاية والولاية والولولاية والولاية والولاية والولاية والولاية والولاية والولاية والو

و سپس حسّان برخاست و أبيات خود را قرائـت كـرد . و در دنبـال ابيـاتى كـه سابقاً ذكر شد اين أبيات را بياورد :

فَقَالَ لَـهُ قُـمْ يَـا عَـلِى فَـإِنَّـنى رَضِيتُكَ مِنْ بَعْدِى إمَـاماً وَهَادِيَا فَـمَنْ كُنْـتُ مَـوْلاَهُ فَـهَـذَا وَلِيَّـهُ فَكُـونُوا لَهُ أَنْصَارَ صِدْق مُوالِـيَـا هُنَـاكَ دَعَـا اللَّـهُـمَّ وَالرِ وَلِـيَّـهُ وَكُـنْ لِلَّذِي عَادَى عَلِيًّا مُعَادِيَا لَا

أبومظفّر سبط ابن جوزى گويد: أحمد بن ثابتخطيب ، از عبدالله بن على بن محمّد بن بشر ، از على بن عُمَر دارقُطنى ، از أبونضر: حَبْشون بن موسى بن أيُّوب

۱ باید دانست که بلند کردن رسول خدا أمیرالمؤمنین را طوری بود که با دو پنجه دست خود، دو بازوی او را گرفته و بلند کردند ؛ زیرا که در ایس عبارت آمده است : فَاحْذَ بَضَبْعَیْه و رَفَعَ هُما حَتَّی تَظُرَ النّاسُ بَیَاضَ إِبْطَی ْ رَسُولِ الله ِ : «پس رسول خدا دو بازوی علی را گرفت و بر افراشت به حدی که مردم سفیدی زیر دو بغل رسول خدا را دیدند».

و معنای ضَبُع در لغت ، بازو و یا وسط بازو است . و در بعضی از روایات آمده است که:مردم سفیدی زیر بغل رسول خدا و أمیرالمؤمنین هر دو را دیدند. و در این صورت قامت أمیرالمؤمنین به قدری از رسول خدا بلندتر شد که به قدر و درازای دستهای أمیرالمؤمنین از سر انگشتان تا نیمهٔ بازوی او بود، وطبعاً پاهای اودربرابر زانوهای رسول خدا یا قدری بالاتر از آن قرارگرفتوعلیهذا رسول خدا آنحضرت را برروی دستهای خود بدین کیفیّت بلند کردند، نه آنکه فقط دستهای او را بلند کرده باشند بدون آنکه بدن بلندشده باشد .

٢٠ «غاية المرام» قسمت اول ، ص ٣٣٧ ، حديث پنجم. و «تفسير الميزان» ج ٥ ، ص ٢٠٦ .

خلال، مرفوعاً از أبوهُرَيره روايت مىكند، و در آخرش گويد: و چون پيغمبر صلى الله عليه (و آله) و سلّم فرمود: مَنْ كُنْتُ مَــوْلاَهُ فَعَلِى مَـوْلاَهُ ايـن آيـه نــازل شــد: ٱلْيَــوْمَ أَكْمَلْتُ لَكُمْ دِينَكُمْ وَأَتْمَمْتُ عَلَيْكُمْ نَعْمَتِى ــالآية. ا

و سیّد رَضِی در کتاب «المَنَاقِبُ الْفَاخِرَةُ» از محمّد بـن إسـحاق ، از ابوجعفر، از پدرش، از جدّش ، روایت کـرده اسـت کـه چـون رسـول خـدا ﷺ از حجّه الـوداع مراجعت میکرددرزمینی فرود آمد که به آن صَوْجَان میگفتند. پس این آیه فرود آمد: یَا أَیُّهَاالرَّسُولُ بَلِّعْ مَا اُلْزِلَ إِلَیْكَ مِنْ ربِّكَ وَ إِنْ لَمْ تَفْعَلْ فَمَا بَلَّعْتَ رسَالَتَهُ وَاللّه يَعْصِمُكَ مِنَ النَّاسِ .

و چون عصمت و حفظ آنحضرت از جانب خداوند تضمین شد ، در میان مردم ندا در داد : الصَّلاَة جَامِعَةً . مردم همگی جمع شدند ، آنگاه فرمود : مَنْ لُولْی بِکُمْ مِنْ أَنْفُسِکُمْ ؟! همگی با ضَجّه و فریاد پاسخ دادند : اَلله و رَسُولُه ! پیامبر دست علی را گرفت و گفت: مَنْ کُنْتُ مَوْلاه فَعَلِی مَوْلاه . اَللَّه مِّ وَالر مَنْ وَالاه أَ! و عَادِ مَنْ عَاداه ! و اَنْصُر مَنْ نَصَرَه أَ! و اَخْذُل مَنْ خَذَلَه ! لأنّه مِنِّى و أَنَا مِنْه ، و هُو مِنِّى بِمَنْزِلَة هَارُون مِنْ مُوسَى إلا أَنَّه لاَ نَبی بَعْدِی .

و این نصب أمیرالمؤمنین بر ولایت آخرین فریضهای بود که خداوند تعالی بر اُمَّت محمّد فرض و واجب گردانیده بود، فلهذا خداوند بر پیغمبرش این آیه را فرستاد: الْیُوْمَ أَكْمَلْتُ لَكُمْ دِینَكُمْ وَأَتْمَمْتُ عَلَیْكُمْ نَعْمَتِی وَ رَضِیتُ لَكُمُ الإسْلاَمَ دِیناً.

حضرت أبوجعفر باقر عليهالسّلام فرمودند: و مردم از رسولخدا آنچه خداونداز واجبات مانند نماز وروزه و زكات وحَجّ، أمر كرده بودند همه را پذيرفته و قبول كرده بودند و پيامبر را در اين تكاليف از جانب خدا تصديق نموده بودند ـ الحديث. ٢

و ابن کثیر دمشقی در تفسیر خود آورده است که: ابن جَریر گوید: و گفته شده است که این آیه بر رسول خدا صلّی الله علیه (وآله) و سلّم در مسیر آنحضرت در حِجَّة الوَداع نازل شده است. و سپس این معنی را از طریق أبو جَعْفر رازی از ربیع بن أنسر روایت کرده است.

١\_ «تذكرة خواصّ الأمَّة» ، ص ١٨ .

٢- «غاية المرام» قسمت أوّل ص ٣٣٧ ، حديث ششم . و «تفسير الميزان» ، ج ٥ ، ص ٢٠٧ .

آنگاه گوید: و ابن مَرْدویه از طریـق أبـو هـارون عَبْـدی ، از أبوسـعید خـدری روایت کرده است که: این آیه بر رسول خدا صلیاللـه علیه (وآله) وسلّم در روزغدیر خمّ نازل شد در هنگامی که دربارهٔ علی گفت: مَنْ کُنْتُ مَـوْلاَهُ فَعَلِی مَـوْلاَهُ. و سـپس آنرا از أبوهُریره روایت کرده است . و در این حدیث أبوهُریره وارد اسـت کـه آن روز هجدهم از شهر ذیحجّّة بوده است ، یعنی در مراجعت آنحضرت از حِجّّة الوَداع . ا

و ابن کثیر در تاریخ خود نیز آورده است که: ضَمْرة ، ازابس شَوْذَب ، از مَطر وَرَاق، از شَهْربن حَوْشَب ، از أبوهُريسره روایت کرده است که چون رسول خدا صلّی الله علیه (و آله) و سلّم دست علی را گرفت و گفت: مَنْ کُنْتُ مَوْلاَهُ فَعَلِی مَوْلاَهُ این آیه نازل شد: اَلْیُوم اَکْمُلْت کُکُم دِینکُم واَثْمَمْت عَلَیْکُم نعْمَتِی. و أبوهریره گفته است که آن روز غدیر است و روزه آن معادل با شصت ماه روزه است. ۲

روایاتی که از طریق شیعه وارد شده است و أعلام ایشان در کتب خود از تفسیر و حدیث ضبط کردهاند همانند علی بن ابراهیم قمی در تفسیرش ، و شیخ صدوق محمد بن علی بن بابویه قمی در «أمالی» ، و شیخ أبوعلی طُبْرِسی در «تفسیر مجمع البیان» و شیخ طوسی در کتاب «أمالی» ، و محمد بن مسعود عیّاشی در تفسیر خود ، و شیخ أبومنصور أحمد بن أبیطالب طَبَرْسی در «احتجاج» ، و أبوعلی فتّال نیشابوری در «روضة الواعظین» ، و غیر هم بسیار است و تمام ایشان بدون ذکر مخالفی از شیعه همگی بر نزول این آیه در غدیر خم ّاتّفاق دارند . و سیّد أجل محدیّث بحرانی ، ازایت بزرگان پانزده روایت آورده است . "

على بن عيسى إربلى از دوست معاصر حنبلى موصلى خود: بدخشانى در كتاب «مِفْتَاح النَّجَا فى مناقب آل العبا» كه بسيارى از مناقب و شأن نزول آيات را در شأن أميرالمؤمنين التَّكُلُ از او نقل مى كند، دربارهٔ نزول آيه شريفهٔ ٱلْيُوم أكْمَلْت لكم دينكم وأثمَمت عَلَيْكُم نعْمَتِى ورضيت لكم الإسلام ديناً. از أبوسعيد حديث

۱\_ «تفسير ابن كثير» ، ج ۲ ، ص ٤٩١ از طبع دارالفكر .

٢١ و ص ٢١٤ و ص ٢١٢ .

٣\_ «غاية المرام» قسمت اوّل ، ص ٣٣٨ تا ص ٣٤١.

غدير خمّ را روايت مى كند و سپس مى گويد: پيامبر دست على السَّلِيُّ را بلند كرد و اين آيه نازل شد و پيامبر گفت: اَلله أَكْبَرُ (عَلَى) إكْمَالِ الدِّينِ، وَ إِثْمَامِ النَّعْمَةِ، وَ رضَى الرَّبِّ برسَالَتِى وَالْوَلاَيَةِ لِعَلِى بْن أبيطَالِب. '

و پس از ذکر آیاتی در شأن آنحضرت گوید: اینها همگی روایاتی است که از طریق جمهور عامّه نقل کردم چون مُحَدِّث صَدِیق ما که از او نقل کرده ایسم حنبلی مذهب است. و ابن مردویه کتابی در مناقب امیرالمؤمنین علیه الصّلاة والسّلام محمع کرده است و در جمع روایات کوشش فراوان نموده و به حد اقصای مطلب سعی کرده وازهر گونه مساعی و جُهدی در جمعآوری کوتاهی نکرده است، و بسیاری از مواضع را بیان کرده است که شیعه بیان نکرده اند و در کتب خود نیاورده اند. ولیکن من از طریق أصحاب خودمان شأن نزول آیات را دربارهٔ أمیرالمؤمنین السَیْ نیاوردم، به جهت بی نیازی از آن به علّت آنچه عامّه در مناقب علی بن أبیطالب در کتب خودشان ذکر کرده اند. ۲

و پس از آنکه شعر حَسًان بن ثابت را در ضمن حدیثی از غدیر روایت می کند می گوید: از ابنِ هارونِ عَبْدی (راوی شأن نزول آیهٔ إکْمال دین از أبوسعید خُدری) روایت شده است که او گفته است: من مدّتی رأی خوارج را داشتم و برآن عقیده و مذهب بودم و مذهبی جز آن نداشتم تا اینکه مرا مجالست با أبوستعید خُدری دست داد، و شنیدم که می گفت: مردم مأمور شدهاند که به پنج چیز عمل کنند. ایشان به چهار چیز عمل می کنند و یکی را ترک کردهاند. مردی از أبوسعید پرسید: آنچه را عمل کردهاند چیست ؟!

أبوسعيد گفت: نماز و زكات و حج و روزه. پرسيد: پس آنچه را كه ترک کردهاند کدام است؟! ابوسعيد گفت: ولاَيَتِ عَلِي بِن أبيطَالِب! آن مرد گفت: آرى. آيا داشتن ولايت هم، در رديف آن چهار فريضه، واجب است؟! أبوسعيدگفت: آرى. آن مرد گفت: بنابراين مردم کافر شدهاند که ولايت ندارند! ابوسعيد گفت: گناه من

<sup>1</sup>\_ «كشف الغمّة» ص ٩٥.

۲- «کشف الغمّة» ص ۹٤ ، و در ص ۲٥ و ٩٢ و ٩٦ ذکری از صدیق حنبلی خود کــه راوی حدیث
 است به میان آورده است .

<sup>۱</sup> !?حيست؟!

باری همانطور که گفتیم از علماء و اعلام شیعه حتّی یکنفر هم نیست که نزول آیهٔ اکمال دین را در غیر روز غدیر گفته باشد، و إجماع واتّفاق درشأن نزول آن دربارهٔ ولاَیت و در هنگام قرائت خطبهٔ رسولالله دارند.

امّا علماء عامّه از أبوسعيد خُدرى و أبوهريره و جابربن عبدالله و مجاهد مكّى و حضرت امام محمّد باقر و امام جعفر صادق الطّيّل روايت كردهاند، و بـزرگـان آنها كه ما از كتابهايشان ذكر كرديم بدون هيچ بيان اشـكال و ايـرادى آوردهانـد ليكـن أغلب آنها قائلند كه درعصر روز عرفه در حجّةالوداع نازل شده است.

سیوطی گوید: از جمله آیاتی که در سفر بر رسول اللسه نازل شد آیه آلیو م اکم نفت که در عشیه آلیو م اکم نفت که در عشیه ورد است که در عشیه روز عرفه یوم جمعه در سنهٔ حجّةالوداع نازل شد. و طرق ایسن روایت به عُمَر بسیار است، ولیکن ابن مردویه از أبوسعید خُدری تخریج کرده است که این آیه در روز غدیر خسم نازل شد.

و نیز همانند مضمون این حدیث را از أبُوهَریره تخریج کرده است. و در روایت أبُوهَریره معیّن شده است که روز هجدهم ذوالحجیّة در وقت رجوع از حجیّةالوداع بوده است. و هیچ یک از این دو تخریج صحیح نیست.

و ابن کثیر دمشقی گوید: هیے یک از ایس دو روایت صحیح نیست بلکه صحیحی که در آن شکّی نیست آنست که در روز عرفه که روز جمعه بوده است نازل شده است همچنان که از عمر بن خطّاب، و علی بین أبیطالب، و أوّلین پادشاه در اسلام: معاویة بن أبی سفیان، و ترجمان قرآن عبدالله بن عبّاس، و سَمُرة بن جُنْدب وارد شده است. و شَعْبی، و قتادة بن دعامة، و شَهْر بن حَوْشَب ،بسیاری ازبزرگان و علماء مرسلاً ذکر کردهاند، و ابن جریر طبری نیز آورده است. "

و در تاریخ خود، یـس از آنـکه حدیث ضَمْرَة را ازابن شَوْذُب، ازمَطَر وَرَّاق،

١\_ «كشف الغمّة» ص ٩٤.

٢\_ «إتقان» ، طبع مطبعة الموسويّة بالديار المصريّة سنة ١٢٧٨ هجريّه قمريّه ج ١ ، ص ٢٣ .

۳\_ «تفسیر ابن کثیر دمشقی» ، طبع دارالفکر ج ۲ ، ص ٤٩١ .

از شَهْربن حَوْشَب، از أَبُوهَريره بيان كرده است كه چونرسول خدا دست على را گرفت و گفت: مَن ْ كُنْتُ مَوْلاَهُ فَعَلِى مَوْلاَهُ و خداوند عزّوجل آيه اَلْيَوْمَ أَكْمَلْتُ لَكُمْ و گفت: مَن ْ كُنْتُ مَوْلاَهُ فَعَلِى مَوْلاَهُ و خداوند عزّوجل آيه اَلْيَوْمَ اَكْمَلْتُ لَكُمْ وينكُم و آثمَ مُت عَلَيْكُم و أَنُوهَ ريره گفته است كه: آن روزغدير خمّ است و روزه در آن روز ثواب روزه شصت ماه را دارد ، چنين گويد : اين حديث مُنْكُر است جداً بلكه دروغ است به جهت آنكه در صَحيحين (صحيح بخارى و مسلم) از أميرالمؤمنين عُمَر بن خطّاب وارد شده است كه : اين آيه در روز جمعه روز عرفه نازل شد ، رسول الله در عرفات وقوف داشتند . ا

و نیز در تفسیر خود گوید: إمام أحمد با سند خود از طارق بن شَهاب آورده است که: مردی از یهود نزد عمر بن خطّاب آمد و گفت: ای أمیرمؤمنان! شما در کتاب خود، آیهای را میخوانید که اگر بر ما طائفهٔ یهود نازل شده بود آن روز را عید می گرفتیم! عمر گفت: کدام آیه؟ یهودی گفت: گفتار خدا: اَلْیُومُ اَکْمَلْتُ لَکُمْ دِینَکُمْ وَاَئْمَ مُتُ عَلَیْکُمْ نَعْمَتِی . عمر گفت: سوگند به خدا که من می دانم آن روزی را که این آیه بر رسول خدا نازل شده است، وآن ساعتی راکه بررسول خدا نازل شده است: عصر روز عرفه روز جمعه .

و این روایت را بخاری، از حسنبن صبّاح، از جعفر بن عون ، از عمر ؛ و مسلم و ترمذی و نسائی از چند طریق از قیس بن مسلم ، از عمر روایت کرده اند .۲

ما برای اثبات بطلان این احادیث و تقریر نزول آیه در غدیر بــه دو وجـه فعـلاً تمسّک میکنیم:

اول آنکه أهل سِیر و آثار از اهل تسنّن اتّفاق دارند بر آنکه : پیامبر اکرم کی این بعد از نزول آیهٔ اکمال دین ، هشتاد و یک روز ، و یا هشتاد و دو روز عمر کردند و به دار بقا رحلت فرمودند ؛ و همچنین مُورّخین ایشان می گویند : رحلت آنحضرت در روز دوازدهم ماه ربیعالأول واقع شد .

فخر رازی در تفسیر خود گوید: أصحاب آثار گفتهاند که: چـون ایـن آیـه بـر پیغمـبر اکرمصـلّیاللـهعلـیه (وآله) وسـلّم نـازل شـد پس از نزول آن بیش از هشتاد و

۱\_ «البداية والنّهاية في التاريخ» ، ج ٥ ، ص ٢١٣ و ص ٢١٤ .

۲\_ «تفسیرابن کثیر» ، ج ۲ ، ص ٤٨٩ .

یک و یا هشتاد و دو روز عمر نکردند و بعد از این آیه در شریعت اسلام، زیاده و تبدیل و نسخی واقع نشد. و این آیه جاری مجرای إخباررسول خدا از نزدیکی وفاتش بود. و این إخبار از غیب است، و معجزه میباشد .'

و از جمله کسانی که معیّن کردهاند که : هشتاد و یک روز بوده است أبُو السُّعُود در تفسیر خود می باشد . ۲

ابن كثير دمشقى در ذكر متوفّيات سنه يازدهم از هجرت گفته است: در اين سنه وفات يافت رسول خدا صلّى الله عليه (وآله) وسلّم مُحَمَدُ بْنُ عَبْدِاللهِ سَيِّدُ وُلْدِ آدَمَ فِي الدُّنْيَا وَالأَخِرَةِ و بنا بر مشهور اين وفات در دوازدهم ماه ربيع الأوّل واقع شد ."

و این درست مطابقت دارد با اینکه آیهٔ إکْمَال دین در روز غدیر فرود آمده باشد ، زیرا اگر روز غدیر را حساب نکنیم و روز رحلت را حساب کنیم ـ همچنانکـه معمولاً در محاسبات ایّام ، یک روز از أوّل و یا از آخر را میاندازند ـ و هـر سـه ماه ذوالـحجّة و محرّم و صَفَر بیست و نه روز باشد بین عید غدیر و روز رحلت هشتاد و یک روز می شود ، و اگر دو ماه از آن بیست و نه روز و یک ماه سـی روز باشد، هشتاد و دو روز خواهد شد .

و معلوم است که این حساب وقتی روشن است که نزول آیه در روز غَدیر یعنی در هجدهم باشد . ولی اگر فرض شود که در روز عرفه یعنی روز نهم نازل شده

۱\_ «تفسير مفاتيح الغيب» ، طبع دارالطباعة العامرة ، ج ٣ ، ص ٥٢٩ .

۲\_ «تفسیر أبوالسُّعود» ، در حاشیهٔ تفسیر «مفاتیح الغیب» ، ج ۳ ، ص ۵۲۳ ، و در «تفسیرالمنار» ، ج ۲ ، ص ۱۵۵ از بیهقی در «شعب الایمان» ذکر کرده است . و در «تفسیر ابن کشیر» ج ۲ ، ص ۱۸۵ گوید: ابن جریر و بسیاری دیگر گفتهاند: رسول خدا بعد از هشتاد ویک روز از عرفه رحلت کردند. و «اللهُرّالمنشور» ج ۲ص ۲۵۷.وأبوالفتوح رازی در تفسیر خود، طبع مظفّری، ج ۲، ص ۱۹۸ زابن عباس وسدی وجمعی از مفسّران آورده است که رسول خدا بعد از نزول بیش از هفتاد روز در دنیا نبود .

۳\_ «البداية و النّهاية» ج ٦ ، ص ٣٣٢ . و «ســـيرهٔ حلبيّـه» ج ٣ ، ص ٣٩١ . و «الكــامل فــى التــاريخ» طبع بيروت سنة ١٣٥٨ ، ج ٢ ، ص ٣٢٣ . و «تفسير طنطاوى» ج ٣ ، ص ١٤٦ .

٤ حداكثر سه ماه متوالى مى توانند هـ ريك بيست و نـه روز باشـند ، و حداكثر چـهارماه متوالـى مى توانند سى روز باشند نه بيشتر طبق قواعد نجوم و محاسبات سير قمر . و ما اين مطلب را در رسالهٔ «حـول مسئلة رؤية الهلال و لزوم اشتراك الآفاق عند رؤيـة الهـلال فـى دخـول الشّـهور القـمريّة» در ص ٢٩، ذكـر كرده ايم .

باشد، فاصلهٔ بین نزول آیه و ارتحال رسول اللـه نَوَد روز ویا نَوَد ویک روزخواهد شد. و این خلاف تصریح خود عامّه است ، و کسی هم این فاصله را ذکر نکرده است .

دوم اینکه آیهٔ اَکْمَلْتُ لَکُمْ دِینَکُم و دلالت دارد بر آنکه دین کامل و تمام أحکام و دستورات آمده است و چیزی باقی نمانده است ، نه حلالی و نه حرامی تا پیامبر رحلت کردند . و طبق این معنی روایاتی وارد است در حالی که مسلماً بعضی از احکام بعد از عرفه نازل شده است مانند همین وجوب موالات در روز غدیر گرچه عامه آنرا بر إمامت و خلافت حمل نکنند، ومانند آیهٔ ربا و آیهٔ دَیْن و آیهٔ ارث کلاله و به طور کلّی آیاتی که در سورهٔ مائده بین روز عرفه وروز غدیر نازل شده است. چون عامّه نیز با ما اتّفاق دارند که سورهٔ مائده در حِجّة الوَداع نازل شده است . ۲

و سیوطی در کتاب «إتقان» به این اشکال که بر آنها وارد است متوجه گردیده و چنین گوید: بنا بر آنچه گذشت که آیهٔ الْیَوْم َ أَکْمَلْت ُ لَکُمْ دِینَکُم ْ در روز عرفه در سنهٔ حِجّة الوکاع وارد شده است اشکالی پیش می آید، زیرا ظاهر آیه دلالت دارد بر آنکه جمیع فرائض و أحکام قبل از این آیه نازل شده است. و به این مطلب جماعتی تصریح کردهاند، و از جملهٔ آنان سُدی می گوید: بعد از این آیه نه حلالی و نه حرامی نازل نشده است، با اینکه آیهٔ دَیْن و ربا و کَلاَله بعداً نازل شدهاند. و ابن جریر به این اشکال متنبه شده و اینطور توجیه کرده است که بنابراین باید بگوئیم: مراد از اکمال دین ، استقرار مسلمانان در مسجدالحرام و بیرون کردن مشرکان از آنجاست بطوری که مسلمین حج کردند و مشرکین با ایشان مخالطه نداشتند.

و سپس ابن جریر این تأویل را تأیید کرده است به روایتی که از طریق ابن أبی طَلْحة از ابن عبّاس وارد شده است که: مسلمانان با مشرکان با یکدیگر حج می کردند و با هم مخالطه داشتند، وچون سورهٔ برائت نازل شد ومشرکان را از بیت الله الحرام نفی کرد، مسلمانان بدون مشارکت با مشرکان حجّشان را در بیت الله الحرام انجام دادند. و این از تمامی نعمتی است که خداوند ارزانی داشته است: و این از تمامی نعمتی است که خداوند ارزانی داشته است: و این از تمامی نعمتی است

۱ـ در «تفسیر طبری» ج ٦، ص ۸۰ از بَراء بن عازب روایت کرده است: آخرین آیهای که بر پیغمـبر نازل شد این آیه بود: یَستَفْتُونَكَ قُل اللـهُ یُفْتیکُم ْ فِی الْکَلاَلَةِ \_ اییة .

۲ علاّمهٔ طباطبائی \_ قدّس سرّه \_ فرمودهاند : مُتَسالمٌ علیه در نزد مفسّرین و أهـل نقـل اینست کـه:
 سورهٔ مائده در حجّةالوداع نازل شده است (المیزان ، ج ٥ ، ص ٢٠٢) .

### عَلَيْكُمْ نَعْمَتِي . ا

و واضح است که تأویل ابن جریر ، دفع اشکال را نمی کند . زیرا آیه به طور اطلاق ظهور در کاملیّت دین و تمامیّت نعمت دارد ، و با وجود نقیصه در أحکام که بعداً کمال پیدا می کند ، نَمی شود دین را کامل نامید گرچه فی الجمله نفی مشرکین نعمتی بوده باشد ، ولی تمامی نعمت به نحو اطلاق ، و کمال دین به طور کلّی نیست. فلهذا سیوطی فقط به ذکر تأویل و توجیه ابن جریر اکتفا کرده و از مطلب گذشته است و در دفع اشکال وارد چیزی را از خود بیان نکرده است . و علاوه بر این می دانیم که : سورهٔ برائت و نفی مشرکین از مسجد الحرام در سال نهم ازهجرت واقع شده است ، و قاعدة باید آیه در آن روز نازل شده باشد والیّوم که به معنای امروز است ، ظرف زمان برای آن روز باشد . و دراین صورت پس از گذشت یکسال اززمان نزول آیهٔ برائت ، نزول آیهٔ اِکْمَال دِین به لفظ الْیَومْ که معنی دارد؟

این پاسخ مختصر و موجَزی بود که در بطلان أحادیث وارده از عامّه داریــم. و امّا پاسخ کافی و وافی ، مخالفت این أحادیث با نص ّ قرآن کریم است . و به مقتضای عدم حُجّیّت أخبارِ مخالف با کتاب همهٔ آنها منفی و باطل و مضروب عکلی الْجِدار است .

و به عبارت ساده تر مخالف با مُفاد خود آیـهٔ ٱلْیَـوْمَ ٱکْمَلْتُ لَکُـمْ دِینَکُـمْ میباشد ، و علیهذا معنی و مفاد خود این آیه ، حکم به بطلان آن روایات دارد . و برای توضیح این معنی باید تفسیر آیهٔ مبارکه را بدانیم :

و مؤيّد گفتـار مـا أنسـتكه: پيشينيـان و پسينـيان از مُفسِّرين صحابه و تابعين و

۱\_ «الإتقان في علوم القرآن» طبع مطبعة الموسويّة سنة ١٢٧٨ قمري ج ١ ، ص ٣٥ .

متأخّرین تا امروز ، این دو جمله را متّصل و مرتبط بهم دانسته و هر یک را متمّم دیگری شمردهاند. و این به جهت اینست که از این دو جمله مفاد و مقصود واحدی را فهیمدهاند ، و در نزول و دلالت بر مدلول واحدی مشترک دانستهاند .

و نتیجه این می شود که این دو جمله یعنی: اَلْیُومْ یَئِسَ الَّذِینَ کَفَرُوا مِن دِینکُم ْ تا و رَضِیتُ لَکُم الإسلام ویشا کلام واحد متّصل مرتبطالاً جزائی است که برای غرض واحدی که قائم به مجموع است، آمده است. و در این مضمون تشتّت و تفرّقی از جهت مفاد و معنی نیست، چه اینکه بگوئیم: این غرض و مفاد، با آیهٔ مُحرّمات اکل که این مفاد در بین آن قرار دارد، مرتبط است و یا مرتبط نیست، زیرا در بر داشتن آیهٔ محرّمات اکل، این دو جمله را که دارای مفاد و مضمون واحدی هستند و به عنوان جملهٔ معترضه آمده است دارای دو مضمون مختلف و دو غرض و مفادمتفاوت نمی کند. و روزی که به لفظ یَومْ در آیهٔ اَلْیُومْ یَئِسَ الَّذِینَ کَفَرُوا و در آیهٔ اَلْیُومْ اَکْمُنْ دُوا و در آیهٔ اَلْیُومْ می باشد روز واحدی است که در آن هم دین خدا کامل شد و هم کفّار از دستبرد به دین مسلمین، و برانداختن اُصول و ریشههای آن مأیوس شدند.

حال بیائیم ببینیم: مراد از این روز که به لفظ اَلْیَوم مکرر شده است کدام است ؟ آیا روز به معنای زمان وسیع و مُتسعی است ، همچنان که گفته می شود: من دیروز طفل بودم ، و امروز جوان شدم . و یا دیروز جاهل بودم و امروز عالم شدم ؟ و مراد زمان ظهور اسلام به بعثت رسول خدا و دعوت او است تا اینکه مراد این باشد که : خداوند اسلام را برای شما نازل کرد و دین را برای شما کامل نمود و نعمت را بر شما تمام کرد و کافران را از شما مأیوس فرمود .

این احتمال درست نیست زیرا که ظاهر سیاق آیه اینست که: مسلمانان دینی داشتند که کفّار در ابطال و تخریب آن طمع داشتند، و مسلمانان از این طمع کفّار در خرابی دینشان در ترس بودند؛ و خداوند کافران را از تعدی و تجاوزیه دین مؤمنان مأیوس گردانیده و مؤمنان را در أمن و ایمنی قرارداد. و آن دین ناقص بود، و خداوند کامل فرمود و نعمتش را تمام کرد. مسلمانان قبل از اسلام دینی نداشتند تا آنکه کفّار در آن طمع کنند، و آن دین را خداوند کامل کرده و نعمتش را بر آنها تمام نموده باشد.

و عـلاوه طبـق ايـن احتـمال مي بايسـت جمــلهٔ ٱلْيَـوْمَ ٱكْمَـلْتُ لَكُمْ دِيـنَكُم بر

جملهٔ الْيَوْمَ يَئِسَ الَّذِينَ كَفَرُوا مِن ْ دِينكُم ْ مقدّم باشد تا نظم كلام و ترتيب آن استوار باشد .

و یا آنکه مراد از امروز در آیهٔ کریمه ، بعد از فتح مکّه باشد ، که خداوند کیّد و مکر مشرکان قریش را درهم شکست و شوکت و عظمت آنها را درهم فرو ریخت و بنیان دین و آئین آنها را خراب نمود و بُتهای آنان را شکست . و بنابراین امیدشان بر آنکه دیگر بتوانند بر روی پای خود بایستند قطع شد. و در تضاد با إسلام و جلوگیری از نفوذ أمر إسلام و انتشار صیت و آوازهٔ إسلام به نومیدی گرائیدند .

این احتمال نیز درست نیست ، چون آیه ، دلالت بر کامل شدن دین و تمامی نعمت دارد ، و در فتح مکّه که در سال هشتم از هجرت واقع شد دین خدا کامل نگردیده بود . چه بسا از فرائض و واجباتی که بعد از فتح مکّه نازل شد، و چه بسیاراز حکلال و حَرامی که بین آنروز و بین رحلت رسول خدا تشریع شد .

علاوه بر این مراد از الَّذِینَ كَفَرُوا ، تمام مشركین عـرب است . و پـس از فتـح مكّه آنها از دستبرد و خراب كردن آئین مسلمین مأیوس نشده بودند . و دلیـل بـر ایـن مطلب آنست كه بسیاری از پیمانها و عهدنامههائی كه مبنی بر عدم تعرّض بود ، بعـد از فتح مكّه نیز به اعتبار خود بـاقی بـود ، و مشـركین عـرب بـر سـنّتِ جـاهلی حـج می كردند. و ما كان صلو تهم عِنْدَ الْبَیْتِ إلا مُكاء و تصدیه اله و زنان طواف حج خـود را و مناسك آنرا عریان و لخت مادرزاد ، مكشوف العورة بجای می آوردند . ۲

و ایس نَهج بساقی بسود تسا رسسول خسدا گی در سسنهٔ نسهم از هجسرت أمیرالمؤمنین النگی را با آیات سوره برائت از مدینه به مکّه گسیل داشتند، و بقایای آداب و رسول جاهلیّت را باطل کردند.

و یا آنکه مراد ، زمان بعد از نزول سورهٔ برائت باشد، چون در آنوقت تقریباً اسلام بر تمام جزیرةالعرب گسترده شده بود و آداب شرک و سنّتهای جاهلی برافتاده بود . مسلمانان در مجامع دینی و در مناسک حج ، یک تن از مشرکان را

۱ آیهٔ ۳۵ ، از سورهٔ ۸ : انفال : «و نیست نماز ایشان در بیت الحرام مگر صفیر کشیدن و کف زدن» .

۲\_ زنان جاهلی می گفتند : چون ما در لباسهای خود معصیت می کنیم فلهذا نباید با این لباسها احرام ببندیم و حج کنیم و طواف کنیم . و بنابراین لخت و عریان بدون لباس حج می کردند .

نمی یافتند ، اُمور طبق مرام آنها میگذشت ، و بعد از خوف و تــرس ، پــروردگارعــالم برای آنها اُمن و ایمنی قرار داد به طوری کــه خداونــد را بتواننــد بــدون شــائبهٔ شــرک عبادت کنند .

این احتمال نیز درست نیست ، زیرا مشرکین عرب اگر چه بعد از نزولسورهٔ برائت و طی شدن بساط شرک از جزیرةالعرب و برافتادن رسوم و عادات جهلیّت،از تسلّط بر مسلمین و برانداختن آئین ایشان مأیوس شدند ولیکن هنوز دین اسلام که نشده بود، و بسیاری از احکام و فرائض و از جملهٔ آنها همین سورهٔ مآئده بعد از سورهٔ برائت نازل شد . و ذکر شد که همگی اتفاق دارند که سورهٔ مآئده در آخر زمان حیات رسول الله علی نازل شده است . و در این سوره بسیاری از احکام حلال و حرام و حدود و قصاص است . و محصل سخن آنست که : هیچ راهی نداریم که بتوانیم معنای خمان واسع که مناسب مفاد آیه در ابتداء نظرباشد، همانند زمان ظهور دعوت اسلام ، و همانند زمان پس از فتح مکه، و یا بعد از نزول آیات برائت بگیریم ؛ و ناچار باید بگوئیم مراد از آلْیَوْم (إمروز) روز نزول خودآیه است .

و آن روز، روز نزول سوره است درصورتی که اَلْیَوْمَ یَئِسَ الَّذِینَ کَفَرُوا مِنْ دینکُمْ در وسط آیهٔ حرمت اُکل نازل شده و به حسب معنی مرتبط به آن باشد ، و یا بعد از نزول سورهٔ ماَئده در أواخر زمان رسول الله نازل شده ، و سپس در اینجا قرارداده اند به قرینهٔ گفتار خدا : اَلْیَوْمَ اَکْمُلْتُ لَکُمْ دِینَکُمْ .

آیا این روز بخصوص ، روز فتح مکّه است ، و یا روز نزول سورهٔ برائت است ؟! همان اشکالاتی که در سابق برای احتمال دوّم و سوّم ذکر کردیم بعینها در اینجا جاری است .

آیا این روز ، روز عرفه از حجّةالوداع است ، همچنان که بسیاری از مفسّران عامّه بر آن رفتهاند و در بعضی از روایات نیز وارد شده است ؟ دراین صورت معنی و مفهومی از یأس کفّار دستگیر نمی شود . زیرا اگر مراد از یأس از دین مسلمین ، یاس مشرکین قریش باشد که دیگر نمی توانند بر دین مسلمین غلبه کنند ، این معنی در روز فتح مکّه در سنهٔ هشتم حاصل شد نه روز عرفه سنهٔ دهم . و اگر مراد یاس مشرکین همهٔ عربستان باشد ، آن یأس در روز نزول سورهٔ برائت حاصل شد که در سنهٔ نهم از

هجرت بود. و اگر مراد یأس جمیع کفّار أعم از مشرکین و یهود و نصاری و مجوس و غیرهم باشد \_ همچنان که إطلاق آیه : الَّذیت کَفَرُوا نیز اقتضای آن را دارد \_ این جماعت مأیوس از غلبهٔ برمسلمین و آئین آنها نبودند زیرا هنوز إسلام قورّت وشوکتش ظاهر نشده و به خارج جزیرةالعرب راه پیدا نکرده و غلبه نیافته بود.

و از جهت دیگر باید تفحّص کرد ، و دید که : در روز عَرَفهٔ حِجةالوَداع که نهم ذی حجّة از سنهٔ دهم از هجرت است چه داستانی واقع شده است؟ و آن روز چه موقعیّت و وضعیّتی دارد که مناسب با گفتار خداوند : ٱلْیَوْمَ ٱکْمَلْتُ لَکُمْ دِینَکُمْ وَ الله الله الله عَلَیْکُمْ نعْمَتی و رَضِیتُ لَکُمُ الإسْلاَمَ دِینًا باشد ؟

ممکن است بگویند: مراد از **اکمال دین** ، **اکمال أمر حبح** است ، در حضور رسول خدا گی که خود آنحضرت نیز عمل حبح را انجام داده و به مردم تعلیم عملی و قولی فرموده است . ا

و این کلام درست نیست زیرا تنها تعلیم مناسک حج را به مردم چگونه می توان اِکْمَالِ دین نامید؟ در حالی که می دانیم قبل از حج ، پیامبر اکرم ارکان دین از نماز و روزه و زکات و جهاد وحج را تشریع نموده بودند، و در حِجّة الوداع نیز که تعلیم حج تمتّع نمود دیر زمانی نپائید که این سُنّت سَنیّه مهجور ، و این فریضهٔ الهیّه متروک ماند .

یاد دادن و تعلیم چیزی از واجبات دین را نمی تــوان اِکْمَـال آن واجـب شــمرد تا چه رسد به آنکه تعلّم واجبی از واجبات دین اکمال مجموعهٔ دین باشد؟

و علاوه بر این ، این احتمال موجب می شود که رابطهٔ فقرهٔ أوّل یعنی : ٱلْیَوهُمَ يَئِسَ الَّذِينَ كَفَرُوا مِن ْ دِينَكُم ْ ، را با این فقره یعنی : ٱلْیَوهُمَ ٱکْمَلْتُ لَکُم ْ دِینَکُم ْ قطع کنید. آخر چه رابطه ای بین مأیوس شدن کفّار از دستبرد به دین مسلمانان ، با تعلیم رسول خدا حج تمتّع را به مردم وجود دارد ؟

و ممكن است بگويند: مراد از إكمال دين ، إكمال آن است از جهتبيان و

۱ در «تفسیر المنار» ج ٦ ، ص ١٥٦ این را به نحو احتمال از ابن جریرطبری در تفسیرش آورده که آنرا مؤیّد به روایت وارده از قتادة و سعید بن جبیر نموده است، ولیکن صاحب «المنار» این احتمال را ردّ میکند .

نزول بقایای حلال و حرامی که در این روز ، در ضمن سورهٔ مآئده نازل شده است چون حلالی و حرامی بعد از آن نیامده است ، و بواسطهٔ اکمال دین ، یأس در دلکفّار پدید آمده و آثار آن در سیمایشان ظاهر شده است .'

ولیکن باید دید که این کافرانی که یأس در دلشان پیدا شده است و آیه شریفه به کلمهٔ الَّذِینَ کَفَرُوا از ایشان تعبیر کرده است ، چه کسانی هستند؟ اگر مقصود کفّار عرب باشد ، که معلوم است در آن روز اسلام بر همهٔ آنها تسلّط یافته ، ودر میان آنها کسی یافت نمی شده است که تظاهر به غیر اسلام کند. و بنابراین کافرانِ ناامید و مأیوس چه کسانی می باشند؟

و اگر مقصود از کفّار ، کفّــار غــیر عــرب باشــد ، از ســایر امّتهــا و طوائــف ، دانستیم که آنها در آن وقت از تسلّط بر مسلمین مأیوس نبودهاند .

از این گذشته باید دید که مراد از انسداد باب تشریع احکام به نزول سورهٔ مائده و سپری شدن روز عرفه چیست؟ چون روایات بسیاری که نمی توان آنها را دست کم گرفت، وارد شده است بر اینکه فرائض و واجباتی بعد از روز عرفه نازل شده است. مانند آیهٔ إرْث کَلاَلَة که در آخر سورهٔ نسآء می باشد، و آیات ربا. حتی اینکه از عمر روایت شده است که در خطبهای که خوانده است گفته است: آخرین آیات نازلهٔ قرآن، آیهٔ رباست، و رسول خدا رحلت کردند و آنرا برای ما روشن نساختند، فَدَعُوا مَا یُریبُکُم و آلی مَالاً یُریبُکُم «پس از آن حکمی که در آن شک دارید دست بردارید و به حکمی که در آن شک ندارید روی آورید!».

و بخاری در روایت صحیحه از ابن عبّاس آورده است که : آخرین آیهٔ نازلهٔ بسر رسول خدا آیهٔ ربا بوده است . و شخص عالِم به طرق استفاده از روایات و از کتاب خدا نمی تواند این دسته از روایات را ضعیف بشمارد ، و نیزول آیهٔ اکمال را در روز عرفه بر آن مقدّم بدارد . زیرا در آیهٔ شریفه ، صراحت و یا ظهوری نیست دراینکه مراد از آلیو مُ ، روز عرفه بعینه باشد بلکه احتمالی است که در آیه داده می شود ، و این

۱\_ این احتمال را در «تفسیر طبری» ج ٦ ، ص ٧٩ از ابن عبّـاس و سـدّی روایـت کـرده اسـت . و طنطاوی در ج ٣، ص ١٤٥ از تفسیر خود این جهت را مَعاً با بعضی از جهات دیگر معنای اکمال دین دانســته است . و نیز در «المنار» ج ٦ ، ص ١٥٤ از قول دیگران ذکر کرده است .

احتمال وقتی متعیّن می شود که تمام احتمالات دیگر منتفی شود. و این روایات کمتر از احتمال مجرّد از سند نیستند.

و ممکن است بگویند: مراد از **اِکْمَال دین** ، پاک شدن بیتالله الحرام است برای مسلمین و بیرون راندن مشرکین است از آنجا ، به طوری که مسلمین بتوانند حج کنند و با ایشان مشرکین نباشند . ا

این گفتار نیز درست نیست زیرا پاک شدن جَو برای مسلمین قبل ازیکسال صورت گرفت، و تقیید آن به لفظ إمروز که در گفتار خدا: اَلْیَوْمَ اَکْمَلْتُ لَکُمْ وَیَنکُم اَمده است معنی ندارد. و علاوه بر فرض اینکه بتوانیم این صفای جو و پاک شدن بیتالله را إتمام نعمَت بدانیم ولیکن اِکْمَال دین نمی توانیم بدانیم .

دین عبارت است از مجموعهٔ عقائد و احکامی ، و کمال آن نیست مگر به اضافه کردن چیزی به اجزاء و قسمتهای آن . و پاک کردن و خلوص بیتالله را نمی توان إکمال نامید زیرا ارتفاع موانع و مزاحمات را از قسمتهای دین و اجزاء آن اکمال نمی گویند. و از این گذشته اشکال یأس کفّار از دین به حال خود باقی است .

و ممكن است بگویند: مراد از اِکْمَال دین ، بیان تفصیلی محرّمات است تا آنکه مسلمین آنها را یاد گیرند و بدان عمل کنند. یعنی از آن محرّمات اجتناب نمایند، و از کافران مترسند. چون کافران از تظاهر و امید غلبه بر دین مسلمانان نامید شدهاندبه علّت آنکه خداوند مسلمین را به اظهار دینشان و به غلبه برکفّارعزّت بخشیده است .

و توضیح این مطلب آنست که: حکمت اکتفاء در صدر اسلام از مُحَرَّمات اکل به ذکر چهار چیز از آن یعنی میتّه و دم و لَحْم خِنْزیر و مَا اُهِلَّ لِغَیْرالله به (مردار و خون وگوشت خوک و حیوانی را که با اسم غیر خدا کشته باشند) چنانکه در بعض از سورههای مکیّه وارد است ، و ترک کردن تفصیلات آن محرّمات را که در این آیه مائده وارد شده و اسلام آنها را برای مسلمانان ناپسند داشته است ، و بیان نکردن خصوصیّات محرّمات را تا بعد از فتح مکّه به جهت بیان تدریجی در حرمت این

۱\_این احتمال را در«تفسیر طبری» ج ٦ ، ص ۸۰ از حَکَم و قتاده و سعید بسن جبیر روایت کـرده است. و در تفسیر «الدّراًلمنثور» ج ٢ ، ص ۲۵۸ از ابن عبّاس آورده است .

خباثت بوده است ، تا تشدید در حرمت استعمال آنها را متدرّجاً بیان کند، همچنان که در تحریم خَمر و مُسْکِر این تدریج آمده است برای آنکه عرب ازاسلام روی نگرداند و در دین مشکلات و سختیها و حَرَجی نبیند، تا بواسطهٔ این مشکلات و حرجها کفّار امید آن را داشته باشند که فقرای از مسلمین که اکثریّت از سابقین اوّلین را تشکیل می دادند از اسلام متنفّر شده و اعراض کنند .

بیان خصوصیّات چیزهای حرام را خداوند بعد از قوی اسلام و عزّت مسلمانان و گشایش بر مسلمین و بعد از یأس و نومیدی مشرکان از نفوذ به حوزهٔ مسلمین و زوال طمع ایشان در غلبهٔ بر آنها و از بین بردن آئینشان را با قوهٔ قاهرهٔ مؤمنان ، قرار داد . و در این صورت بر مؤمنان بیشتر لازم است که مدارای با کفّار را ترک کنند و در عمل به دینشان با این تفصیلات و خصوصیّات ، هراس نداشته و از ایشان بر دین خود و نفوس خود مترسند و از عاقبت أمر خود نگران نباشند .

خداوند سبحانه در این آیه به مؤمنان خبر داده است که کفّار در میان خود مأیوس شدهاند که دین مؤمنان زوال پذیرد . و در این صورت که خداوند متعال ضعف مؤمنان را تبدیل به قوّت ، و خوف آنها را تبدیل به أمن ، و فقر ایشان را تبدیل به غنا کرده است ، سزاوار است که آنها از غیر خدا نترسند و از تفاصیل محرّماتی که خداوند در آیه نهی فرموده است ، اجتناب ورزند . چون در این اجتناب کمال دین ایشان تحقّق می یابد . ا

گویندهٔ این احتمال خواسته است بین چند احتمال از احتمالات مذکوره را جمع کند تا با هر احتمالی آن اشکالی را که متوجّه احتمال دیگر می شود، دفع نماید. و بنابراین در همهٔ محاذیر و اشکالات غوطه ور شده و آیه را هم از جهت لفظ و هم از جهت معنی فاسد کرده است .

أوّلاً غفلت كرده است كه منظور از يأس ، اگر يأس مستند به ظهور اسلام و قدرت آن باشد، كه آن به فتح مكّه و به نزول آيات سورهٔ برائت و قرائت آن برمشركين در عقبهٔ مِنى تَوسّط أميرالمؤمنين الطّيّلاً حاصل شده است، در اين صورت صحيح نيست كه در روز عرفه سنهٔ دهم گفته شود: در امروز كافران از دستبرد به دين شما

۱ـ «تفسير المنار» شيخ محمّد عبده ، تأليف سيّد محمّد رشيد رضا ، ج ٦ ، ص ١٥٣ و ص ١٥٤ .

مأيوس شده اند: اللَيُوم يَئِس الَّذِين كَفَرُوا مِن دِينكُم ، زيرا ايشان پيش از يكسال و يا دو سال مأيوس شده بودند، و بايد گفته شود : قَدْ يَئِسُوا (به تحقيق مأيوس شده بودند) و يا إِنَّهُم اَئِسُون (ايشان مأيوسند).

و ثانیاً غفلت کرده است که این تدرّجی که در محرّمات طعام ذکر کرده است و آن را به تدریجی بودن حرمت خمر و مُشکر قیاس کرده است، اگر منظورش تدریجی بودن بعضی از مصادیق و أفراد چیزهای حرام باشد، این کلام درست نیست. زیرا این آیهٔ وارده درسورهٔ مائده بیشتر از آنچه آیات سورهٔ بقره وأنعام ونخل از نیست. زیرا این آیهٔ وارده درسورهٔ مائده بیشتر از آنچه آیات سورهٔ بقره وأنعام ونخل از مُتردیّه و نظیمته و مَا أکل السبع و رحواناتی که به سبب چوب زدن بر آن، و یا خفه مترکدیّه و نظیمته و ما أکل السبع و رحواناتی که به سبب چوب زدن بر آن، و یا اقیمانده خوراک درندگان بمیرند) از مصادیق و أفراد میشه (مُردار) هستند که در آیات آن سورهها حرمتش آمده است؛ و ما ذبح علی النّصب و آن تستقسموا بالأزلام (حیوانی که بر روی سنگ معبد بت پرستان به جهت تقرّب به بتها و أربابشان قربانی کنند، و آن حیوانی که به طریق خاصی از قمار ، به قمار گذارده و قسمت کنند). از مصادیق و آفراد ما أهل به به سورهٔ انعام، و ما أهل لِغیرالله به سورهٔ انعام، و ما أهل لِغیرالله به سورهٔ انعام، و ما أهل لِغیرالله به سورهٔ انعام، و ما أهل لِغیر الله به سورهٔ انعام، و ما أهل به سورهٔ اندا و به نام به به سورهٔ انها می حرام چیزی بیشتر از آن سه سوره را بیان نمیکند .

و اگر منظورش تدریجی بودن بیان إجمالی و بیان تفصیلی است، که خداوند أوّلاً به طور إجمال ذکر کرده و ثانیاً بطور تفصیل شرح داده است، برای آنکه مردم یکباره از قبول آن سر مپیچند، این سخن نیز درست نیست. زیرا مصادیق و أفراد چیزهای حرامی که تحت عنوان میته و گوشت خوک و خون و حیوانی که بر او نام غیر خدا برده شده، و در سه سورهٔ نازلهٔ قبل از مائده آمده است، از محرّماتی که در سورهٔ مائده آمده است باز محرّماتی که مردم به آنها زیادتر است از أمثال منخنقه و مَوْقُوذَه و مُتَرَدِّيه و نطیحه و مَا أکل السّبُعُ. زیرا اینها أمور نادرهای است که گاهی اتفاق میافتد، و مردم معمولاً ذبائح خود را به خفه کردن و از بالا انداختن و چوبزدن و شاخ زدن نمی کشتند. بلی اگر این اُمور به طور ندرت اتّفاق میافتاد از

خوردن آن دریغ نداشتند. و در این صورت چطور خداوند از آن چهار چیز حرام که اهمیّتش بیشتر و وقوعش زیادتر است یعنی از مردار ، خون ، گوشت خوک، وحیوانی را که به غیر نام خدا بکشند بطور صراحت وبدون ملاحظهٔ خوفی که درمردمپدید آید، حرمت آنها را ذکر می کند ، و از چیزهائی که مهم نیست و گاهی پیش می آید ، بطور ملاحظه و تقیّه ، تدریجاً حرمت آنها را ذکر می کند تا مردم از دین روی نگردانند؟

و ثالثاً بر فرض تسليم ، تشريع احكام بالأخص تشريع برخى از آنها إكمال دين نيست، و در اين فرض بايد گفته شود: ٱلْيَوْمَ أَكْمَلْتُ لَكُمْ بَعْضَ دِينَكُم ْ وَ أَتْمَمْتُ عَلَيْكُم ْ بَعْضَ نَعْمَتِي .

و رابعاً چگونه خداوند با تشریع اینهمه احکام و قوانین و دستورات، دربارهٔ تشریع این چند حکم منخنقة و موقوذة ، در روز عرفه عنایت خاصی مبذول داشت و بیان حرمت آنرا اکمال دین و اتمام نعمت نامید؟ اینجا جداً جای تأمّل است .

و ممکن است بگویند: مراد از اکمال دین ، کامل کردن آنست به سَدُّ باب تشریع که بعد از این آیهای که مُحَرَّمات طعام را ذکر میکند، خداوند دیگر حکمی نفرستاد، و بنابراین دین کامل شد.

و در این صورت باید گفت: مقام و موقعیّت سایر أحکام نازله بعد از سورهٔ مائده تا رحلت حضرت رسول الله چه خواهد بود؟ بلکه موقعیّت سایر احکامی که در همین سورهٔ مائده بعد از نزول این آیه پس از گذشت روز عرفه نازل شده است ، چه خواهد بود؟

و از همهٔ اینها گذشته ، معنای گفتار خداوند تعالی : و رضیت ککم الاسلام دین شما باشد) چه خواهد بود؟ زیرا تقدیر جمله دینا (من امروز راضی شدم که اسلام دین شما باشد) چه خواهد بود؟ زیرا تقدیر جمله اینست که : اللیو م رضیت اگر مراد از این آیه ، امتنان برای مردم به ذکر محرمات طعام در روز عرفه باشد ، وجه اختصاص این روز که خداوند سبحانه و تعالی راضی شده است که اسلام دین باشد چیست؟ زیرا در این روز چیزی مشاهده نمی شود که مناسب رضای حضرت باری باشد .

و نيز اكثر إشكالات وارده بر وجوه سابقه بر اين احتمال نيز وارد است .

حال پس از آنکه دانستیم این احتمالات دربارهٔ معنای یَوْم در آیهٔ کریمه صحیح نیست ، نزدیک می شویم به آنکه بتوانیم معنای یَوْم را در این آیه ، از خود آیه

به دست آوریم . و برای حصول این معنی مقدّمةً می گوئیم :

آنچه از آیات قرآن به دست میآید آنست که کافران از بدو ظهور اسلام پیوسته در صدد بودند که إسلام را از بیخ و بنیان ریشه کن سازند ، و امید زوال آنرا از دوران پیشین در سر داشتند، و این طمع آنان که در اَحیان مختلف به صورتهای متفاوت ایجاد نگرانی و مشکلات برای مسلمین مینموده، و هر روزی به صورت تازهای به نوعی ظهور داشت موجب می شد که مؤمنان را در ترس نگهدارد، و پیوسته در مقام حذر و جلوگیری از ورود چنین خطری باشند.

يك جا مىفرمايد : وَدَّتْ طَآئِفَةٌ مِن ْ أَهْلِ الْكِتَـابِ لَو ْ يُضِلُّونَكُمْ . ا

«گروهی از أهل کتاب دوست دارند که شما را از دین و آئین خودتان گمراه کنند».

و يک جا مى فرمايد: ودَّ كَثيرُ مِن الهْل الْكِتَابِ لَوْ يَرُدُّونَكُم مْ مِن بَعْدِ إِيَانكُمْ كُفّاراً حَسَدًا مِن عِنْدِ الْفُسِهِم مِن بَعْدِ مَا تَبَيَّنَ لَهُمُ الْحَقُ فَأَعْفُوا وَ أَصْفَحُوا حَتَّى يَأْتِى اللهُ بِأَمْرِهِ إِنَّ الله عَلَى كُلِّ شَى ء قَدِيرٌ . ٢

ُ «بسیاری از أهل کتاب دوست دارند که شما را بعد از آنکه ایمان آوردهاید، به حالت کفر برگردانند. این از روی حسدی است که از نفوس ایشان برخاسته است پس از آنکه حق برای آنان آشکارا شده است. پس شما ای مسلمانان! عفو واغماض پیشه سازید و درگذرید تا زمانی که خداوند أمر خود را بیاورد که خداوند برهر چیزی تواناست »!

و کفّار که پیوسته مترصّد مشکلات و ایجاد موانع و مزاحمات برای مسلمانان را بودهاند فقط به جهت دین اسلام بود که سینهٔ آنها را تنگ می کرد و دلهایشان را می طپانید و می شکافت، به علّت آنکه این دین سیادت و شرافت آنها را می برد، و عنان گسیختگی ایشان را در ارتکاب مشتهیات نفوس آنها مقیّد می ساخت، و بر تمتعات آنها به آنچه از روی آراء و اهواء خود بدون قید و شرط انجام می دادند و نفوسشان بدان خوگرفته و عادت کرده بود، مُهر می زد.

آنچه مورد عداوت و دشمنی کفّار بود دین اسلام بود، نه خود مسلمانان . مگر

١ آية ٦٩ ، از سورة ٣ : آل عمران .

۲\_ آیهٔ ۱۰۹ ، از سورهٔ ۲ : بقره .

به جهت دینشان که دین حق بود. کفّار قصد از بین بردن مسلمین و متفرق کردن مجتمع ایشان را نداشتند، مقصود ایشان خاموش کردن نورخدا، واستوار نمودن ارکان شرک و کفر بود که به اسلام و آیات الهیّه متزلزل و مضطرب شده بود. مقصود ومنظور ایشان برگردانیدن مؤمنان بود به شرک اوّلیّه ، همچنان که خدا می فرماید:

وَ لاَ يَزَالُونَ يُقَاتِلُونَكُم ْ حَتَّى يَرُدُّوكُمْ عَن ْ دِينكُمْ إِنِ اسْتَطَاعُوا . '

«پیوسته کفّار با شما کارزار می کنند تا شما را اگر بتوانند از دینتان برگردانند».

و مى فرمايد: إن تُطِيعُوا فَريقًا مِنَ الَّذِينَ أُوتُوا الْكِتَابَ يَرُدُّوكُم بَعْدَ إِيَانِكُمْ كَافِرِينَ . \* «اگر شما از جماعتى كه داراى كتاب هستند اطاعت كنيد شما را بعد از ايمانتان به كفر بر مى گردانند».

ومى فرمايد: يُريدُونَ لِيُطْفِئُوا نُورَاللهِ بِأَفْوَاهِهِمْ وَاللهُ مُتِمُّ نُورِهِ وَلَوْ كَرِهَ الْكَافِرُونَ. هُـوَ الَّـذِى أُرْسَـلَ رَسُـولَهُ بِالْـهُدَى وَ دِيـنِ الْحَـقِّ لِيُظْـهِرَهُ عَلَـى الدِّيـنِ كُلِّـهَ وَ لَـوْ كَــرِهَ الْمُشْرْكُونَ ."

و حداوند تمام «کافران میخواهند نور خدا را با دهانهایشان خاموش کنند، و خداوند تمام کنندهٔ نور خود است اگرچه آنها ناپسند دارند. خداوند آن کسی است که رسول خود را به هدایت و دین حق فرستاد تا بر تمام ادیان غلبه کند اگر چه مشرکان ناپسند دارند».

و مي فرمايد : فَادْعُوا اللَّهَ مُحْلِصِينَ لَهُ الدِّينَ وَ لَوْ كَرَهَ الْكَافِرُونَ . ٢

«پس خدا را بخوانید و بپرستید ، و دین و آئین خود را تنها برای او قراردهید، اگرچه مشرکان را نایسند آید».

و به همین لحاظ کفّار هیچ همّی و غمّی نداشتند مگر اینکه این شجرهٔ طیّه را از بیخ برکنند و این بنیان رفیع را از اساس منهدم سازند، بواسطهٔ فتنهای که درمیان مؤمنین اندازند و نفاق را در جماعت ایشان انتشار دهند، و شبهات و خرافات را نشر

۱\_ آیهٔ ۲۱۷ ، از سورهٔ ۲ : بقره .

٢\_ آية ١٠٠ ، از سورة ٣ : آل عمران .

٣\_ آيهٔ ٩ و ١٠ از سورهٔ ٦١ : صَفّ .

٤\_ آية ١٤ ، از سورة ٤٠ : مؤمن .

دهند تا دینشان به فساد و تباهی گراید.

در وَهلهٔ أوّل تمام تصميم و عزمشان بر اين بود كه پيامبر گار در اراده اش ضعيف، و با صرف مال و جاه خود در اين راه، همّت او را خراب سازند، همچنان كه خداوند تعالى به اين امر اشاره دارد:

وَ الْطَلَقَ الْمَلاُّ مِنْهُم ۚ أَنِ امْشُوا وَاصْبِرُوا عَلَى آلِهَتِكُم ۚ إِنَّ هَذَا لَشَى ۚ ءُ يُرَادُ . ا

«جماعت ثروتمند و رؤسای مشرکان به حرکت آمدند و به مردم زیردست خود گفتند: برر ویهٔ خودتان مشی کنید! و در اعتقاد به آلهه و خدایان خود استقامت ورزید، این مطلبی است که خواسته شده است»!

و یا در اثر معاشرت و مخالطه و مداهنه با آنها او را سست نمایند، همچنان که خداوند اشاره میکند: وَدُّوا لَوْ تُدْهِنُ فَیُدْهِنُونَ . ۲

«مشركان دوست دارند كه تو به مكر و خُدعه و خلاف واقع بـــا آنــها رفتــاركنى تا آنـها هم به مكر و خدعه و خلاف واقع رفتار كنند»!

و مى فرمايد : وَ لَوْ لاَ أَنْ ثَبَّتْنَاكَ لَقَدْ كِدْتَ تَرْكَنُ إِلَيْهِمْ شَيْئًا قَلِيلاً . "

«و اگر ما تو را ثابت و استوار ننموده بودیم نزدیک بود که کمی به ایشان اعتماد کنی و اتّکاء نمائی»!

و آخرین چیزی که در زوال دین به آن امید بسته بودند که این دعوت به آن از بین میرود آن بود که می پنداشتند: بعد از پیامبر چون این دین قائم به أمر ندارد از بین میرود. چون محمّد پسر که حافظ دین و آئین باشد ندارد. مشرکان نبوّت پیامبر را حکومت و ریاست و امارتی در لباس نبوّت می دانستند، و سلطنتی در پوشش رسالت و دعوت؛ و می گفتند: اگر بمیرد همانند پادشاهان و سلاطین، اثر دعوت او از بین می رود و نام او و نام دین او به نیستی می گراید، همچنان که در حال سلاطین و حکّام مشهود است که از جهت قدرت و علو مرتبت به هر درجه که برسند و به هرمرتبه از تجبّر و تکبّر و استیلا بر رقاب مردم که نائل آیند بالأخره به مرگشان، ذکرشان نیز رفته رفته به زوال و نیستی می ود، و سنتها و آدابی که در بین مردم گذاشته اند با خود

١\_ آيهٔ ٦ ، از سورهٔ ٣٨ : ص .

٢\_ آيهٔ ٩ ، از سورهٔ ٦٨ : قلم.

٣\_ آيهٔ ٧٤ ، از سورهٔ ١٧ : أسرى .

آنها در قبورشان دفن می شود مگر اینکه فرزندی داشته باشند که حافظ تاج و تخت و سئنت و آئین آنها باشد . و محمّد که پسر ندارد و بلاعقب است ، دینش و آئینش با مرگش و یا کشته شدنش از بین می رود . و بدین اُمید و پندارشان خدا خبر می دهد که : إن شانئك هُو الأبْتر اُ «آن کسی که عیبگو و بدگوی توست، اوست بلا عقب و بدون سامان» .

این چیزهایی که ذکر شد و امثال آن آرزوهایی بود که در نفوس مشرکین متمکّن گردیده بود و آنها را در إطفاء نور دین به طمع میانداخت، و برای اوهام و افکار ایشان چنین جلوه میداد که این دعوت غیر از اُحْدُوتَه و پندارچیزی نیست، که تقدیرات آنرا به زوال میکشد و مرور ایّام و لیالی اثر آنرا مَحْو و نابود میسازد.

ولیکن ظهور اسلام تدریجاً و نفوذ آن در بین أهل إسلام، و انتشار آوازه وصیت آن و اعتلاء کلمه آن با شوکت و قدرتی که همراه بوده از آرزوهایشان ناامیدشان ساخت. زیرا نتوانستند پیامبر را در عزم و تصمیم خود بشکنند، و همّت و ارادهٔ آهنین او را درحدود مال و جاه که ارائه میدادند متوقّف کنند.

قوت و شوکت اسلام ایشان را از جمیع اسبابی که بدان امیدمند بودند به یاس و نومیدی مبدیل کرد، مگر یک چیز که همواره بدان مسرور و دلشاد بودند، و آن ایس بود که محمّد پشت ندارد، پسر ندارد که جانشین او در نگهداری این آئین شود، و پس از او قائم مقام او گردد، و دعوت دینی او را حفظ کند، و بنابراین دعوت او هم با مردن او خواهد مُرد.

زیرا واضح است که کمال دین از جهت معارف و احکامش به هر درجه که باشد به خودی خود نمی تواند حافظ خود باشد. و هیچ یک از سُنّتهای إلهیّه و ادیان مُتَّبَعه به خودی خود به حال نضارت و طراوت باقی نمانده است، نه بواسطهٔ انتشار صیت و آوازهٔ آنها ، ونه بواسطهٔ کثرت منتحلین و پیروان آنها ، همچنان که بواسطهٔ قهر و جَبر و تهدید و فتنه و عذاب مَحْو و خراب نگردیده است، مگر بواسطهٔ مردن حاملین و حافظین و قائمین به امر آن سُنتها و به از بین رفتن مُدبّرین اُمور آنها .

و از آنچه گفته شد، معلوم شد که : تمام یأس کفّار وقتی متحـقّق میشـود کـه

٤١

۱\_ آیهٔ ۳، از سورهٔ ۱۰۸ : کوثر .

خداوند برای این دین قائم به امری معیّن کند که در حفظ و تدبیر اُمورش جای پیامبر بنشیند و امّت را بدان سنّت ارشاد و هدایت نماید .

و در این صورت که کفّار مشاهده کردند که: دین از مرحلهٔ قیام شخصی به مرحلهٔ قیام به حامل نوعی منتقل شده است، و در مراحل کمال خود از صفت حدوث پا در مرحلهٔ بقا می گذارد یأس و نااُمیدی تمام وجودشان را فرا می گیرد. اینست إکمال دین و إتمام نعمت.

و بعيد نيست آية مباركه در سورة بقره كه اخيراً ذكر شده: ودَّ كَشيرٌ مِن ْ أَهْلَ الْكِتَابِ لَوْيْرُدُّونَكُم ْ مِن ْ بَعْدِ إِيَانِكُم ْ كُفَّاراً حَسَدًا مِن ْ عِنْدِ أَنْفُسِهم ْ مِن ْ بَعْدِ مَا تَبَيَّنَ لَهُم َ الْكِتَابِ لَوْيْرُدُونَكُم ْ مِن ْ بَعْدِ إِيَانِكُم ْ كُفَّاراً حَسَدًا مِن ْ عِنْدِ أَنْفُسِهم ْ مِن ْ بَعْدِ مَا تَبَيَّنَ لَهُم َ الْحَقُ فَاعَفُوا وَاصْفَحُوا حَتَّى يَأْتِى الله مُ بِأَمْرِهِ إِنَّ الله عَلَى كُلِّ شَي هُ قَدِيرٌ ، چون مشتمل است بر جملة حَتَّى يَأْتِى الله بأَمْرِهِ إِشاره به همين معنى باشد. يعنى امر خداوند كه بايد برسد و مؤمنان از طمع كفَّار خارج شوند همان ولايت اميرالمؤمنين على بن أبيطالب است كه بواسطة آن دين يا در مرحلة ثبات و بقا مى گذارد .

و شاهد گفتار ما روایاتی است که دلالت دارد: آیه در روز غدیر خم که روز هجدهم از شهر فی حجّه از سنهٔ دهم از هجرت است دربارهٔ ولایت علی بن أبیطالب نازل شده است. و بنابراین دو فقره : اَلْیَوْم َیئِس اَلَّذِینَ کَفَرُوا مِن ْدِینکُم ْ و اَلْیَوْم َ نَئِس اَلَّذِین کَفَرُوا مِن ْدِینکُم ْ و اَلْیَوْم اَلْیَوْم اَلْیَام نُعْمَتِی با همدیگر کمال ارتباط را خواهند داشت ، و هیچ یک از اشکالات سابقه بر این وجه وارد نخواهد شد.

و چون معنای یأس در آیه دانسته شد، از اینجا می توان فهمید که: اَلْیَو مُ ظرف برای یَئِس اَلَّذِین کَفَرُوا می باشد. و تقدیم آن به جهت تفخیم امر روز و تعظیم شأن آنست ، چون دین از مرحلهٔ قیام شخصی به مرحلهٔ قیام به قیّم نوعی رفت؛ و از صفت ظهور و حدوث، پا به صفت بقاء و دوام گذارد.

آیهٔ شریفهٔ اَلْیَوْم یَئِس الَّذِین کَفَرُوا مِن وینکم بیان حکم خارجی و تکوینی را می نماید که از جهتی مشتمل بر بشارت و از جهتی مشتمل بر تحذیر است ، و دلالت بر تعظیم امر امروز دارد چون مشتمل بر خیر کثیر و پر فائدهای است و آن یأس کافران از دین مؤمنان است. و مراد به الَّذِین کَفَرُوا مطلق کفّار است از یهود و نصاری و مَجُوس و و تَنْنیین، به جهت اطلاق لفظ .

و امّا نهی در فَلاَ تَحْشَوْهُمْ وَأَحْشُوْنِ ارشادی است به نهی مـولوی . و معـنایش

این می شود که: موجبی برای ترس شما بعد از یأس کافران که شما از ناحیهٔ ایشان در معرض خطر بودید، نیست؛ زیرا معلوم است که انسان کافر بعد ازیأس تمام از حصول امری، اهتمام بر آن نمی تواند داشته باشد و کوشش و سعی در امری که می داند به آن نمی رسد غلط است. پس ای مسلمانان شما از ناحیهٔ کفّار در أمن می باشید، و بنابراین دیگر سزاوار نیست از آنها بترسید! پس از آنها در دینتان مترسید و از من بترسید!

و به مقتضای سیاق و مقابلهٔ فَلاَ تَحْشَوْهُمْ وَاَحْشَوْنُو ( از آنها مترسید و از من بترسید!) به دست میآید که: باید از من بترسید در آن چیزی که میبایست از کافران می ترسیدید، در صورت عدم یأس ایشان. وآن عبارت بود از دین و بیرون رفتن آن از دست شما؛ و این یک نوع خشیت خاصی است.

یعنی حالا باید از من بترسید در دین و انتزاع آن از دست شما. و این جمله نوعی ازتهدید است برای مخاطبین، فلهذا این آیه را حمل بر امتنان ننمودیم.

و شاهد بر این گفتار آنست که: خشیت و ترس از خداوند بر هر تقدیر لازم است و اختصاص به موقعی خاص و یا در شرائط مخصوصی ندارد. و اگر خشیت خاص درمورد مخصوص درنظر نبود وجهی برای إضراب از فَلاَ تَحْشَوْهُمْ به واَحْشَوْن به نظر نمی رسید. پس این آیه نظر به خشیت خاص غیر از خشیّت عامی که برای مؤمن بر هر تقدیر واجب است و در جمیع أحوال لازم است نوعی از تحذیر و تهدید را می رساند. حال باید دید که خصوصیّت این خشیت چیست؟ و سبب ایجاب این خشیت و امر به آن در آیهٔ شریفه کدام است؟

شکّی نیست که این دو فقره از آیه: یعنی فقرهٔ اَلْیُوم یَئِس الَّذِین کَفَرُوا مِن فینکُم ، و فقرهٔ اَلْیَوم اَکْمُلْت کَکُم دینککُم و اَتْمَمْت عَلَیْکُم نعْمَتِی در آیه شریفه با هم مرتبط بوده و برای بیان مقصد و غرض واحدی وارد شدهاند، همانطور که اشاره کردیم. پس بنابراین آن دینی که خداوند در آن روز تکمیل نمود، و نعمتی که در آن روز تمیل نمود، و نعمتی که در آن روز تمام کرد و این دو در حقیقت امر واحدی هستند همان چیزی است که کفّار در آن طمع داشتند و مؤمنین ، از کفّار دربارهٔ همان چیز می ترسیدند ، ولیکن خداوند کفّار را مأیوس کرد از تعدی و تجاوز به آن ، وآن را برای مؤمنین کامل و تمام کرد، و ایشان را نهی فرمود از آنکه دربارهٔ آن از کفّار بترسند .

پس آن چیزی که خداوند مؤمنین را امر کرد که در آن چیز از خداوند بترسند بعینه همان چیزی است که خداوند کامل و تمام کرد. و ترس از خداوند دربارهٔ آن عبارت است از آنکه: خداوند این دین را از آنان بگیرید و این نعمت موهوبه را از آنها سلب کند.

و میدانیم که خداوند در قرآن مجید بیان کرده است که علّتی برای سَلْب نعمت غیر از کفران آن نعمت نیست، و شخص کفران کننده را به أشد تهدید تحذیر فرموده است، آنجا که گوید:

ذَالِكَ بِأَنَّ اللهَ لَمْ يَكُ مُغَيِّراً نِعْمَةً ٱنْعَمَهَا عَلَى قَوْمٍ حَتَّى يُغَيِّرُوا مَا بِأَنْفُسِهِمْ وَ أَنَّ اللهَ سَمِيعٌ عَلِيمٌ. \

«و این به جهت آنست که خداوند هیچگاه منهاجش بر آن قرار نگرفته است که: نعمتی را که به قومی ارزانی داشته است آن را تغییر دهد، تا آن زمانی که ایشان آنچه را که در نفوس خود آنهاست تغییر دهند. و خداوند شنوا و داناست».

و آنجا كه گويد: و مَن ْ يُبَدِّلْ نِعْمَة الله مِن ْ بَعْدِ مَا جَاءَتْهُ فَإِنَّ الله سَدِيدُ الْعِقَابِ . ٢ الْعِقَابِ . ٢

«و هر کس نعمت خداوند را که به او داده شده است، تبدیل نماید پس خداوند عقابش و عذابش شدید است».

و در قرآن کریم پروردگار تعالی مثال کلّی میزند بـرای نعمتهـای خـود کـه به بندگان میدهد، و برای عاقبت امر آنها چنانچه به کفران مبدّل کنند؛ میفرماید :

وَ ضَرَبَ اللهُ مَثَلاَ قَرْيَةً كَانَتْ آمِنَةً مُطْمَئِنَّةً يَأْتِيهَا رِزْقُهَا رَغَدًا مِن كُلِّ مَكَانِ فَكَفَرَتْ بأنْعُم اللهِ فَأَذَاقَهَا اللهُ لِبَاسَ الْجُوعِ وَ الْحَوْفِ بِمَا كَانُوا يَصْنَعُونَ . "

«و خداوند مثال میزند مثال قریه و شهری را که در آن امنیّت کامل و سکون تام حکمفرما بود، و اهلش در آسایش و اطمینان زیست مینمودند، و روزیهای فراوان از هر جانب به آنها میرسید؛ تا آنکه اهل آن قریه و شهر آن نعمتها را کفران

١\_ آية ٥٣ ، از سورة ٨: انفال .

۲\_ آیهٔ ۲۱۱ ، از سورهٔ ۲ : بقره .

٣\_ آية ١١٢ ، از سورة ١٦ : نَحْل .

کردند، خداوند هم به پاداش کفران، لباس گرسنگی و خوف را در بــر ایشــان کــرده و طعم آن را به آنها چشانید».

و بنابر آنچه گفته شد آیه : الْیَوْم یَئِس الَّذین کَفَرُوا مِن وینکُم ، تا جملهٔ رضیت کُکُم الإسلام وینگا، اعلام می کند که: مسلمانان از جهت کَفّار در امن و امنیّت هستند و از خطر متوجّه از ناحیهٔ آنها مصون می باشند، و هیچگونه راهی از فساد و هلاکت ازسوی کفّار به سوی مسلمانان باز نخواهد شد مگر راهی که از سوی خود مسلمانان باز شود . و این راه بواسطهٔ کفران نعمتی است که به این نعمت تامّه نمایند و این دین کامل را رها کنند. و در اینصورت خداوند نعمتش را از آنان می گیرد و نعمت را به نقمت مبدیّل می سازد؛ و لباس خوف و گرسنگی و پریشانی و ذلّت را پیوسته در بر آنها می کند .

آری مسلمانان چنین کردند و خداوند هم چنان کرد. تغییر روش دادند، و خداوند تغییر نعمت داد. و اگر کسی بخواهد در مقدار صدق این آیه ومقدار پیشگوئی و إخبار به غیب آن که از جملهٔ فَلاَ تَحْشَوْهُمْ و َ أَحْشُونِ به دست می آید مطّلع شود، کیفیّت انحطاط عالم اسلام و مسلمین را در امروزه بنگرد و سپس به عقب برگردد و تاریخ را ورق زند و با تحلیل حوادث یکی پس از دیگری به قهقری برود تا به اصول قضایا و ریشههای آن بعد از رحلت رسول خدا برسد

و چون مراد و مقصود از يَـوْم را دانسـتيم اينک بـايد معنـای کمـال و تمـام را بدانيم. راغب اصفـهانی در «مفـردات القـرآن» گويـد: كمَـالُ الشَّـیْء حُصُـولُ مَـا هُـوَ الْغَرَضُ مِنْهُ \_انتهی .

«كمال چيز، حاصل شدن آن چيزى است كه غرض و منظور از آن چيز است» . و َ تَمَامُ الشَّى ْء الْتَهَاؤُهُ إِلَى حَـدٍّ لاَ يَحْتَاجُ إِلَى شَـى ْء خَارجٍ عَنْـهُ . و َ النَّـاقِصُ مَـا يَحْتَاجُ إِلَى شَـى ْء خَارجٍ عَنْـهُ . و َ النَّـاقِصُ مَـا يَحْتَاجُ إِلَى شَى ْء خَارجٍ عَنْهُ ـ انتهى .

«و تمام کیز، منتهی شدن آنست به حدی که نیازمند به چیزی خارج از خود نباشد. و ناقص، آن چیزی است که محتاج به چیزی خارج از خود باشد».

و برای توضیح این معنی می گوئیم: آثار اشیاء بر دو قسم است: یک قسم آثاری است که مترتب بر شئ می شود وقتی تمام اجزاء آن موجود باشد بطوری که اگر یکی از اجزاء مفقود باشد و یا یکی از شرائط نباشد آن اثر مترتب بر آن چیز

نمی شود، مانند روزه که اگر در مقداری از روز از امساک خودداری شود، باطل می شود. و آن چیز را با این وصف مترتب، تمام گویند: مانند آیهٔ:

ثُمَّ أَتِمُّوا الصِّيَامَ إِلَى الْلَّيْل . '

«و سپس روزه را تا شب در رسد تمام کنید».

و مانند آيهٔ : وَ تَمَّتْ كَلِمَةُ رَبِّكَ صِدْقًا وَ عَدْلاَ . ٢

«و كلمهٔ پروردگار تو، به صدق و عدالت تمام شد».

و قسم دیگر اثری است که مترتب بر شئ می شود بدون توقف بر حصول جمیع اجزای آن . بلکه اثری که بر مجموع اجزاء مترتب می شود همانند مجموع آثار اجزاء است . وهر یک از اجزاء که به وجود آید اثر مترتب بر همان جزء، به حسب آن جزء مترتب می شود. و اگر جمیع اجزاء به وجود آیند تمام اثر مطلوب بر تمام اجزاء مترتب خواهد شد، مانند آیه :

فَمَن ْ لَمْ يَجِدْ فَصِيَامُ ثَلاَثَةِ أَيّامٍ فِي الحَجِّ وَ سَبْعَةٍ إِذَا رَجَعْتُمْ تِلْكَ عَشَرَةٌ كَامِلَةٌ . "

«پس کسی که (حج تمتّع کند و) متمکّن از قربانی و هَـد می در سرزمین مِنَی نباشد باید سه روز در أیّام حج روزه بگیرد، و هفت روز در هنگامی که مراجعـت می کنید! و این مجموعاً ده روز کامل می شود».

زیرا می دانیم که اثر ترتب بر بعضی از این روزها متوقّف بر اثر مترتب بر مجموع من حیث المجموع نیست، و هر روز به تنهائی مورد ترتب اثر و صحّت روزه است.

و از اینجا به دست می آید که در آیهٔ اَلیَوْمَ اَکُمَلْتُ لَکُمْ دِینَکُم ْ وَ اَتْمَمْتُ عَلَیْکُم ْ نَعْمَتِی ، دین عبارت است از مجموعهٔ معارف و احکامی که تشریع شده، و به عدد اَنها در امروز یک واحد إضافه شده است؛ و نعمت هر چه باشد یک امر معنوی واحدی است که ناقص و غیر ذی اثر بوده و در امروز تمام می شود ، و اثر متوقع و

١\_ آيهٔ ١٨٧ ، از سورهٔ ٢ : بقره .

٢\_ آيهٔ ١١٥ ، از سورهٔ ٦ : انعام .

٣\_ آيهٔ ١٩٦ ، از سورهٔ ٢ : بقره .

مترقّب از آن ، بر آن مترتّب می گردد .

و نعمت عبارت است از چیزی که با طبع ، ملایم بوده و طبع از قبول آن امتناع نکند و اشیاء موجودهٔ در عالم ، اگرچه برحسب وقوع آنها در نظام تدبیر همگی با هم متّصل و مرتبط و متلائم میباشند و اکثر آنها و یا همهٔ آنها نسبت به بعض دیگر نعمت محسوب می شوند، همچنان که خداوند فرموده است :

وَ إِن ْ تَعُدُّوا نَعْمَةَ اللهِ لاَ تُحْصُوهَا . ا

«و اگر بخواهید نعمتهای خدا را به شمارش درآورید به پایان عدد آنها نخواهید رسید»!

و فرموده است: وَ أَسْبَغَ عَلَيْكُم ْ نَعَمَهُ ظَاهِرَةً وَ بَاطِنَةً . ٢

«و خداوند نعمتهای خود را بر شما تمام نمود، چه نعمتهای ظاهریّه، و چـه نعمتهای باطنیّه»؛

وليكن خداوند بعضى از آنها را توصيف به شَرِّ و خسَّت و لَهو ولَعْب وأوصافى ديگر كرده است كه ممدوح نيست. همانند آيه: و مَا هَذِهِ الْحَيَوةُ الدُّنْيَا إِلاَ لَـهُو ً و َلَعِبُ وَ لَعِبُ وَ إِنَّ الدَّارَ الأَخِرَةَ لَهِىَ الْحَيَوانُ لَو ْكَانُوا يَعْلَمُونَ . "

«و نیست این زندگی پست و خسیس دنیا مگر شهوت و بازی؛ و بدرستی که خانهٔ آخرت محل حیات و زندگی است، اگر مردم بدانند».

و همانند آية: لاَ يَغُرَّنَكَ تَقَلُّبُ الَّذِينَ كَفَرُوا فِي الْبِلاَدِ \* مَتَاعٌ قَلِيلٌ ثُمَّ مَّ مَأْواهُمْ جَهَنَّمُ وَ بئس الْمِهَادُ . '

«دگرگونی و حرکتهای چشمگیر مردم کافر در شهرها، ای پیامبر تـو را نفریبد، زیرا که بهره و تمتّع کمی است، و سپس مأوی و محلّ ایشـان جـهنّم بـوده، و بدجایگاهی است».

و این آیات دلالت دارنـد بر آنـکه : اشیائـی که نـعمت به شـمار مـیآینـد در

١\_ آية ٣٤، از سورة ١٤: ابراهيم.

٢\_ آيهٔ ٢٠ ، از سورهٔ ٣١ : لقمان .

٣\_ آيهٔ ٦٤ ، از سورهٔ ٢٩ : عنكبوت .

٤ - آية ١٩٧ ، از سورة ٣ : آل عمران .

صورتی دارای وصف نعمت هستند که با غرض و مقصد خداوندی از خلقت آنها برای انسان موافق باشند. چون آن نعمتها آفریده شدهاند برای آنکه امداد الهی برای انسان باشند ، و برای پیمودن راه سعادت حقیقیّه از آنها استفاده کند و آنها را به کار گیرد که همان مقام قرب به حضرت معبود سبحانه و تعالی، وحصول عبودیّت وخضوع در برابر مقام عِزِّ ربوبیّت اوست .

خداوند مي فرمايد: و َ مَا خُلَقْتُ الْجِنَّ وَ الإنْسَ إِلاَّ لِيَعْبُدُونِ . \

«من إنس وجن را نيافريدم مگر براي اينكه مرا عبادت كنند».

و بنابراین انسان در هرچه تصرّف کند و آن را در سلوک حضرت باری و قـرب او و پیدا کردن رضا و محبّت او بـه کـار بنـدد، آن نعمـت است، و اگـر بـه عکـس عمل کند آن نعمت به نقمت بر می گردد.

و علیهذا اشیاء به خودی خود بدون ملاحظهٔ این دو جهت، نه نعمتند و نه نقمت. و چون مشتمل بر روح عبودیّت برای انسان گردند و از این جهت در تحت تصرّف ولایت خداوندی که همان تدبیر ربوبیّت حق تعالی در شئون بندگان است، واقع شوند نعمت می شوند. و لازمهٔ این مطلب آنست که نعمت در حقیقت همان ولایت خداوند است. و هرچیزی وقتی متّصف به نعمت می شود که به قدر خودمشتمل بر امر ولایت باشد، که همان عبودیّت است.

خدا مي فرمايد : الله ولِي الَّذينَ ءَامَنُوا يُحْرجُهُمْ مِنَ الظُّلُمَاتِ إِلَى النُّورِ .

«خداوند ولی کسانی است که ایمان آوردهاند؛ ایشان را از تاریکیها به سوی نور وارد می کند».

و مى فرمايد : ذَلِكَ بِأَنَّ اللَّهَ مَوْلَى الَّذِينَ ءَامَنُوا وَ أَنَّ الْكَافِرينَ لاَ مَوْلَى لَهُمْ . "

«این به جهت آنست که خداوند مولای کسانی است که ایمان آوردهاند،و حقّاً که کافران مولائی ندارند».

و در حقِّ ولايت رسول خدا چنين مي فرمايد:

فَلاَ وَرَبُّكَ لاَ يُؤْمِنُونَ حَتَّى يُحَكِّمُوكَ فِيمَا شَـجَرَ بَيْـنَهُمْ ثُـمَّ لاَ يَـجدُوا فِي أَنْـفُسِهِمْ

١\_ آيهٔ ٥٦ ، از سورهٔ ٥١ : ذاريات .

٢\_ آيهٔ ٢٥٧ ، از سورهٔ ٢ : بقره .

٣\_ آية ١١ ، از سورة محمّد (ص) : ٤٧ .

## حَرَجاً مِمَّا قَضَيْتَ وَ يُسَلِّمُوا تَسْلِيمًا . ا

«ای پیغمبر سوگند به پروردگار تو! که این مردم ایمان نمی آورند تا آن زمانی که در منازعات و مشاجرات و مخاصماتی که بین ایشان واقع می شود تو را حاکم و حَکَم قرار دهند، و پس از حکومت تو نسبت به آنچه دربارهٔ آنان حکم کردی، در سینه های خود هیچ گونه گرفتگی و تنگی نیابند (و از حکمی که بر علیه آنان می کنی ناراحت نشوند)».

و بنابراین، اسلام که عبارت است از مجموعهای که از جانب خداوند آمده است، برای آنکه بندگان خدا را به تَعَبُّد خدا بکشاند، دین است. و از جهت اشتمال آن \_ از نظر عمل\_ بر ولایت خداوند و ولایت رسول او و ولایت اولواالأمری که پسس از رسول او هستند، نعمت است.

و ولایت خداوند سبحانه و تعالی ـ یعنی تدبیر او وسیلهٔ آوردن دین برای اُمور بندگان خود ـ تمام نمی شود مگر به واسطهٔ ولایت رسول او. و ولایت رسول او تمام نمی شود مگر به ولایت اولواالأمر پس از رسول او.

تدبير اولواالأمر در امور ديني أمّت به اذن خداست، چنانكه گويد:

يَا أَيُّهَا الَّذِينَ ءَامَنوا أَطِيعُوا اللهَ وَ أَطِيعُوا الرَّسُولَ وَ أُولِي الأَمْرِ مِنْكُمْ . `

«ای کسانی که ایمان آورده اید از خداوند اطاعت کنید، و از رسول او و صاحبان أمر از شما اطاعت کنید».

و نيز گويد: إنَّمَا وَلِيُّكُمُ اللهُ وَ رَسُولُهُ وَ الَّذِينَ ءَامَنُـوا الَّذِينَ يُقِيمُـونَ الصَّلَـوةَ وَ يُؤثُّونَ الزَّكُوةَ وَ هُمْ رَاكِعُونَ . "

«اینست و غیر از این نیست که وَلِی شما خداست، و رسول خدا، و کسانی که ایمان آوردهاند: آنانکه نماز را بر پا میدارند، و در حال رکوع زکات میدهند».

و ما در تفسير اين آيه كريمه در درس هفتاد و دوّم تا هفتاد و پنجم از جلد

١ - آية ٦٥ ، از سورة ٤ : نساء .

٢\_ آيهٔ ٥٩ ، از سورهٔ ٤ : نساء .

٣\_ آيهٔ ٥٥ ، از سورهٔ ٥ : مائده .

پنجم «امام شناسی» مفصّلاً بحث كرديم . ا

و محصّل کلام آنکه: تفسیر آیهٔ مورد بحث این می شود که: اَلْیَوْمَ یعنی همان روزی که کافران از دین شما مأیوس شدند، من با فرض ولایت، مجموعهٔ معارف دینیه را که به سوی شما نازل کرده ام کامل نمودم، و نعمت خودم را برشما که ولایت ادارهٔ امور دین و تدبیر الهی آن باشد، تمام کردم. زیرا تا به حال ولایت فقط ولایت خدا و رسول خدا بود، و این وقتی کافی بود که وحی نازل می شد، و امّا بعد از انقطاع وحی کافی نیست. زیرا پیغمبری در بین مردم نیست که از دین خدا حمایت کند و موانع و آفات را از دین دور کند.ودر این صورت لازم است که قائم مقام رسول، دراین امر منصوب گردد. و او عبارت است از ولی امر بعد از پیامبر که قائم بر اموردین وبر امور امّت است.

پس ولایت درزمان رسول الله گیگی مشروع واحدی بود که ناقص بودو تمام نبود ، تا وقتی که به نصب ولی امر پس از پیامبر به وسیلهٔ پیامبر تمام شد.

و علیهذا معنی این طور می شود که: چون دین در تشریع خود کامل شد و نعمت ولایت تمام شد من راضی شدم برای شما که از حیث دین، دین اسلام که دین توحیدی است که در آن جز خداوند کسی پرستش نمی شودو جز خدا و کسی که خدا امر به اطاعت او کرده است، از پیامبر و ولی امر بعد از پیامبر، مُطاع قرار نمی گیرد، دین شما باشد.

این آیه خبر می دهد که در امروز مؤمنان بعد از سپری شدن دوران خوف در امن می باشند و خداوند برای ایشان دین اسلام را که دین توحید است پسندیده است. پس بر عهدهٔ آنان است که خداوند را بپرستند و به واسطهٔ پیروی نمودن و اطاعت از غیر خدا یا آنکه خدا امر به اطاعت او کرده است، هیچکس را شریک برای خدا قرار ندهند.

و با دقّت در فقرات این آیه از اَلْیُومْ یَئِس اَلَّذِینَ کَفَرُوا مِن ْ دِینکُم ْ، فَلاَ تَحْشَوْهُمْ وَ اَحْشَوْرُهُمْ وَ اَزْ اَلْیَومْ اَکْمَلْتُ لَکُمْ دِینَکُم ْ وَ اَتْمَمْتُ عَلَیْکُم نِعْمَتِی وَرَضِیتُ لَکُمُ الإسْلامَ دِینًا و دقّت در فقرات آیهٔ ۵۵ از سورهٔ نور، به دست می آید که فقرات

**١\_ از ص ١٩٩ تا ص ٢٦٥** .

سورهٔ مائده از مصادیق عمل به وعده هائی است که خداوند در آن سوره نموده است. چون در آنجا می گوید:

وَعَدَ اللَّهُ الَّذِينَ ءَامَنُوا مِنْكُمْ وَ عَمِلُوا الصَّالِحَاتِ لَيَسْتَخْلِفَنَّهُمْ فِي الأرْضِ كَمَا اسْتَخْلَفَ الَّذِينَ مِن قَبْلِهِمْ وَ لَيُمَكِّنَنَّ لَهُمْ دِينَهُمُ ارْتَضَى لَهُمْ وَ لَيُبَدَّلَنَّهُمْ مَن بَعْدِ خَوْفِهِمْ أَمْنًا يَعْبُدُونَنِي لاَ يُشْرِكُونَ بِي شَيْئًا وَ مَن كَفَرَ بَعْدَ ذَلِكَ فَأُولَئِكَ هُمُ الْفَاسِقُونَ.

«خداوند به افرادی از شما که ایمان آوردهاند و اعمال صالحه انجام دادهاند وعده داده است که آنها را در روی زمین خلیفه گرداند همچنانکه به کسانی که قبل از ایشان بودهاند خلافت را داده بود ، و برای ایشان دین آنها را که مورد رضایت و خوشایند آنهاست متمکّن گرداند ، و بعد از سپری شدن دوران خوفشان أمن و أمنیّت جایگزین خوف آنها کند، بطوری که مرا بپرستند و ستایش کنند و در عبادت من هیچ چیزی را شریک قرار ندهند . و کسی که پس از این ، کفران ورزد پس ایشان البتّه از گروه فاسقان و متجاوزان می باشند» .

در این آیات ملاحظه می کنیم که خداوند به مؤمنان و عاملان به کردارهای پسندیده ، وعدههائی را داده است . و غایت و مقصود از آن وعدهها را از تمکّن در روی زمین ، و تبدیل خوف به أمنیّت ، و خلافت ، و امکان عمل کردن به دین مورد رضایت و پسند ، فقط مقام توحید در عبادت و عدم انباز و شریک قرار داده است (یعْبُدُوئنی لا یُشْرکُونَ بی شَیْئاً) همچنان که فقرهٔ و مَن م کَفَر بَعْد دَلِك فَاُولَئِك هُمُ الْفَاسِقُونَ نیز اشاره به همین غایت و مقصود دارد . فعلیهذا در جملات الْیُوم یَئِس، و الْیَوم الْمُدُم الله نقرات از مصادیق انجاز آن وعدههاست . و از مصادیق دیگر بلکه روشن ترش ظهور حضرت قائم آل محمّد حجّة ابن الحسن العسکری ـ ارواحنا فداه ـ خواهد بود .

و البتّه چون سورهٔ نور ، به دلیل اشتمال آن بر داستان إفک ، و آیهٔ جَلْد ، و آیـهٔ حجد حجاب قبل از نزول سورهٔ مائده است ، آن وعدههای قبلی ، در اینزمان بعدی که روز غدیرخم است متحقّق گردیده است .

باری از مجموعهٔ آنچه بحث شد ، دانسته شد که : روزی که ظرف برای

یاس کافران ، و برای اکمال دین و اتمام نعمت مؤمنان است نمی تواند غیر از روز غدیر باشد . و این استفاده و بحث از خود آیه شد ، بدون ضم وضمیمهٔ روایات . فعلیهذا گفتیم ، آن روایاتی که از عامه وارد شده است و غالباً سندش به عُمَر می رسد که مراد از اَلْیُوم روز عرفه است ، چون مضمونش مخالف کتاب است فی حد نفسها از درجهٔ اعتبار ساقط است . و ذکر بخاری و مُسلم آن روایات را درصحاح خود دلیل بر صحّت آنها نمی شود ، همچنانکه گفتیم که بخاری و مُسلم اُصولاً داستان غدیر را ذکر نکردهاند . و این دو نفر در عدم ذکر متفرد می باشند . و از اینجا می توان مقدار ارزش و وزن این دو کتاب را به دست آورد که : چگونه با آنکه داستان غدیر از مسلمیات بلکه از ضروریات تاریخ است اینها در کتب خود نیاوردهاند . فَتَأَمَّل جُیداً . و سپس تأمّل کن در علت اعتبار خصوص در کتب خود نیاوردهاند . فَتَأَمَّل جُیداً . و سپس تأمّل کن در علت اعتبار خصوص این دو کتاب در نزد علماء عامّه که در دوران خلافت بنی العبّاس و پس از آن ، بر ایکهٔ حکم و فتوای و تفسیر و حدیث نشسته اند .

از همهٔ این بحث هاگذشته ،احادیث وارده در نزول آیهٔ اَلْیُوم اَکْمَلْت کَکُم دربارهٔ ولایت أمیرالمؤمنین علیه أفضل صلوات المصلین که از طریق شیعه و عامّه ازبیست حدیث متجاوز است مرتبط است به آنچه درشأن نزول آیهٔ تبلیغ وارد شده است : یَا أَیُّها الرَّسُولُ بَلِّغ مَا أَنْزلَ إِلَیْكَ مِن ْربِّكَ فَإِن ْلَمْ تَقْعَلْ فَمَا بَلَغْت رسَالَتَهُ والله یعضم که مِن النَّاسِ والله لا یَهْدی الْقَوْم الْکَافِرین . و آن روایات نیز از طریق شیعه و عامّه ، از بیست و پنج حدیث تجاوز می کند . و تمامی این دو دسته از روایات مربوط است به حدیث غدیر : مَن ْ کُنْتُ مَوْلاه فَعَلِی مُولاه . و همان طور که دانستیم : حدیث غدیر حدیث متواتر بلکه مافوق متواتری است که جماعت کشیری از داستیم : حدیث غدیر حدیث متواتر بلکه مافوق متواتری است که جماعت کشیری از صحابه که تعدادشان بالغ بر یکصد و ده نفر می شود ، از خود رسول خدا می روایت کردهاند . و علاوه بر جمیع علماء شیعه ، جمع کثیری از علماء عامّه اعتراف و تصریح به تواتر آن نمودهاند .

و همگی بر این اتّفاق دارند که: واقعهٔ غدیر در مراجعت رسول خدا گُلُهٔ از مکّه به سوی مدینه بود ، و نُه روز بعد از روز عرفه بود . و این ولایت مانند تَولِّه و تَبَرِی که بر وجوب آن قرآن کریم در بسیاری از آیات تنصیص نموده است فریضهای از فرائض الهی است ، و جایز نیست که وجوبش و تشریعش بعد از آیهٔ الْیُهوم اَکْمَلْت و از فرائض الهی است ، و جایز نیست که وجوبش و تشریعش بعد از آیهٔ الْیُهوم اَکْمَلْت و از فرائض الهی است ، و جایز نیست که وجوبش و تشریعش بعد از آیهٔ الْیُهوم اَکْمَلْت و از فرائش الهی است ، و جایز نیست که وجوبش و تشریعش بعد از آیهٔ الْیُهو مَاکِمُلْت و از فرائش الهی است ، و جایز نیست که وجوبش و تشریعش بعد از آیهٔ الْیُهو مَاکِمُلْت و از فرائش الله و تشریعش بعد از آیهٔ الله و تشرید و تشریعش بعد از آیهٔ الله و تشریعش بعد از آیه و تشریعش بعد از آیه و تشریعش بعد از آیه و تشرید و تشری

لَكُمْ دِينَكُمْ بوده باشد.فعليهذا آية إكْمَال حتماً بعد ازتشريع ولايت نازل شده است، و نمى تواند روز عرفه باشد . و بدين جهت نيز رواياتي كه منافي نزول آن در روز غدير است خود به خود بواسطهٔ مخالفت مضمون آن با كتاب از درجهٔ اعتبار ساقط می شود .

ولیکن در اینجا نکتهای است که تنبیه بر آن لازم است و آن اینست که تنبیه بر آن لازم است و آن اینست که تدبر ودقت در دوآیهٔ شریفه، یعنی آیهٔ:یَا آیُها الرَّسُولُ بَلِغ مَا اُئِنلَ اِلَیْكَ مِن رَبِّنكَ وَإِنْ لَمْ تَفْعَلْ فَمَا بَلَّغْتَ رَسَالَتُهُ و آیهٔ: اَلْیُومْ اَکْمَلْتُ لَکُم و اِنْکُم و اَنْمَمْتُ عَلَیْکُم نعت و عامّه در نعمیت و رَضِیت لَکُم الإسلام وینا ، و تدبر و دقت در أحادیث وارده از شیعه و عامّه در تفسیر این دو آیه ، و هم چنین در روایت متواترهٔ غدیر ، و نیز دقت و تدبر در اوضاع داخلی مجتمع اسلامی در آخر زمان حیات رسول الله علی ، و بحث عمیق در خصوصیّات و کیفیّات آن ، برای شخص باحث و کنجکاو در تاریخ وحدیث و تفسیر قطع و یقین ایجاد کند که: امر ولایت و وجوب و تشریع آن قبل از روز غدیر بهفاصلهٔ چند روز نازل شده بود ولیکن پیامبر در إظهار آن ، از مردم در خوف و نگرانی بود و می ترسید که آنرا تلقی به قبول نکنند ، و نیّتهای خود را دربارهٔ پیامبری آنحضرت بگردانند و سوء قصد بنمایند ، و بنابراین امر دعوت اختلال می پذیرفت؛ فلهذا پیوسته بگردانند و سوء قصد بنمایند ، و بنابراین امر دعوت اختلال می پذیرفت؛ فلهذا پیوسته تبلیغ آن را برای مردم از این روز به آن روز مُحَوّل می نمود تا در روز غدیر آیهٔ یَالیّها تبلیغ آن را برای مردم از این روز به آن روز مُحَوّل می نمود تا در روز غدیر آیهٔ یَالیّها تبلیغ آن را برید .

و بنابراین جایز است که خداوند سبحانه و تعالی قسمت عظیمی از سورهٔ مائده را که در آن آیهٔ اَلْیَوْمَ اَکْمُلْتُ لَکُمْ دِینَکُمْ بوده باشد ، با ضمیمهٔ امر ولایت و تشریع آن ، همه را در روز عرفه نازل فرموده باشد ، و پیامبر اکرم شخص تبلیغ آن را برای مردم تا روز غدیر به تأخیر انداخته باشند ، و پیامبر آیهٔ اِکمال را در روز عرفه تلاوت کرده باشند .

و امّا اشتمال بعضى از روايات بر آنكه آية إكمال در روز غدير نازل شد، بعيد نيست كه مراد تلاوت اين آيه مقارن با تبليغ امر ولايت توسّط رسول الله بوده باشد، زيرا آية اكمال در شأن ولايت است .

و بنابراین جمع بین این دو دسته از روایات ـ روایات وارده در نزول آیهٔ اکمال در روز عرفه و روایات وارده در نزول آن در روز غدیر ـ میشود و تنافی از بین

می رود ، چون تنافی در صورتی است که نزول در روز عرفه ، و در روز غدیر باشــد. و امّا در نزول روز عرفه ، و بیان و ابلاغ آن در روز غدیر تنافی نیست .

و امّا آنچه در روایات روز عرفه آمده است که آیه دلالت دارد بر کمال دین به بیان فریضهٔ حج و مُشابه حج ، آن از فهم خود راوی است و مربوط به کتاب و یا بیان معتمدی از جانب رسول الله نیست .

باری شاهد بر این طریق جمعی که بین این دو دسته از روایات نمودیم روایتی است که عیّاشی در تفسیر خود از جعفر بن محمّد بن خزاعی ، از پدرش، روایت می کند که از حضرت صادق العَیْن شنیدم که می گفت :

لَمَّا نَزَلَ رَسُولُ اللهِ عِلَّمَّ عَرَفَات يَوْمَ الْجُمُعَةِ أَنَاهُ جَبْرِئِيلُ فَقَالَ لَهُ: إِنَّ الله عُقْرَبُكَ السَّلاَمَ وَ يَقُولُ لَكَ: قُلْ لأُمَّتِكَ : الْيَوْمَ أَكْمَلْتُ لَكُم دينَكُم بولاَية عَلِي بنن عُقِيلًا بن وَ أَثْمَمْتُ عَلَيْكُم نعْمَتِي وَ رَضِيتُ لَكُمُ الإسْلاَمَ دِيناً ، وَ لَسْتُ أُلْزِلُ عَلَيْكُم بَعْدَ هَذَا . قَدَ أَنْزَلْتَ عَلَيْكُم الصَّلاَةَ وَ الرَّكَاةَ وَ الصَّوْمَ وَ الْحَجَّ ، وَ هِي الْخَامِسَةُ ، وَ لَسْتُ أَقْبَلُ هَذِهِ الأَرْبُعَةَ إلاَّ بها . \

«چون رسول خدا گروز جمعه در زمین عرفات وارد شدند ، جبرائیل به نزد آن حضرت آمد و گفت: خداوند به توسلام میرساند و به تو می گوید: به امّت خود بگو: امروز من دین شما را برای شما به ولایت علیّ بن أبیطالب کامل کردم، و نعمتم را بر شما تمام نمودم ، و راضی شدم و پسندیدم که اسلام دین شما باشد. و دیگرپس از این من حکمی برای شما نمی فرستم . من برای شما حکم نماز و روزه و زکوة و حج را فرستادم ، و این پنجمی از آنها بود . و از این به بعد من از شما هیچیک از ایس چهار چیز را قبول نمی کنم مگر با این پنجمی که ولایت است» .

از همهٔ اینها گذشته در آنچه از عُمَر نقل شده است که این آیه در روز عرفه نازل شده است اشکال دیگری است ، زیرا در همهٔ این روایات چنین وارد است که بعضی از أهل کتاب و در بعضی وارد است که کَعْب لیم عمر گفتند: إنَّ فِی

۱\_ «تفسیر عیّاشی» ، ج ۱ ، ص ۲۹۳. و این حدیث را نیز در «تفسیر برهان» ، ج ۱ ص ٤٤٤ ؛ ودر «بحارالأنوار» طبع کمپانی ج ۹ ، ص ۲۰۳ آورده است .

۲\_ «الدُّرُّ المنثور» ، ج ۲ ، ص ۲۵۸ .

الْقُرْآنِ آيَةً لَوْ نَزَلَت مِثْلُهَا عَلَيْنَا مَعْشَر الْيَهُودِ لاَ تَّحْذُنَا الْيَوْمَ الَّذِي نَزَلَت فِيهِ عِيداً - و هِي َ قَوْلُهُ: الْيَوْمَ أَكُمْلْتُ لَكُم ْ دِينَكُم ْ (الآيَة) - فَقَالَ عُمَرُ: وَاللهِ إِنِّي لاَعْلَمُ الْيَوْمَ، وَ هُو يَوْمُ عَرَفَهُ مِن ْ حِجَّةِ الْوَدَاعِ . \

«در قرآن آیهای است که اگر بر ما جماعت یهود نازل می شد آن روزی که نازل شده بود ، آن را عید می گرفتیم و آن آیهٔ : اَلْیَوْمَ اَکْمَلْتُ لَکُمْ وینکُمُ است .

عمر گفت : سوگند به خدا من میدانم روزی را که نازل شده است ، روز عرفه از «حجّة الوَداع است» .

و ابن راهویه و عبد بن حمید ، از أبوالعالیة با این لفظ روایت کردهاند که: در نزد عمر بودند و سخن از این آیه به میان آمد ؛ مردی از أهل کتاب گفت : اگر ما می دانستیم در چه روزی این آیه نازل شده است آنرا عید می گرفتیم . عمر گفت: الْحَمْدُ للّهِ اللّهٰ وَ مَعَلَمُ لَنَا عِیداً وَالْیَوْمَ الثّانی ، نَزَلَتْ یَوْمَ عَرَفَهُ ، و یَوْمُ الثّانی النّحرُ فَاَکْمَلَ لَنَا الأَمْر وَ فَعَلِمْنَا أَنَّ الأَمْر وَ بَعْد ذَلِك فِی اَنْتِقَاص . ٢

«حمد خداوند راست که آنرا برای ما عید گردانید ؛ و روز دوّم را .ایــن آیــه در روز عرف نــازل شــد و روز دوّمـش روز عیــد قربـان بــود . خداونــد امــر را برایمــا کامل کرد ، و ما دانستیم که از این به بعد این امر رو به نقصان است» .

و ذیل ایس روایت را سیوطی در «الدُّرُّالمنشور» به شکل دیگری از ابسن أبی شیبة و ابن جریر از عنترة آورده است که : چون آیهٔ اَلْیَوْمَ اَکْمَلْتُ لَکُمْ دِینَکُمْ نیازل شد و آن در روز اکبر حج بود (روز عید قربان) عُمَر گریه کرد . رسول خدا شی فرمود : چرا گریه می کنی ؟!

قَالَ : أَبْكَانِي أَنَّا كُنَّا فِي زِيَادَةٍ مِن ْ دِينِنا فَأُمَّا إِذْ كَمُلَ فَإِنَّهُ لَم ْ يَكْمُلُ

او۲- «الدُّرُّ المنشور»، ج ۲، ص ۲۰۸. و «تفسیر المنار» ج ۲، ص ۱۵۵. أبوالفتوح رازی در تفسیرخود، طبع مظفری ج ۲، ص ۱۵۸ روایت را بدین گونه نقل می کند که: روایت کرده اند از طارق بن شهاب که او گفت: مردی از جملهٔ أحباریهودان به نزدیک عمر بن الخطّاب آمد و گفت: آیتی در کتاب شمابر پیغمبر شما فرود آمدکه اگردر کتاب ما بر ما فرود آمدی آن روز عید گرفتمانی . گفت: آن کدام است ؟ گفت: آلیو م آکم لُم وینکم م عمر گفت: من دانم که این آیت کی فرود آمد، و کجا فرود آمد، و ما بارسول کی حاضر بودیم و آن روزمارا عید بودواز پس ماجملهٔ مسلمانان راعیداست تا به روزقیامت. انتهی و بنابراین روایت لفظ عرفه در بین نیست و ممکن است مراد از روز عید همان روز غدیر خم باشد .

## شَى أُ قُطُ إِلا تَقَصَ . قَالَ : صَدَقْتَ ! اللهَ عَدَقْتَ !

«عمر گفت: سبب گریهٔ من اینست که: ما پیوسته در دیـن خودمـان رو بـه زیادتی میرفتیم، و امّا چون دین کامل شد هیچ چیز نیست که کامل شود مگـر اینکـه نقصان می پذیرد. فرمود: راست گفتی»!

و همچنین نظیر این روایت را به وجه دیگری در «الدُّرُّالْمَنْشُور» از احمد بن حنبل از عَلْقَمة بن عبدالله مُزْنی روایت می کند که او گفت: مردی به من گفت: من در مجلس عمر بن خطّاب بودم و او به مردی از قوم گفت: تو چگونه از رسول خدا شنیدی که اسلام را توصیف کند؟!

آن مرد كُفْت: سَمِعْتُ رَسُولَ اللهِ صَلَّى الله عليه (وآله) وسلّم يَقُولُ:إنَّ الإسْلاَمَ بَدَأَ لَجَذَعاً ثُمَّ ثَنِيّاً ثُمَّ رَبَاعِيًّا ثُمَّ سَدَسِيًّا ثُمَّ بَازِلاً. قَالَ عُمَرُ: فَمَا بَعْدَ الْبُزُولِ إلاَّ النُّقُصَانُ ".

«شنیدم که رسول خدا شی می گفت: اسلام در ابتداء همانند جَدَع ظهور کرد (بچه حیوانی که هنوز دندان در نیاورده است) ، و پسس از آن رشد کرد و همانند تُنی ظهور کرد (بچه حیوانی که چهار دندان جلوی او که آنها را ثنایا گویند، درآمده باشد) ، و پس از آن رشد کرد و همانند رباعی ظهور کرد (بچه حیوانی که رباعی تات او که عبارتند از چهار دندان در اطراف ثنایا درآمده باشد) ، و پس از آن رشد کرد و همانند سَدَسِی ظهور کرد (بچه حیوانی که هنوز سنش به بَازِل نرسیده رشد کرد و همانند بازِل ظهور کرد (بچه حیوانی که دندانهای ناب او کهدر پشت رباعیّات است ، درآمده باشد. و در این صورت حیوان مانندگوسفند و گاو وشیر به م حلهٔ کمال خود رسیده است) .

۱ «الدّرُّالمتثور» ج ۲ ، ص ۲٥٨ ، و «تفسير ابن کثير» ج ۲ ، ص ٤٨٩ ، و «تفسيرطبري» ج ٦ ص ٨٠٠ . ٢ ـ بَدأً ، يَبْدأً ، لازم استعمال شده است . جوهـري در «صحـاح اللغـة» گويـد : بَـدأَتُ بالشَّيْءِ بَـدْءاً : اِبْتَدَأَتُ بهِ . و ابن اثير در «نهايه» آورده است . و منه حديـث علـيّ ـ رضـي اللـه عنـه ـ واَللَـهِ لَقَـدْ سَمِعْتُهُ يَقُول : لَيَضْ بُثُكُم عَلَى الدِّين عَوْداً كَمَا ضَرَبْتُمُوهُ عَلَيْهِ بَـدْءاً . أَيْ أُولًا : «سـوگنـد بـه خـدا كـه طايفــه يَقُول : لَيْضُ بُنَّكُم مْ عَلَى الدِّين عَوْداً كَمَا ضَرَبْتُمُوهُ عَلَيْهِ بَـدْءاً . أَيْ أُولًا : «سـوگنـد بـه خـدا كـه طايفــه عجم شما را براي اقامهٔ دين با شمشير مي زنند در انتهاي كار ، همچنانكه در اوّل كار شـما آنـها را بـا شمشير زديد» . و منه الحديث ... وعُدْتُمْ مِنْ حَيْثُ بَدَأَتُمْ .

٣\_ «الدُّرُّالمنثور» ج ٢ ، ص ٢٥٩ .

عمر گفت: بعد از مرحلهٔ بُزُول کـه کمال حیوان است چیزی نیست مگر نقصان (یعنی حیوان رو به ضعف میرود).

و در بعضی از روایات عامّه وارد است که: چـون آیـهٔ اکمـال دیـن نـازل شـد أبوبكر گریست و چون علّت گریستن را از او پرسیدند ، گفت: کمال دلیل بـر طلیعـهٔ پیدایش نقصان است .'

باری مجموع این سبک از روایات میرساند که: معنای نزول آیه در روز عرفه در نزد عمر و أبوبکر توجّه و التفات مردم بود به آنچه از عظمت ظاهر اسلام در مراسم موسم حج درمکه مشاهده کردهاند؛ و تفسیر اکمال دین واتمام نعمت رابه صفای جو مکه وخلوص آن برای مسلمین درآن روز کردهاند، که دینی که مورد پرستش باشد جز دین إسلام نبود بطوری که بدون ترس از کفّار و حذر از ایشان با اطمینان کامل أعمال حج را در مواقف خود انجام دادهاند . و به عبارت دیگر ، مراد از کمال دین و تمام نعمت ، کمال همان روش و اعمالی است که در دست مسلمین بوده و به آن عمل می کردهاند ، بدون اینکه دشمنانشان از کفّار با ایشان مخالطه کنند و یا مجبور باشند از آنها حذر کنند، نه کمال دینی که به معنای شریعت مجعول من عندالله و حاوی احکام و معارف است . و همچنین مراد از اسلام ظاهر اسلامی است که در دست آنان در مقام عمل بوده است .

و بطور خلاصه: مراد از دین ، صورت دینی که از اعمال ایشان مشهود بوده است ، و مراد از اسلام صورت اسلام از جهت شوکت و قوت میباشد. این معناست که قبول زیادی و نقصان را میکند.

و أمّا كليّات احكام و معارف تشريع شده و نازل شده از نزد خدا ، قبول زيادتي و نقصان را ندارد . زيرا آن زيادتي و نقصان در كلام او آمده است : إنّه لُمْ لَم يَكُمُلُ شَي ء قط الله الله الله الله على منت طبيعي و تكويني است كه در تاريخ و اجتماع نيز به تبع كون و طبيعت مي باشد . و امّا دين هيچوقت محكوم به امثال اين سننو نواميس نمي گردد ، و آن حقيقت مُشرَّعه تغيير و تبديل نمي پذيرد مگر در نزد آنان كه مي گويند : دين همانند ساير سنّتهاي اجتماعيّه ، متغيّر و متطور است .

۱ـ «تفسير طنطاوي» ج ۳ ص ۱٤٥ ، و ص ١٤٦ .

چون این مطلب دانسته شد ، از اینجا به دست می آید که بر این طرز تفکّر دو اشکال وارد است :

أُوَّلاً \_ آنچه که آنرا معنای دین پنداشتهاند معنای دین نیست ، و گفتار خدای تعالی : ٱلْیُوْمَ ٱکْمَلْتُ لَکُمْ دِینَکُم ْ بر آن صادق نیست .

و ثانیاً \_ چگونه ممکن است خداوند دینی را که صورتش چشمگیر شده آن را کامل بنامد و به خود نسبت دهد؟ و بر اُمَّت منّت گذارد؟ درحالی که فقط زمین از ظاهر مشرکین پاک شده ، و مسلمین می توانند اعمالشان را بدون دغدغهٔ مکر و کید ایشان فارغاً انجام دهند ، ولیکن هنوز در میان مسلمین افرادی هستند که ضررشان و فسادشان برای اسلام به مراتب بیشتر از مشرکین است . و این دسته همان جماعت منافقین می باشند که با دسته بندی های دقیق و اجتماعات سِریی پیوسته در مسلمین راه می یافتند و دست به فساد می زدند ، و دائماً در واژگون کردن اُمور مسلمین ، و دسیسه کردن در دین ، و القاء شبهات در بین ایشان می کوشیدند .

منافقین داستان شگرف و عظیمی دارند که در بسیاری از آیات قرآن مانند سورهٔ منافقین و بعضی ازآیات سورهٔ بقره، ونساء، و مائده، و انفال و برائت، واحزابو غیرها آمده است.

و نمی دانیم به واسطهٔ نزول آیهٔ اکمال دین ، چگونه یکباره جمعیّت ایشان گسست؟ و نفسهایشان در سینه خاموش شد؟ و به چه طریقی کید و مکرشان باطل شد؟ و باطلشان نابود و نیست شد ؟ چگونه ممکن است با وجود ایشان خداوند بر مسلمین به اکمال ظاهر دین ، و اتمام ظاهر نعمت منّت گذارد ، و به ظاهر اسلام رضا گردد به مجرّد آنکه فقط دشمنان مسلمین را از مکّه طرد نموده است با آنکه می دانیم به شهادت قرآن و تاریخ ، منافقین دشمن تر ، و پرخطر تر ، و تلخ تراز مشرکین بودهاند . و تصدیق گفتار ما سخن خداوند است که خطاب به پیامبرش می گوید : هُم الْعَدُو فَاحْذَر هُمْ . الله الله شهانند فقط دشمنان ، پس از ایشان حذر کن !»

چگونه متصور است که خداوند سبحانه بر مسلمین منّت گذارده، و ظاهر دین خود را به کمال موصوف کند در حالی که باطن این دین چنین است ؟و یا نعمت خود

١\_ آية ٤ ، از سورة ٦٣ : منافقون .

را به تمام توصیف نماید در حالی که آن نعمت مشوب به نقمت است ؟ و یا إخبار از رضای خود به صورت اسلامی دهد که معنایش اینطور است؟ در صورتی که می فرماید: و مَا کُنْتُ مُتَّخِذَ المُضِلِّينَ عَضُدًا . ا

«و هیچگاه سنّت من قرار نگرفته است که گمراه کنندگان را بازوی توانا و یار و معین خود بگردانم ». و دربارهٔ منافقین و دین و روش آنها گوید: فَإِنْ تَرْضَوْا عَنْهُمْ فَإِنَّ اللّهَ لاَ یَرْضَی عَنِ الْقَوْمِ الْفَاسِقِینَ . ۲

«اى مسلمانان أگر از آنها خوشنود و راضى شويد ، پس خداوند هيچگاه از گروه فاسق راضى نمىشود» . و نيز گويد : سَوَآءٌ عَلَيْهِمْ أَسْتَغْفَرْتَ لَهُمْ أَمْ لَمْ تَسْتَغْفِرْ لَهُمْ لَنَ " يَغْفِرَ اللَّهُ لَهُمْ إِنَّ اللَّهَ لاَ يَهْدِى الْقَوْمَ الْفَاسِقِينَ . "

«به حال ایشان تفاوتی ندارد چه تو برای آنها طلب مغفرت بکنی یا نکنی هیچگاه خداوند آنها را نمی آمرزد، بدرستی که خداوند گروه فاسقان را هدایت نمی کند.»

و نيز گويد : إِسْتَغْفِرْ لَـهُمْ أُولاً تَسْـتَغْفِرْ لَـهُمْ إِنْ تَسْـتَغْفِرْ لَـهُم سَبْعِيـــنَ مَـرَّةً فَلَـن ْ يَغْفِرَ اللّـهُ لَهُمْ . ٤

«برای ایشان طلب مغفرت بکنی و یا طلب مغفرت نکنی! اگر هفتاد بار برای ایشان طلب مغفرت بکنی خداوند آنها را نمی آمرزد».

و علاوه بر این ، آیه اطلاق دارد ، و اکمال دین ، و اتمام نعمت ، و رضای خداوند به إسلام را مُقَیَّد به جهتی غیر از جهت دیگر ، مثلاً به جهت ظاهر غیر از باطن ، و به صورت غیر از معنی نمی کند .

و همانطور كه گفتيم: آيهٔ اكمال دين از مصاديق آيه و عَدَ الله الَّذِينَ آمَنُوا مِنْكُمْ و عَمِلُوا الصَّالِحَاتِ (آيهٔ استخلاف) است، و در آن آيه خطاب و مورد و عُده، تمام افراد مسلمين، اعمّ از آنها بصورت ظاهر نيستند، بلكه مراد طائفهٔ مخصوصى از مسلمين هستند كه ظاهر كردارشان با باطن هماهنگ است، و آنچه از ظاهر

۱\_ آیهٔ ۵۱ ، از سورهٔ ۱۸ کهف .

٢\_ آيهٔ ٩٦ ، از سورهٔ ٩ برائت .

٣\_ آيهٔ ٦ ، از سورهٔ ٦٣ منافقون .

٤\_ آيهٔ ٨٠ ، از سورهٔ ٩ : برائت .

اعمالشان مشهود است مطابق با همان دین و اسلام واقعی است کـه در نـزد خداونـد تشریع شده است .

و علیهذا مراد از اکمال دین آنها که عندالله پسندیده باشد همان تکمیل حقایق دینی تشریع شده در نزد خداوند است که در قالب تشریع ریخته و همه را نازل کرده تادرقلوب ایشان متمکن گردد وبتوانند خداوند را بعد از یأس کفّار از دستبرد به دینشان عبادت کنند.

و این همان معنائی است که گفتیم: معنای اکمال دین ، کمال آن از جهت تشریع فرائض است ، و بعد از نزول آیه ، دیگر فریضهای نیست ، نه تخلیص اعمال مسلمین و بالأخص حج آنها از اعمال مشرکین و حج ایشان بطوری که عملها با هم اختلاط نپذیرد . و به عبارت ساده: معنای کمال دین سیر تکاملی آن و بالا رفتن آن به أعلی مدارج و معارج ترقی از جهت تشریع احکام و کشف معارف حقّهٔ حقیقیّه است . و در اینصورت نقصان بعد از زیادی معنی ندارد . ا

بحثی که در اینجا در تفسیر آیهٔ کریمهٔ الْیَوْمَ اَکْمَلْتُ لَکُمْ دِینَکُم ْ وَ اَلْمَمْتُ عَلَیْکُم ْ نَعْمَتِی وَ رَضِیتُ لَکُمُ الإسْلاَمَ دِیناً نمودیم ، فشرده و جوهرهٔ مطالب نفیسو ارزشمند استاد گرامی ما : حضرت آیة الله علامهٔ طباطبائی \_ قدس الله تربته الزَّکیّة \_ میباشد که در دروس تفسیری و در کتاب «المیزان فی تفسیر القرآن» بیان فرمودهاند .

مطلبی که در آیه الیوم ییس الّذین کفَروا مِن دینکم و الیّوم الیّدوم اکْملْت لکم دینکم و الیّوم اکْملْت لکم دینکم تا جمله و رضیت لکم الإسلام دینا مورد تعجّب است محل و جای این آیه است که با آنچه در تفسیر این کریمهٔ شریفه مفصّلاً بیان شد ، و دلالت آن بر ولایت در سرحد وضوح رسید ، چگونه این آیه در وسط آیهٔ مُحرَّمات اُکْل ، و بین جملهٔ مستثنی منه و جملهٔ استثنائیه واقع شده است . چون صدر آیه چنین است . حُرِّمت عَلَیْکُمُ الْمَیْتَةُ وَالدَّمُ وَ لَحْمُ الْخِنزیرُ وَ مَا أُهِلَّ لِغَیْرالله به والمُنْحَنقَة والمَوقُوذَة والمَتَددیم و اللائم و الله و الله و الله الله و اله و الله و ال

۱ـ در «تفسير المنار» ج ٦ ، ص ١٦٧ گويد : گفتار ابن عبّاس كه : ديــن را خداونــد كـامل فرمــودهو هيچوقت ناقص نمىكند ، ثابتتر و ظاهرتر است از گفتار عمر كه : بعد از كمال نيست مگر نقص . ٢ــ «الميزان في تفسير القرآن»، ج ٥ از ص ١٧٩ تا ص ١٩٤ ، و از ص ٢٠٨ تا ص ٢١٣ .

## ذَلِكُمْ فِسْقٌ.

«حرام شد بر شما: مردار ، و خون ، گوشت خوک ، و حیوانی که به نام غیر خدا بکشید ، وحیوانی که خفه کنند ، و یا با چوب و سنگ و چیز دیگر به آن زنند تا بمیرد ، و حیوانی که از بلندی پرتاب شود ، و حیوانی که به واسطهٔ شاخ خوردن از حیوان دیگر بمیرد ، و باقی مانده از حیوانی که سَبُع و درنده آنرا خورده است مگر اینکه قبل از مردنش به آن برسید و آن را ذَبح و تذکیه کنید! و آن حیوانی که برای تقریب به خدایان بر روی سنگ مَعْبَد کشته می شود ، و آن حیوانی که به واسطهٔ تیرهای قمار به نام أزلام به قمار گذاشته می شود ؛ این کار فسق است».

و سپس آیهٔ مورد بحث را کاملاً بدین منوال و ترتیب ذکر کرده است که:

ٱلْيَـوْمَ يَئِـسَ الَّذِيـنَ كَفَـرُوا مِـن ْ دِينكُـمْ فَـلاَ تَحْشَـوْهُمْ وَ احْشَـوْنِ ٱلْيَـوْمَ أَكْمَلْـتُ لَكُمْ دِينَكُمْ ْ ، وَ ٱتْمَمْتُ عَلَيْكُمْ نَعْمَتِي وَ رَضِيَتُ لَكُمُ الإسْلاَمَ دِيناً .

و پس از این آیه ، اُستثناء واقع در محرّمات أكل را بدین جمله آورده است كه:

فَمَن اضْطُرَّ فِي مَحْمَصَةٍ غَيْرَ مُتَجَانِفٍ لِإِثْم فَإِنَّ اللَّهَ غَفُورٌ رَحِيمٌ .

«پس کسی که در ضرورت افتدو در مَجَاعه وگرسنگی ـ نه به جهت نزدیکی بــه ارتکاب گناه ـ از آن مُحرّمات استفاده کند پس خداوند آمرزنده و مهربان است».

با ملاحظه و دقّت در صدر و ذيل آيه يعنى : حُرِّمَتْ عَلَيْكُمْ الْمَيْتَةُ ، و فَمِن اضْطُرَّ فِي مَحْمَصَةٍ به دست مى آيد كه : اين سخن ، گفتار تمام و كاملى است كه در افادهٔ مراد و معناى خود به هيچ وجه متوقّف بر جملهٔ ٱلْيُوم يَئِس الَّذِين كَفَرُوا مِن دِينكُمْ تا و رضيت لكُم الإسلام دينا نيست . و در افادهٔ معنى بعينها مانند آياتى است كه در سورهٔ بقره و انعام ، ونَحْل وارد شده، و محرّمات طعام را چه از نظر جملهٔ مستثنى منه و چه از نظر جملهٔ استثنائيّه بيان كرده است .

در سورة بقره : آيـه ايـن طـور اسـت : إِنَّمَـا حَرَّمَ عَلَيْكُـمُ الْمَيْتَـةَ وَالـدَّمَ وَ لَحْـمَ الْخِنْزير وَ مَا أُهِلَّ بِهِ لِغَيْراللـهِ و استثناء آن اين طور است : فَمَنِ اضْطُرَّ غَيْرَ بَــاغٍ وَ لاَعَـادٍ فَلاَ إِثْمَ عَلَيْهِ إِنَّ اللّـهَ غَفُورٌ رَحِيمٌ .\

١ - آية ١٧٣ ، از سورة ٢ : بقره .

«اینست و غیر از این نیست که خداوند حرام کرد بر شما مردار ، و خون، و گوشت خوک ، و هر حیوانی را که به نام غیر خدا کشته باشند. پس هر کسی که در ضرورت افتد در صورتی که بدان تمایل نداشته باشد ، و ازحد رفع ضرورت تجاوز نکند ، در خوردن آن گناهی ندارد ، و خداوند آمرزنده و مهربان است».

در سورة انعام ، آيه اين طور است كه : قُلْ لاَ أَجدُ فِي مَا أُوحِيَ إِلَىَّ مُحَرَّماً عَلَىي طَاعِم يَطْعَمُهُ إِلاَ أَن ْ يَكُونَ مَيْتَةً أُودْمًا مَسْفُوحًا أُولُحْمَ خِنْزِير فَإِنَّهُ رِجْسٌ أُو ْفِسْقاً أُهِلَّ لِغَـيْرِ اللهِ بِهِ، و استثناء آن اينطور است: فَمَن اضْطُرَّ غَيْرَ بَاغَ وَ لَا عَاد فَإِنَّ رَبَّكَ غَفُورُرَحِيمٌ . لاَ

«بگو ای پیغمبر! من پیدا نمی کنم در آنچه به سُوی من وَحی شده است چیز حرامی را بر هر خورنده که بوده باشد مگر آنکه مردار باشد، یا خون ریخته شده، ویا گوشت خوک بوده باشد \_ چون گوشت خوک پلید است \_ و یا اینکه ذبیحهٔ فسق و بیرون از رویّه باشد که برای غیر خدا ذبح کرده باشند ، و نام غیر خدا بر آن برده باشند . پس کسی که در ضرورت افتد و میل به خوردن آن نداشته باشد و ازحد تجاوز نکند ، خداوند تو آمرزنده و مهربان است» .

در سورة نحل آيه اين طور است: إِنَّمَا حَرَّمَ عَلَيْكُمُ المَيْتَـةَ وَ الدَّمَ وَ لَحْمَ الْخِـنْزِيرِ وَ مَا أُهِلَّ لِغَيْرِ اللهِ بِهِ. واستثناءِ آن اين طور است: فَمَنِ اضْطُرَّ غَيْرَ بَاغٍ وَ لاَ عَادٍ فَإِنَّ اللهُ عَفُورٌ رَحِيمٌ. أَ

«اینست و غیر از این نیست که خداوند حرام کرد بر شما مردار ، و خون ، و گوشت خوک ، و آن حیوانی را که به نام غیر خدا کشته باشند . پسس کسی که در ضرورت افتد واز روی تمایل بدان نخورد و از حد ضرورت تجاوز نکند ،پسخداوند آمرزنده و مهربان است» .

در جمیع این چهار آیه (سورهٔ مائده، وسورهٔ بقره ، وسورهٔ انعام ، وسورهٔ نَحْل) می بینیم که به یک شکل و به یک سیاق خداوند محرّمات طعام را بیان فرموده ، و باز به یک شکل و به یک سیاق موارد جواز خوردن آنها را در صورت اضطرار بیان کرده است . آنچه سَبْک را بههم زده و بین محرّمات أکل و موارد جواز فاصله انداخته است

١\_ آية ١٤٥، از سورة ٦: انعام .

۲\_ آیهٔ ۱۱۵ ، از سورهٔ ۱۹ : نَحْل .

آیات اَلْیَوْمَ یَشِسَ الَّذِینَ کَفَرُوا مِنْ دینکُم تا و رضیت لککم الإسلام دینا میباشد که در سورهٔ مائده آمده ، و بین محرّمات أکل را که جملهٔ مستثنی منه را تشکیل میدهند، و بین موارد اضطرار که جملهٔ مستثنی را تشکیل میدهند فاصله انداخته است ، با اینکه این دو جملهٔ محرّمات و جواز موارد اضطرار که مستثنی و مستثنی منه هستند به هیچ وجه در تمامیّت مفاد خود نیازی بدین جملهٔ معترضه ندارند .

این جملات را فاصله آوردهاند ، تا خلط مبحث شود و چنین گمان شود که: مراد از روزی که کفّار از دستبرد به دین مسلمین مأیوس شدند و در آن روز باید مسلمین از ایشان نترسند وازخدا بترسند؛ وآن روزی که دین مسلمین را خداوند کامل نموده ؛ و نعمت را بر آنها تمام کرده است ، روزی است که مثلاً حکم مُترَدیّه و مُنخنقه وموقود و تطیحة (حیوان از بلندی پرتاب شده، وخفه شده، وچوب زده شده، و شاخ زده شده) بیان شده و حرمت اینها روشن شده است ، تا آنکه آن جملات که دربارهٔ فلایی و محتوای راقی است و دربارهٔ ولایت است به طوری که دربارهٔ غیر ان نمی تواند بوده باشد ، از منظر و مورد توجّه بیفتد ، و مردم از فکرش بیفتند ، و به دنبال محتوی و مفادش نروند ، و چنین پندارند که آیهٔ اکمال دین و اتمام نعمت که به واسطهٔ آن دیگر در اسلام کمبودی نیست و سزاوار است که خداوند به دین اسلام راضی باشد ، راجع به مسائل عادی پیش پا افتاده همچون مراودهٔ با کفّار و حلیّت طعام مسلمین برای آنها و امثال ذلک می باشد .

و محصّل گفتار ما اینست که: اَلیَو م یَئِس الَّذین کَفَرُوا کلام معترض و جملهٔ معترضهای است که در وسط آیه آمده است، وآیه برای تمامیّت معنای خودهیچ توقّفی بر دلالت این کلام ندارد، چه اینکه بگوئیم: آیه در وسط آیه نازل شده و ازاوّل أمر بین دو جملهٔ محرّمات و جواز عندالضرورة فاصله شده است، و چه اینکه بگوئیم: رسول اکرم شی به کاتبان وحی گفتهاند که این آیه را در اینجا قرار دهند، با فرض انفصال دو آیه واختلاف آنها در نزول،با فرض بعید بودن این احتمال درنهایت بعد و چه اینکه بگوئیم: در هنگام تألیف قرآن در اینجا گذارده شده است بدون اینکه در نزول با یکدیگر همراه بوده است .

در هر حال جملهٔ ٱلْیَوْمَ یَئِسَ سخن مستقلّی است ، و چـون ملاحظـه و قیـاس با صدر آیه و ذیل آیه شود نیز استقلال خود را حفظ کرده ، و ورود آن دراین مورد، و

وقوع آن در این موقع موجب تغییر معنای آن نخواهد شد .

عبد بن حمید از شَعبی تخریج کرده است که: این آیه بر رسول خدا در عرفه نازل شد: اَلْیَوْمَ اَکْمَلْتُ لَکُمْ لَکُمُ دِینَکُم و هر وقت که آیهای برای پیامبر شگفتانگیز و زیبا بود آن را در صدر سوره قرار می داد و جبرائیل به او تعلیم می کرد که چگونه اعمال حج را بجای آورد . ا

و علیهذا ممکن است این آیه را مؤلفین قرآن بعد از پیامبر در اینجا قرار داده باشند؛ بالأخص که روایات وارده در نزول آیهٔ اَلْیَوْمَ اَکْمُلْتُ لَکُم ْ از طریق عامّه در روز عرفه همان طور که گفتیم منتهی می شود به عُمَر و معاویه و سَمُرة بن جُندب و علی بن أبیطالب . و حال معاویه و سمرة بن جُندب معلوم است . و نسبتر وات ایس روایت را به علی بن أبیطالب برای گم کردن جای پا و زدن نعل وارونه است . صلّی الله علیک یا أباالحسن و رحمةالله و برکاته .

چقدر مناسب است در پایان این بحث منتخبی از أبیات قصیدهٔ شیوای حکیم عالیقدر: ملاً علی خوئی آذربایجانی را که در وصف مولی أمیرالمؤمنین النگیشانی بر طریقه و مشرب اهل حکمت سروده است بیاوریم:

ربُّهُ فِیهِ تَجَلَّیو ظَهَر ۱

هَا عَلِى تُسَرُ كَيْفَ بَشَرُ مَ شَلاً مَا هُوَ اللهُ وَلَكِنْ مَشَلاً عِلَهُ وَلَكِنْ مَشَلاً عِلَهُ أَلَهُ أَلَهُ أَلَهُ أَلَهُ أَلَهُ أَلَهُ أَلَهُ أَلْهُ أَلَهُ أَلْهُ أَلَهُ أَلْهُ فَي فَلَكِ فِيهِ ثُحُومٌ فَلَكُ فِيهِ ثُحُومٌ فَلَكُ فِيهِ ثُحُومٌ وَكُلُّ مَنْ مَاتَ وَلَمْ يَعْرِفْهُم أُلَيْسَ مَنْ أَذْنُولِ وَ عَرفهُم أُلَيْسَ مَنْ أَذْنُولِ وَ عَرفهُم أَلَيْسَ مَنْ أَذْنُولِ وَ عَرفهُم أَلَيْسَ مَنْ أَذْنُولِ وَ عَرفهُم أَلَيْسَ مَنْ أَذُنُولِ وَ عَرفهُم أَلَيْسَ مَنْ أَذُولِ وَ عَرفهُم أَلَيْسَ مَنْ أَذُولِ وَ عَرفهُم أَلَيْسَا الْحُصْمُ تَذَكُرُ وَاللهُ وَعَمُولِهُمُ أَلَيْسَا الْحُصْمُ تَذَكُرُ وَاللهُ عَلَيْسِ مَنْ أَذْنُولِ وَعَمْر فَحَمْ عَدوله أَنْ أَنْ أَلُولُ وَ عَرفهم أَلَهُ فَا اللهُ فَصْمُ تَذَكُرُ وْ سَنَداً إِذْ أَتَى أَحْمَدُ فِي خُمِ غَدِيرٌ

ربَّهُ فَيه قَبَهَ لَيه وَ خَبَرْ ٢ مَعَهُ الله كَنَار وَ حَجَرْ ٢ كَانَ لِلْعَالَم عَينًّنُ وَ أَثَرْ ٣ كَانَ لِلْعَالَم عَينًّنُ وَ أَثَرْ ٣ مِنْ عَقُول وَ نَفُوس وَ صُورْ ٤ مِنْ عَقُول وَ نَفُوس وَ صُورْ ٤ مَدَفُ فِيهِ دُرَرْ ٥ مَدَفُ فِيهِ دُرَرْ ٥ مَدَفُ فِيهِ دُرَرْ ٥ مَوْتُ لَم الْمُوادِي عَشرْ ٢ مَوْتُ لَم مَوتُ حِمار وَ بَقَرْ ٧ كَيْفَ مَنْ أَشْرُكَ دَهْراً وَ كَفَرْ ٨ كَيْفَ مَنْ أَشْرُكَ دَهْراً وَ كَفَرْ ٨ مَتْ لُهُ صَحَ بَنَصٍ وَ خَبَرْ ٩ مَتْ لُهُ صَحَ بَنَصٍ وَ خَبَرْ ١٠ مَتَ لَيْ وَعَلَى الرَّحْل نَبَرِرْ ١٠ بِعَلِى وَ عَلَى الرَّحْل نَبَرِرْ ١١ بِعَلِى وَ عَلَى الرَّحْل نَبَرِرْ ١١ بِعَلِى وَ عَلَى الرَّحْل نَبَرِرْ ١١ بِعَلِى وَ عَلَى الرَّحْل نَبَرِرُ ١١ بِعَلِى وَ عَلَى الرَّحْل نَبَرِرُ ١١ بِعَلِى وَ عَلَى الرَّحْل نَبَرِرْ ١١ بِعَلِى وَ عَلَى الرَّحْل نَبَرِرُ ١١ بِعَلِى وَ عَلَى الرَّحْل نَبَرِرُ ١٠ مَنْ المَرْ وَ عَلَى الرَّحْل نَبَرِرْ ١١ بِعَلِى وَ عَلَى الرَّحْل نَبَرِرُ ١١ مَنْ الرَّعْل نَبَرِرُ ١١ بَعْلِى وَ عَلَى الرَّحْل نَبَرِرُ ١١ مَنْ المُ الله عَلَى الرَّحْل نَبَرِرُ ١١ الله المَالِقُول وَ عَلَى الرَّعْلُولُ المَالِقُولُ وَ عَلَى الرَّعْلِ الْمَالِقُولُ الْمُ اللهُ عَلَى الرَّعْلِ اللهُ عَلَى الرَّعْلَ الْمَالِقُولُ وَ عَلَى الرَّعْلِ الْمَالِي الْمُولِ الْمَالِي الْمُ الْمُ الْمَوْلِ الْمَالِ اللهُ الْمُ الْمُؤْلُولُ الْمَالِ اللهُ اللهُ المَالِقُولُ المَالِولُ الْمُؤْلُولُ الْمُؤْلُولُ الْمَالِولُ الْمَالِي الْمَالِقُولُ الْمُؤْلُولُ الْمُؤْلُولُ الْمُؤْلِقُ الْمُؤْلِقُ الْمُؤْلِقُ الْمُؤْلُولُ الْمُؤْلِقُ الْمُؤْلُولُ الْمَالِي الْمُؤْلِقُ الْمُؤْلِقُ الْمُؤْلِقُ الْمُؤْلِقُ الْمُؤْلِقُ الْمُؤْلِقُ الْمُؤْلِقُ الْمُؤْلِقُ الْمُؤْلِقِ الْمُؤْلِقُ الْمُؤْلُولُ الْمُؤْلِقُ الْمُؤْلِقُ الْمُؤْلِقُ الْمُؤْلِقُ الْمُؤْلُولُ الْمُؤْلِقُ الْمُؤْلُولُ الْمُؤْلِقُ الْمُؤْلُولُ الْمُؤْلِقُ الْمُؤْلِقُ الْمُؤْلُولُ الْمُؤْلِقُ الْمُولُ الْمُؤْلِقُ الْمُؤْلِقُ الْمُؤْلِقُ الْمُؤْلِقُ الْمُؤْلِقُ ا

۱ و۲\_ «الدُّرُّ المنثور» ، ج ۲ ، ص ۲٥۸ .

قَالَ: مَن ْ كُنْت أَنَا مَوْلاَهُ أَسَدُ الله إِذَا صَالَ وَصَاح ْ أَسَدُ الله إِذَا صَالَ وَ صَاح ْ حُبُّه مُ مَنْ لَهُ صَاحِبَة كَا لزَّهْ رَآء ْ مَن ْ لَهُ صَاحِبَة كَا لزَّهْ رِآء ْ عَنْه ويوان عُلُوم وَ حِكَم ْ عَنْه ويوان عُلُوم وَ حِكَم ْ بُوو تُراب وَ كُنوز ُ الْعَالَم ِ طُلَّ مَا عَاشَ بِجُوع وَ صِيام ْ كُلُما أَحْزنَه الدَّهر سَلاً كُلَّما أَحْزنَه الدَّهر سَلاً فَالله فَيا شَقْوة مَن ْ نَا الله فَيا شَقْوة مَن ْ مَن ْ نَا الله فَيا شَقْوة مَن ْ مَن ْ نَا الله فَيا شَقْوة مَن ْ مَن ْ

فَعَلِى لَّ لَهُ مَوْلَى وَ مَهْ فَرِهِ الْآلِهُ الْمَوْلَى وَ مَهْ فَرِهِ الْآلِهُ اللهِ الْأَيْتَامِ إِذَا جَادَ وَ بَسِرٌ ١٣ بُعْضُهُ مَنْشَأَ ثَار وَ سَقَرْ ١٤ وَسَقَرْ ١٤ وَسَقَرْ ١٥ وَسَقَرْ ١٥ فِيهِ طُومَارُ عِظَاةً وَ عِبَسِرْ ١٩ عِظَاةً وَ عِبَسِرْ ١٩ عِظَاةً وَ مَهْ مَسَدَرْ ١٧ بَاتَ مَا حَى بَدَمْع وَ سَهَرْ ١٨ أَيْنَمَا اسْتَضْعَفَهُ الْيُوْمُ صَبَرْ ١٩ مَارَعَاهَا فَتَ عَاطَى فَعَقَرْ ١٩٠ ٢٠ مَارَعَاهَا فَتَ عَاطَى فَعَقَرْ أَلَى الْمَارِعَاهَا فَتَ عَاطَى فَعَقَرْ ١٩٠ ٢٠ مَارَعَاهَا فَتَ عَاطَى فَعَقَرْ أَلَى الْمَارِع الْمَارَع الْمَارَع الْمَارَعَاهَا فَتَ عَاطَى فَعَقَرْ أَلَى الْمَارِع الْمَارِع الْمَارَع الْمَارَع الْمَارَع الْمَارَع الْمَارَع الْمَارَع الْمَارَع الْمَارِع الْمَارَع الْمَارِع الْمَارِع الْمَارِع الْمَارِع الْمَارِع الْمَارِع الْمَارِع اللَّهُ مَا الْمَارَع اللَّهُ الْمَارِع اللَّهُ الْمَارِع اللَّهُ الْمُعْمَالُ الْمَارَع اللَّهُ اللَّهُ الْمُعْمَالُ اللَّهُ الْمَى الْمُعْ الْمُعْ اللَّهُ اللَّهُ الْمُعْمَالُولَ الْمُ الْمُعْمَالُولَ الْمُعْتَى اللَّهُ الْمُعْمَالُولُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الْمُعْمَالُولُ اللَّهُ الْمُعْمَالِهُ الْمُعْمَالَ الْمُعْمَالِعُ الْمُعْمِلُولُ اللَّهُ اللَّهُ الْمُعْمِلْمُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الْمُعْمَالِهُ الْمُعْمَالِهُ الْمُعْمَالِهُ الْمُعْمَالِهُ الْمُعْمَالَ الْمُعْمَالِهُ اللَّهُ الْمُعْمَالَ الْمُعْمَالَ الْمُعْمَالَ الْمُعْمَالَةُ اللَّهُ اللَّهُ الْمُعْمَالَةُ الْمُعْمَالَ الْمُعْمَالَ الْمُعْمَالَعُلُولُ الْمُعْمَالِهُ الْمُعْمَالَعُلْمُ الْمُعْمَالَ الْمُعْمَالَةُ الْمُعْمَالَةُ الْمُعْمِلُولُ الْمُعْمَالَعُلُمْمُ الْمُعْمِلُولُ الْمُعْلَى الْمُعْمِلَةُ الْمُعْمِلَةُ الْمُعْمِلْمُ الْمُعْمِلُولُ الْمُعْمِلَةُ الْمُعْمُ اللَّهُ اللَّهُ الْ

۱ ـ «متوجّه باش که علی بشر است ، امّا چگونه بشــری ! پــروردگــار او در او تجلّی و ظهور کرده است .

۲ ـ او خدا نیست ولیکن مَثَل خداست ، مثل خداوند با او همانند آتش مختفی در سنگ ، با سنگ است .

۳ ـ او علّت پیدایش عالم تکوین است ، و اگر حقیقت ولایت او نبود از
 برای عالِم کون عین و اثری نبود .

٤ ـ آنچه از عقول كلّيه و نفوس و صور اشياء تعقّل مىكنى ، همگى بـ ه جـ هـ ت وجود او ابداع و آفريده شده است.

۵ \_ او فَلَک و مدار حرکتی است که در فَلکی دیگر واقع است که در آن ستارگانی میباشند ، و صَدَفی است که در صدفی دیگری قرار گرفته است که در آن صدف د رهای شاهوار است .

٦ - جنس الأجناس على است ؛ و امّا فرزندان او نوع الأنواع مى باشند تا عقل حادى عشر كه يازدهمين پسر اوست .

۷\_هر کس از دنیا برود و بمیرد و ایشان را نشناخته باشد ، مرگ او همانند
 مرگ بهائم همچون گاو و خر است .

۱\_اشاره است به آیهٔ ۲۹ از سورهٔ ۵۵: قمر: فَتُادَوْا صَاحِبَهُمْ فَتَعاطَى فَعَقَرَ: «قوم ثمود رئیـس خـود را خواندند و او خود را مجهّز نموده و ناقهٔ صالح را پی کرد». ۸ ـ کسی که در یک روز گناه کند نمی توان او را امام نامید ؛ چگونه کسی که یک عمر شرک آورده و کفر ورزیده إمام شود؟

۹\_قوس تیراندازی او در عالم امکان، قوس صعود و نزول اشیاء است ؛ و تیر آن قوس که پرتاب میشود عالم قضاء و قدر است .

۱۰ \_ ای دشمن مخالف! تو برای ولایت او متذکّر سندی شو کـه متـن آن سـند به نص ّ خدا و رسول خدا و به خبر صحیح آمده است .

۱۱ \_ در آن زمانی که احمد در خم غدیر ، علی را آورده ، و بر روی جهاز شتران او را بلند کرد .

۱۲ \_ گفت : هر کس که من مولای او هستم پس بنابراین علی بــرای او مَوْلَــی و مَفَرِّ است .

۱۳ ـ على شير خداست در وقتى كه شدّت و قهّاريّت نمـوده و صيحـه زنـد ؛ و پدر يتيمان است در وقتى كه جود و احسان نمايد .

١٤ ـ محبّت او مبدأ پيدايش جَنَّتُ الْخُلُــود و بهشــت نعيــم اســت ؛ و بغـض او منشأ پيدايش اَتش و دوزخ است .

۱۵ ـ کیست که از برای او زوجهٔ مصاحبی همچون فاطمهٔ زهرا باشد ؟ و برای او فرزندی همچون حسین و حسن بوده باشد ؟

۱٦\_ دیوان دانشها و حکمتها در عالم از وجود او صادر شده است ؛ و طومار موعظهها و عبرتها در وجود او منطوی است .

۱۷ \_ او خاک نشنین و ابوتراب است ؛ و امّا گنجینه های جهان در نزد او همچون خاک و کلوخ بی ارزش است .

۱۸ ـ روزهای زندگی را در مدّت عمر به روزه و گرسنگی گذرانیده ، و شبهای حیات را به اشک و بیداری سپری کرده است .

۱۹ ـ هر وقت روزگار او را محزون می کرد، نَفْسَش آرام می گرفت؛ و هــر وقـت جریان أیّام او را مقهور و منکوب می کرد ، صبر می نمود .

۲۰ \_ او ناقهٔ خدا بود ؛ پس ای تباهی و بدبختی و سیه روئی برای کسی که حق ّ او را رعایت نکرده ، و مجهّز شده آن ناقه را پی کرد» .

و چقدر عالی و پر محتوی أبُوبَكْر قُرَیْعی أبیاتی را در کشف حقیقت خیانت

خلفاء و در پی آمدن آثار شوم آن بیان می کند ، و نشان می دهد که اگر خلافت مرد مظلوم علی بن أبیطالب النگی را نمی بردند تیر حرمله در روز عاشورا به گلوی حضرت علی اصغر نمی رسید . این ابیات را علی بن عیسی إربلی در کتاب نفیسس خود آورده است . ا

يًا مَن ْ يُسَائِلُ دَائِباً عَن كُلِّ مُعْضَلَةٍ سَـخيفَـة ْ

لاَ تَكْشِفَنَ مُغَطَّناً فَلَرُبَّمَا كَشَفْتَ جِيفَة ١

وَ لَرُبٌّ مَسْتُور بَدَا كَاطُّبْلُ مِن ْتَحْتِ الْقَطِيفَة ْ

إنَّ الْجَوَابَ لَحَاضِرٌ لَكِنَّني أَخْفِيهِ خِيفَة ْ٢

لَوْ لاَ اعْتِداءُ رَعِيَّةِ أَلْقَى سِيَاسَتَهَا الْخَلِيفَةْ

وَ سُيُـوفٌ أعْـدَاءِ بِهَا هَامَاتِنَا أَبْدَا نَقِيَّـة ٣

لَنَشَرْتُ مِن ْ أَسْرِارِ آلِ مُحَمَّدٍ جُمَلاً طَريفَة ْ

تُغْنيكُمُ عَمَّا رَوَاهُ مَالِكٌ وَأَبُوحَنيفَة ْ٤

وَأرَيْتُكُمْ أنَّ الْحُسَيْنَ أصِيبَ فِي يَوْم السَّقِيفَة "

وَلاَيِّحَال لُحِّدَتْ بِاللَّيْلِ فَاطِمَةُ الشَّريفَةُ ٥

وَلِمَا حَمَتْ شَيْحَيْكُمُعَن ْوَطْي حُجْرتَهَا المُنيفَة ْ

أُوَّهُ أَلِبِنْتِ مُحَمَّدٍمَاتَتْ بِغُصَّتِهَا اَسيفَة ٢٠

١- «كشف الغمّة» ص ١٥١ از ابن القُرَيْعة كه همان قريعي است آورده است .

۲ـ در «سفینة البحار» در مادّهٔ قَرَعَ (ج ۲ ، ص ٤٢٥) گوید : ابن القُریْعَة قاضی أبوبكر محمّد بن عبدالرحمن بغدادی است که در سِنْدیّة قاضی بوده و سِنْدیّه قریهای است بین بغداد و انبار . او مردی فصیح و مَزّاح و لطیف الطبع بود تا اینکه گوید ـ واز برای اوست اشعار معروف در مظلومیّت فاطمه النَّمَا الله فصیح و مَزّاح و لطیف الطبع بود تا اینکه گوید ـ واز برای اوست اشعار معروف در مظلومیّت فاطمه النَّمَا الله در کتاب «بحارالأنوار» ج ۱۰ باب ۷ ص ۵۵ ذکر کرده است : یَا مَن یُسائِل دَائِباً عَن مُلِّ مَسْئَلة سِنجِیفَة تا آخر . و سپس در «سفینه» فرموده است : قاضی أبوبكر ابن القُریْعَة در سنهٔ ۳٦۷ رحلت کرده است ؛ و قُریْهُ قنه به صیغهٔ تصغیر جدّ اوست ـ انتهی .

و أنا أقول: بنابراین او را قُریّعی گویند. و این اشعار متعلّق به أبوبكر باقلانی نیست چون قاضی باقلانی بنا به نقل «سفینة البحار» ج ۱ ص ۹۱ در سنهٔ ۲۰۳ فوت كرده است. و قُریّعی اسمش: محمّد بن عبدالرحمن بوده و باقلانی اسمش محمّد بن طیّب بوده است. واز تشابه این دو اسم بعضی در نوشتههای پارسی خود اشتباه كرده و این اشعار را به باقلانی نسبت دادهاند، و این اشتباه واضح است. باری مرحوم محدّث قمی نیز این اشعار را در «بیت الأحزان» آورده است.

۱- ای کسی که با جدیّت و تَعَب بطور استمرار از هر مسئلهٔ مشکل و پیچیدهٔ واهی و سست پرسش می کنی! البته و البته سرپوش این شئ مستور وپوشیده شده را برندار، زیرا چه بسا سرپوش از روی مُرداری گندیده برداری!

۲\_و چه بسا چیز پوشیده شده و مستور ، همانند طبل پر بانگ از زیــر قطیفـه و روپوش آشکار میشود. حقّاً جواب تو آن طور که میخواهی بفهمی در نزد من حاضر است ولیکن من از دهشت و ترس از بیان آنرا مخفی میدارم .

۳ ـ اگـر تعـدی و تجـاوز بـه رعیّتی کـه سیاسـت اُمــور آنــها را خلیفــه در دست گرفته است نمی بود ؛ و اگر شمشیرهای دشمنان کـه مَغْـز و مُـخٌ سـرهای مـا را بیرون می کشید و ظاهر می کرد ، نمی بود ؛

٤ ـ هر آینه من از اسرار آل محمّد مطالب نادر و داستانهای ناشنودنی را بیان می کردم که از آنچه مالک و أبوحنیفه گفتهاند و روایت کردهاند شما را بی نیاز می نمود!

٥ ـ و مـن بـه شـما نشـان مـىدادم (و همـانند آفتـاب روشـن مىسـاختم) كـه حُسـين در روز سقيفهٔ بنى ساعده در زير شمشيرها قطعه قطعه شد. آخر به چه علّـت و دليلى فاطمهٔ شريفه را در سياهى شب در قبر گذارده و در لَحْد قرار دادند؟

٦ و به چه علّت فاطمه مانع شد از آنکـه دو شیخ شـما (أبوبکـر و عمـر) در گجره و اطاق بلند مرتبه و مقدّس او قدم گذارند (و برای عیـادت بیـایند) ؟ ای آه بـر دختر محمّد که از غصّهٔ اسف بار خود جان داد».

در «صحیح بخاری» وارد است که علی فاطمه را شب دفن نمود ، و خود بر او نماز گزارد و أبوبكر را خبر نكرد .\

و على بن بُرهان الدِّين حسين شافعى گويد: و قَالَ الْوَاقِدِيُّ: و قَبَتَ عِنْدَنَا أَنَّ عَلِيًّا ح كَرَّمَ اللهُ وَجْهَهُ - دَفَنَهَا - رَضِى الله عَنْهَا - لَيْلا و صَلَّى عَلَيْهَا و مَعَهُ الْعَبَّاسُ وَالْفَضْلُ - رَضِى الله عَنْهُمْ - و لَمْ يُعْلِمُوا بِهَا أَحَداً . ٢

«واقدی گوید: در نزد ما به ثبوت رسیده است که: علی م کر م الله وجهه م اطمه را شب دفن نمود و خود بر او نماز گزارد، و با او عبّاس و پـــرش فـضـل

۱\_ «صحیح بخاری» ج ۳، ص ۵٥، باب غزوة الخیبر.

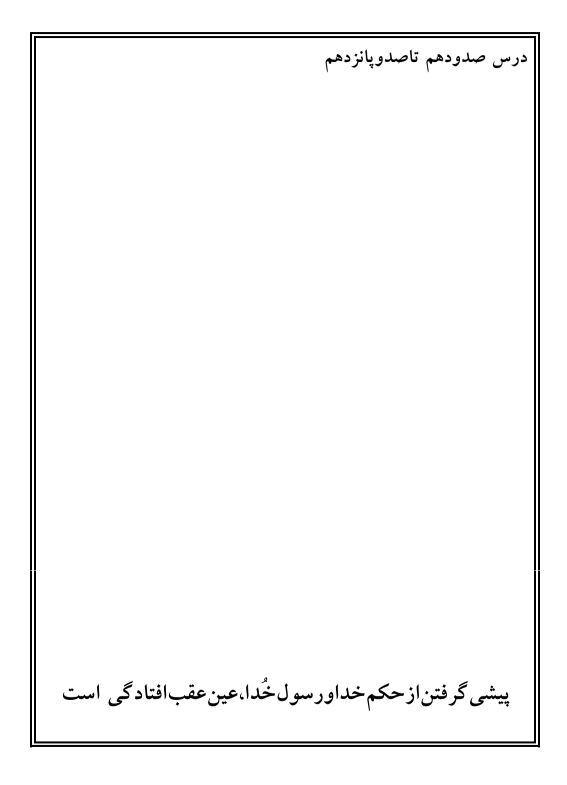
٢\_ «السئيرة الحلبيّة» طبع ١٣٨٢ ، ص ٣٩٩ .

\_ رضى الله عنهم \_ بودند ، و هيچ كس را براى نماز و دفن فاطمه خبر نكردند» .

و در رجال شيخ حرّ عاملى از كَشّى با اسناد متّصل خود از زرارة ، از أبوجعفر، از پدرش ، از جدتش ، از على بن أبيطالب السَّكِيْلا آورده است كه : قَـالَ: ضَـاقَتِ الأرْضُ بِسَبْعَةٍ بِهِمْ تُرْزُقُونَ وَ بِهِمْ تُنْصَرُونَ وَ بِهِمْ تُمْطَرُونَ ؛ مِنْهُمْ سَلْمَانُ وَالْمِقْدَادُ وَأَبُوذَرَّوَعَمَّـارُو خَدَيْفَةُ \_ رَحْمَةُ الله مِ عَلَيْهِمْ \_ وَ أَنَا إِمَامُهُمْ . وَ هُمُ الَّذِينَ صَلُّوا عَلَى فَاطِمَةَ . \

«فرمود: هفت نفرند که به واسطهٔ عظمت و جلالت و سعهٔ روح آنها ، زمین برای حمل نمودن آنها تنگی می کند و استعداد تحمّل آنها را ندارد ؛ به واسطهٔ فیض وجود آنهاست که به شماست روزی می رسد!ومورداعانت قرار می گیرید! وباران برشما می بارد! از ایشانست سلمان و مقداد و أبوذر و عمّار و حُذَیفه ـ رحمةالله علیهم ـ و من امام آنها هستم ، و ایشانند آنان که بر فاطمه نماز گزاردند».

۱\_ «رسالةً في معرفة الصّحابة» ص ٥٤ در احوال حذيفة بن يمان . و در «رجال كشّى» نفــر هفتـم را ذكر ننموده فلهذا شيخ حُرّ هم ذكر نكرده است . و نظير اين روايت در «اختصاص» شيخ مفيد ص ٥ با اســناد



## درس صدود َهُم تاصدو پانزدهم بسم الله الرّحمن الرّحم

و صلّى الله على محمَّد و آله الظّاهرين ؛ و لعنة الله على أعدآئهم أجمعين؛ من الآن إلى قيام يوم الدِّين ؛ و لا حَوْل و لا قورَّة إلاَّ بالله العلى العظيم.

قالَ الله الحكيمُ في كِتابهِ الكريم:

يَا أَيُّهَا الَّذِينَ آمَنُوا لاَ تُقَدِّمُوا بَيْنَ يَدَى اللهِ وَ رَسُولِهِ وَ اتَّقُوا اللهَ إِنَّ الله سَمِيعُ عَلِيمٌ \_ يَا أَيُّهَا الَّذِينَ آمَنُوا لاَ تَر ْفَعُوا أَصْواَتَكُمْ فَوْقَ صَوْتِ النَّبِي وَ لاَ تَجْهِرُوا لَـهُ بِالْقَوْلِ كَجَهْر بَعْضِكُمْ لِبَعْضِ أَنْ تَحْبَطَ أَعْمَالُكُمْ وَ أَنْتُمْ لاَ تَشْعُرُونَ . \

«ای کسانی کُه ایمان آوردهاید! در مقابل خدا و رسول او از آنها سبقت نگیرید و تقدّم مجوئید، و از خدا بپرهیزیدکه خداوند شنوا و داناست. ای کسانی که ایمان آوردهاید! بالاتر و بلندتر از صدای پیغمبر صدای خود را بالا نبرید، و با او با صدای بلند همچنان که بعضی از شما با بعض دیگر مخاطبه می کنند، مخاطبه منمائید که این عمل موجب نابودی اعمال شما می شود بدون آنکه بفهمید»!

فطرت و عقل و شرع به انسان دستور می دهند که در کاری که بر عهدهٔ انسان نیست ، دخالت کردن غلط است . یعنی قوای سه گانه : قلب و عقل و دین همه بر این مطلب اتّفاق دارند که دخالت کردن در امور دینی و شرعی که از حیطهٔ ادراک و دائرهٔ سعهٔ انسان بیرون است ، اشتباه و مفاسدی به بار می آورد .

تعیین امام نمودن ، یعنی اختیار معنوی : قلبی و روحی و عقلی و طبیعی جامعهٔ مردم را به دست شخص مبتلا به رَاءِ نفسانی وافکار شیطانی همانندسایرافراد مردم

١ ـ آيهٔ اوّل و دوّم از سورهٔ حجرات : چهل و نهمين سوره از قرآن كريم .

که مبتلا به هوای نفس و غلبـهٔ شهوات هسـتند ، دادن از منطـق عقـل خـارج اسـت زيرا بنا بر منطق قرآن كريم پيوسته بايد حقّ ، مَرجع و مَدار عمل باشد ، و تعيين آن بــا حقّ است ، و انتخاب امام بر اساس اهواء و آراء مردم كه متّكي بـر تمايلات نفسانيّه است و اعتماد برحق ندارد نمی تواند میزان برای تشخیص وصول به واقع و استجلاب واقعیّت باشد . و اگر بنا باشد تعیین امام به دست مردم باشد و عزل و نصب اودر صورت خطا و عصیان ، و یا در صورت استقامت و عدم خطا ، بــه آراء مـردم تحقّـق پذیرد، در این صورت در واقع وحقیقت امر، مردم، امام امام خود میباشند.و نتیجه کـه تابع أخسّ مقدّمتين است ، أن واقعيّت را در سطح افكــار نازلـهٔ مـردم تــنزّل ميدهــد. یعنی در حقیقت آن واقعیّت و معنی و ربط با عالم امر از بین میرود ، و فقط همین نظریّات عادی و عامّی مردم ، راهبر و راهنمای توده خواهد شد ، در حالی که میدانیم امامت از ولايت جدا نيست ، و سياست پيوسته با معنويّـت و حقيقـت رَبط بـا عـالم ملكوت توأم است.

این حقیقت را ابن حمّاد عَبْدی شاعر اهل بیت در ابیات خود ، خوب با بیان صُغرى و كُبرى و نتيجهٔ مطلوبه آورده است آنجا كه گويد:

> أَقَمْنَا إِمَاماً إِنْ أَقَامَ عَلَى الْهِـُدَي فَقُلْنَا إِذَنْ أَنْتُمْ إِمَامُ إِمَامِكُمْ و لَكنَّنَا حْتَر ثَا الَّذِي احْتَار َ رَبُّنَا سَيَجْمَعُنَا يَوْمَ الْقِيامَةِ رَبُّنَا هَدَمْتُمْ بِأَيْدِيكُمْ قَواعِدَ دِينكُمْ ونَحْنُ عَلَينُور مِنَ اللَّهِ وَاصِـح

و قَالُو ار سُول الله ماا حْتَار بَعْده أ إمَاماً و لَكنَّا لأنفسنَا حْتَه سُا ١ أَطَعْنَاوَ لِنْ ضَلَّ الْهِدَايَةَ قَوَّمْنَا ٢ بحَمْدِمِنَ الرَّحْمَن تِهْتُمْ وَ لاَتِهْنَا ٣ لَنَا يَوْمَ خُمٍّ مَااعْتَدَيْنَا وَ لاَجِلْنَا ٤ فَتُجْزَوْنَ مَاقُلْتُمْو نُجْزَى الَّذِي قُلْنَا ٥ وَ دِينٌ عَلَى غَيْرِ الْقَوَاعِدِ لاَيْبْنِي ٦ فَيَارَبِّ زِدْنَا مِنْكَ نُوراً وَ ثَبِّتْنَا ٧

١ـ مخالفين ما ملى گويند: رسول خدا پس از خود براى امامت كسى را اختيار نكرد ، و ليكن ما خودمان براى خود انتخاب ميكنيم .

۲ ما امام و رهبری را منصوب می کنیم ، و او را بر پا می داریم، اگر بر راه

۱ـ«مناقب ابن شهراَشوب»، ج ۱، ص ۱۸۱ وص ۱۸۲ ازعَبْدی کـهدر عبـارات او مقصـود: سُـفيانبن مُصعب عبدي كوفي است ، روايت ميكند .

صواب و درست مردم را حرکت داد ، از او اطاعت میکنیم ، و اگر از راه هدایت گـم و گمراه شد ، ما او را مستقیم و راست و استوار میسازیم .

۳\_ ما به آنها می گوئیم: بنابراین شما امامِ امامِ خودتان هستید که در گمراهی و ضلالت متحیّرانه می روید؛ و امّا ما متحیّرانه هیچگاه در گمراهی گم نمی شویم و نابود نمی گردیم.

٤ و ليكن ما اختيار كرديم آن كس را كه پروردگار ما براى ما ، درروز غديرخم انتخاب كرد ، نه ما تجاوز و تعدی كرديم و نه حیله و مكر بكار زديم .

۵\_ پروردگار ما ، بین ما و شــما در روز قیـامت جمـع میکنـد ، آنگـاه شــما را پاداش بر طبق گفتارمان .

٦\_ شما با دست خودتان قواعد و پایههای دین خـود را فـرو ریختیـد! و دیـن بر غیر پایه و اساس ، ممکن نیست بنا شود .

۷\_ و ما با نوری از جانب خداوند هستیم که روشن و آشکار است ، پس ای پروردگار ما از جانب خودت این نور را زیاد گردان! و ما را در این صراط ثابت بدار»!

ابن شهر آشوب قبل از ذكر اين ابيات ، گفتگوئي را بين ابوالحسن رَفا و ابن رامين فقيه بدين طريق ذكر كرده است كه : ابوالحسن به ابن رامين گفت : چون رسول خدا الله از مدينه خارج شد ، كسي را براي مدينه و اهل آن جاي خود نگذارد .

ابن رامین در پاسخ او گفت: آری ؛ علی را بجای خود درمدینه جانشین گذارد.

ابوالحسن گفت: چگونه به مردمان مدینه نگفت: اِحْتَارُوا فَالِّنَکُمْ لاَتَجْتَمِعُونَ عَلَى الضَّلاَلِ! «برای امور خود، در نبودن من، خودتان یک نفر را انتخاب کنید چــون شما بر ضلال اجتماع نمی کنید»!

ابن رامین گفت : پیامبر می ترسید اگر اختیار را بـه مـردم واگـذارد ، در تعییـن قائم مقام بین آنها اختلاف شود و منجر به وقوع فتنه و فساد گردد .

ابوالحسن گفت : اگر فتنه و اختلافی پیدا می شد ، در موقع مراجعت بــه مدینـه از سفر خود ، آن را اصلاح می کرد ، و رفع فساد و اختلاف را می نمود .

ابن رامین گفت: اینکه پیغمبر خودش کسی را معیّن کند که کار بهترو استوارتر است.

ابوالحسن گفت : آیا پیغمبر برای پس از مرگ خود ، کسی را خلیفه معیّن کرد؟! ابن رامین گفت : نه .

ابوالحسن گفت: مرگش که از سفرش مهم تر و عظیم تر است. پس چگونه پس از مرگش برای اُمَّت خود دلش آرام و در امن بود، آن آرامش و امنی را که درسفر خود نداشت در حالی که درحال سفر خودش زنده بود، و بر امور امّت تسلّط واستیلا داشت ؟ عَبْدی شاعر معروف ، بحث و گفتگوی آنها را به این ابیات خود بُرید، و شروع کرد به خواندن این اشعار:

## وَقَالُوا رَسُول اللهِ مَا احْتَارَ بَعْدَهُ إِمَاماً وَ لَكِنَّا لأَنْفُسِنَا احْتَرْنَا \

در «ریحانة الأدب» شش بیت از آن را غیر از بیت ششم ، از عبدی: سُفیان بن مصعب ، از «مناقب ابن شهر آشوب» نقل کرده است .۲

و لیکن در «الغدیر» این ابیات را به عَبْدی: علی بن حَمَّاد بن عبدالله بَصْری نسبت داده است و گفته است: ما بر مجموعهٔ خطّی قدیمیای که از عصرهای پیشین است و در آن قصیدهای از ابن حَمَّادعَبْدی است، واقف شدیم. ابن شهر آشوب بعض ابیات آنرا آورده و به عَبْدی: سُفیان بن مصعب نسبت داده است، و بیاضی درکتاب «الصِّراطُ الْمُسْتَقِیم» خود از ابن شهر آشوب پیروی کرده است. و لیکن این قصیده متعلّق به ابن حَمَّاد است. آنگاه تمام قصیده را بالغ بر یکصد و شش بیت آورده است. این قصیده این قصیده بسیار عالی و در مدح امیرالمؤمنین النگین است و اوائش اینست:

## أَسَايلُنى عَمَّا أُلاَقِي مِنَ الأَسَا سَلِي اللَّيْلَ عَنِّي هَلْ أَجَنُّ إِذَا جَنَّا

«ای کُسی که از من می پرسی از آن مصائب دردناکی که بر من وارد شده است! تو از شب بپرس که چون فرا رسد، وجهان را در زیر پوشش تاریکی خود بگیرد آیا من دیوانه شده عقل خود را از دست می دهم»؟

و از جمله البات آن النست (للت ٥٥ تا ٥٩):

۱\_ «مناقب ابن شهرآشوب » ، ج ۱ ، ص ۱۸۱ .

٢\_ «ريحانة الأدب» ج ٤ ، ص ٩٩ .

وَلُو ْ فُضَّ بَيْنَ النَّاسِ مِعْشَارُ جُودِهِ وَكُلَّ جَواد جَادَ بالْمَالِ إِنَّمَا وَكُلَّ مَدِيحَ قُلْتُ أَوْ قَالَ قَائِلً سَيَخْسَرُمَنْ لَمْ يَعْتَصِمْ بولائِيهِ لِنذَلِكَ قَدْ وَالَيْتُهُ مُحْلِصَ الْولاَ

لَمَا عَرَفُوا فِي النَّاسِ بُحْلاً وَلاَضَنَّا ٢ قُصَاراًهُ أَنْ يَسْتَنَّ فِي الْجُودِمَاسَنَّا ٢ فَإِنَّ أَمِيراًلْمُوْمِنينَ بِهِ يُعْنَى ٣ وَ بَقْرَعُ يَوْمَ الْبُعْثِ مِنْ ثَدَم سِنَّا ٤ و كُنْتُ عَلَى الأَحْوالِ عَبْداً لَهُ قِنَّا ٥

۱\_ «اگر عُشْری از جـود و بخشـش او را جـدا کـرده بشـکنند و در بیـن مـردم تقسیم کنند ، دیگر هیچگونه بُخل وحرصی از مردم دیده نخواهد شد و بـهیادنخواهند داشت .

۲\_ و هر شخص جواد و بخشندهای که به مال خود جـود کنـد ، نـهایت امـرش این است که از طریق و روش و منهاجی که او نهاده است ، پیروی کرده و بدان سُـنّت و نَهْج عمل نموده است .

۳ـ و هر مدیحه را که من بسرایم و یا مدیحه سرای دیگری بسراید ، دربارهٔ هــر کس که باشد درحقیقت و واقع امر منظور آن مَد ٔ و ثنا ، امیرألمؤمنین التَّلَیْنُ می باشد .

٤ کسی که به ولایت او اعتصام نکند و چنگ نزند ، در آینده به خسران و زیان دچار می شود؛ و در روز رستاخیز از شدّت ندامت، دندانهای خود را بهم خواهد کوبید .

٥ و به همين جهت است كه من ولايت او را بر عهده دارم ، آن ولايت خالص و پاك و بدون شائبه را ؛و در جميع احوال بر اساس همان ولايت است كه من بندهٔ زرخريد و حلقه به گوش او هستم».

و سپس ادامه می دهد و ابیاتی را که در مَطْلع بـرای شـاهد بحـث آورده ایـم از بیت ۸٦ تا بیت ۹۱ می آورد، و تا آخر با ابیات نغز و دلنشین با سبکی بـدیع قصیـده را خاتمه می دهد. ا

۱ـ «الغدير» ج ٤ ص ١٥٥ تا ص ١٦٠ . و آخر ابيات در بيت ٩٨ تا ١٠٦ گويد :

تَمَ شَّلَتِ الأشْعَارُ عِنْدَهُمْ مُ لُكْنَا وَ جَلَّتْ مَعانيهِ فَزادَتْ بهَا حُسْنَا فَذَاكَ هَنذاءٌ فِنَى الرُّوسِ بلَا مَعْنَى مِنَالْكَرْبِ وَالتَّنْفيصِ قَدْ أُدَّخِلَ السِّجْنَا ابن شهر آشوب در کتاب «مناقب» خود شرح مُشْبعی از اخبار و روایات و اشعار دربارهٔ اقرار و اعتراف شیخین به ولایت امیرمؤمنان الگیا نقل می کند، که بالأخره منتهی به مخالفت آنان گردید.

چنین گوید: از «فضائل» احمد بن حَنْبل، و أحادیث ابی بکر بن مالک، و «إبانه» ابن بَطَّة، و «کشف» ثَعْلبی از براء بن عَازِب روایت است که گفت: چون ما با رسول خدا شَکُ از حِجّة الوداع برمی گشتیم، چون به غدیر خُم رسیدیم، ندا کرد: اَلصَّلاَةُ جَامِعَةٌ ا (نماز مجتمع کننده است).و رسول خدا زیر دودرختی را که درآنجابود تمیز و جارو کرد، و دست علی را گرفت و گفت:

أَلَسْتُ أَوْلَى بِالْمُؤْمِنِينَ مِنْ أَنْفُسِهِمْ ؟! قَالُوا : بَلَى يَا رَسُولَ الله ! قَالَ : أُولَسْتُ أُولَى مِنْ كُلِّ مُؤْمِن بَنَفْسِهِ ؟! قَالُوا : بَلَى ! قَالَ : هَذَا مَوْلَى مَنْ أَنَا مَوْلاَهُ ! اَللَّهُ مَّ وَالرِ مَسَنْ وَاللَهُ ، وَ عَادِ مَنْ عَادًاهُ ! فَقَالَ : فَلَقِيَهُ عُمَرُ بْنُ الْحُطَّابِ فَقَالَ : هَنيئاً لَكَ يَابْنَ أَبِى طَالِبِ ! وَاللهُ مُ مَوْلَى كُلِّ مُؤْمِن وَ مُؤْمِنَةٍ !

«آیا من به مؤمنانً از خود آنها به آنها ولایتم بیشتر نیست ؟! گفتند: آری یا رسول الله! گفت: آیا من نسبت به هر یک از مؤمنان ولایتم به او ازخود او به اوبیشتر

إذا ما رأوْها أحْسن الناس منطقاً تَكذُّ بها الأسْماع حَتَّى كَأَنَّها وَ فَى كُللِّ بَيْتٍ لَذَّة مُسْتَجِدَّة تَقَبَّلَها ربِّى وَ وَقَى ثَوابَها وَ صَلَّى عَلَى الأطْهار مِن لَ أحد

وأَثْبَتُهُمْ حَدَثاً وأَطْيْبَهُمْ لَحْنَا أَلَذٌ مِنْ أَيُسامِ الشَّبِيبَةِ لَوْ أَهْنَى إذا مَا الْتَسشاهُ قِيلَ: يَا لَيْتَهُ ثَثَى و تَقَلَّلُ ميزاني بِحَيْراتِها وَزُنْا إِلَهُ السَّماءِ ما عَسْعَسَ اللَّيْلُ لُوْجَنَّا

باید دانستکه :ابن حمّاد عَبْدی از أهل بصره ومعاصر شیخ صدوق وأقران او بوده است و نجاشی اورا ادراک کرده است . و او از کتب أبی احمد جلّودی بصری متوفّی در سنهٔ ۳۳۲ روایت می کند. و امّا عبدی کوفی : سفیان بن مصعب از اهل کوفه بوده و معاصر سیّد حمیری بوده و ظاهراً تا حدود سنهٔ ۱۷۸ که وفات حمیری بوده حیات داشته و حضرت صادق النی شیعه را امر کرده اند که اشعار او را در منازل خود بخوانند (الغدیر ج ۲ ص ۲۹۷) .

ا در زمان رسول خدا چون اراده می فرمود مردم را جمع کند ، از طرف او ندا می کردند : الصّلوة مجامِعَة یعنی : جمع کنندهٔ مردم نماز است ، مردم می فهمیدند که مطلبی است ، و باید برای استماع آنجمع شوند ؛ آنگاه در مسجد اجتماع می کردند . و ممکن است این ندا با إعراب اَلصّلاة َ جامِعَة بوده باشد که لفظ الصّلاة منصوب بر اغراء ، و جامعة حال باشد ، یعنی روی آورید به نماز که جمع کنندهٔ مؤمنین است .

نیست؟! گفتند: آری.گفت این (علی) مولای کسی است که من مولای او هستم! خداوندا مولای آن کس باش که اودرتحت مولویّت علی است!و دشمن بدار آنکس را که علی را دشمن دارد!

بَراَء گوید: پس از این، عمر بن خَطّاب، علی را ملاقات کرد و گفت: گوارا باد بر تو ای پسر ابوطالب! صبح کردی و روزگار خود را بدین منوال گذرانیدی که: مولای هر مرد مؤمن و هر زن مؤمنه ای هستی»!

ابوسعید خُدری در خبری آورده است که : ثُمَّ قَالَ النَّبی ﷺ : یَا قَوْمِ هَنِّتُونی ابوسعید خُدری در خبری آورده است که : ثُمَّ قَالَ النَّبی النَّبُوَّةِ ، وَ خَصَ الْهُ لَلَّ اللَّمَامَةِ . فَلَقِی اللَّمُونی اللَّهُ وَمَنی اللَّهُ وَقَالَ : طُوبَی لَک یَا أَبَاالْحَسَنِ ! أَصْبَحْتَ مَوْلاَی وَ مَوْلَی کُلِّ مُؤْمِنةٍ !

«و سپس پیامبر گفت: ای اُمَّت من و قوم من! به من تهنیت بگوئید! به من تهنیت بگوئید! به من تهنیت بگوئید! خطربت تهنیت بگوئید! خداوند مرا به نبوّت برگزیده، و أهل بیت مرا به امامت برگزید.عمربت خطّاب که پس از این واقعه، امیرالمؤمنین الگیگار را دیدار کرد، گفت: مبارک باد برتو ای ابوالحسن! صبح کردی درحالی که مولای من و مولای هر مرد مؤمن و هرزن مؤمنهای هستی»!

خرگوشی نیز در کتاب «شرف المُصْطَفی» از بَراء بن عازب در خبری آورده است که : پیامبر ﷺ فرمود : اَللَّـهُمَّ وَالرِ مَنْ وَالاَهُ ، وَ عَـادِ مَنْ عَـادَاهُ . فَلَقِیَـهُ عُمَـرُ بَعْـدَ ذَلِكَ فَقَالَ : هَنيئاً لَكَ يَابْنَ أَبِيطَالِب ! أَصْبَحْتَ وَ أَمْسَيْتَ مَوْلَى كُلِّ مُؤْمِن وَ مُؤْمِنَةٍ .

و أبوبكر باقلاني در كتاب «تمهيد» خود اين حديث را ذكر كُـرده و بـه نحـوى تأويل كرده است .

قَالَ : إِنَّهُ مَوْلاًى .

«تو با على طورى رفتار مى كنى كه با احدى از صحابهٔ رسول خدا اين طور رفتار نمى كنى! عمر گفت: به علّت اينكه او مولاى من است». سيّد حميرى گويد:

عَن الرَّحْمَن يَنْطِقُ باعْتِزَامِ ١ إشَارَةً غَيْرَ مُصْغ لِلْكَلاَمِ ٢ أخِي مَوْلاَهُ فَاسْتَمِعُواكَلاَمي ٣ وَقَدْ حَصَدَتْ يَدَاهُ مِنَ الزِّحَامِ ٤ الأئامِ فَلِمْ عَصَى مَوْلَى الأئامِ ٥ و قَالَ مُحَمَّدُ بغدير خُمِّ يَصِيحُ و قَدْ أَشَارَ إلَيْهِ فَيكُمْ أَلاَ مَن ْ كُنْتُ مَوْلاَهُ فَهَذَا فَقَامَ الشَّيْخُ يَقْدُ مُهُمْ إلَيْهِ يُنَادِى : أَنْتَ مَوْلاَى وَ مَوْلَى

۱\_ «و محمّد در غدیرخم از جانب خداوند رحمان با گفتار غیر قابل برگشت سخن می گفت .

۲ فریاد می زد و در میان شما جمعیّت اشاره می کرد به او اشاره کردنی ؛و در این سخن به اقتصار و کوتاهی گفتار نپرداخت و حق مطلب را ادا کرد .

۳\_ آگاه باشید که : هر کس که من مولای او هستم ، پس این برادرِ من مولای اوست . پس سخن مرا بشنوید!

٤\_ پس شيخ ايستاد ، و براى بيعت و تهنيت از مردم جلو افتاد و در حالى كه از تزاحم و جمعيت دو دست او پيچيده شده بود ،

۵ فریاد میزد: تو مولای من هستی و مولای همگان هستی! پس چرا او مخالفت و عصیان مولای همگان را کرد»؟

و نيز حِمْيَري گويد:

فَكُونُـوا لِـلْوَصِيِّ مُسَاعِدِينَـا ١ وَ لَسْنَا عَنْ وَلاَئِكَ رَاغِبِـينَا ٢ فَـقُلْتِ: أَخَـذْتُ عَـهْدَكُمْ عَلَى ذَا لَـقَدْ أَصْبَحْتَ مَـوْلاَنــا جَـمِيعــاً

۱\_ «پس گفتی تـو (عائشـه) مـن پیمـان شـما را بـر ولایـت علی گرفتـم، و بنابراین مساعد و کمک کار وصی پیامبر باشید!

۲\_ و گفتی : و حقّاً تـ و ای علـی در حالی کـه مـ ولای همـهٔ مـا بـ ودی صبـح کردی ! و ما از قبول ولایت تو اعراض نمی کنیم »!

و نیز حمیری گوید:

۱\_ «ديوان حميرى» قصيدهٔ ١٦٦ ص ٣٩٧. و «الغدير» ج ٢، ص ٢٢٩. .و «أعيان الشيعة» طبع دوّم، ج ١٢، ص ١٥٤. و «مناقب ابن شهر آشوب» ج ١، ص ٥٣٥.

۲\_ «ديـوان حمـيرى» قصيـدهٔ ۱۸۱ ، ص ٤٣٠ ، بيــت ١٥ و ١٦ از قصيـدهٔ ٥٢ بيتــى در فضيلــت أميرالمؤمنين التَّيِّةُ و «أعيان الشَّيعة» ، ج ١٦ ، ص ١٥٧ . و «مناقب ابن شهر آشوب» ج ١، ص ٥٣٥ .

قَامَ النَّبِيُّ يَوْمَ خُمِّ خَاطِباً فَقَالَ: مَنْ كُنْتُ لَهُ مَوْلَى فَذَا إِنَّ رِجَالاً بَايَعَ ثُهُ إِلَّمَا قَالُوا سَمِعْنَا وَأَطَعْنَا أَجْمَعَا وَ جَاءَ هُمْ مَشِيخَةٌ يَقْدُمُهُمْ قَالَ لَهُ: بَخ بَخ مَن مِثْلُكَ

بجَانب الدَّوْحَاتِ أَوْحِيَالِهَا ١ مَوْلاَهُ رَبِّ اللهَ هَدْ مِرَاراً قَالَهَا ٢ بَايَعَتِ الله فَمَا بَدَالَهَا ٣ وَأَسْرَعُوا بِالأَلْسُنِ اللَّيِعَالَهَا ٤ شَيْخٌ يُهَنِّى حَبَّذاً مَنَالُهَا ٥ أَصْبَحْتَ مَوْلَى الْمُؤْمِنِينَ يَالَهَا ٢

۱\_ «پیغمبر در روز غدیـر خـم در کنـار درختهـا و یـا در مقـابل آنــها بپــا ایستاده ، و مردم را مخاطب ساخت .

۲\_ پس گفت : هر آنکس که من مولای او هستم ، این مولای اوست. خداوندا گواه باش ، و این را مکرر گفت .

٣ حقاً مرداني كه با او بيعت كردند ، با خداوند بيعت كردند ، و اشكالي در اين بيعت بر ايشان ظاهر نشد .

٤\_ گفتند : گوش داديم ، و همگي اطاعت نموديم ، و با گفتار و زبان در اشتغال امر ولايت سرعت مي كردند .

٥ ـ و به نزد آنها آمدند جماعت شيوخي كـه در پيشـاپيـش آنـها شـيخي بودكـه تهنيت مي گفت ؛ چه عطيّهٔ خوبي است ولايت .

7\_ آن شیخ به علی گفت: آفرین ، آفرین ، کیست همانند تو ؟ که صبح کردی در حالی که مولای مؤمنان هستی! ای چه نعمت و بهرهای است ولایت»!

## عَونْي گويد:"

\_\_\_\_\_

۱\_در «مناقب» اشتقالها ضبط کرده است؛ و همچنین در «أعیان الشیعة»؛ و درحاشیهٔ «مناقب» مصحّح اثتقالها با ثاء آورده است. و در «دیوان حمیری» اشتغالها باغین ضبط کرده است. و ما چون معنای مناسبی غیر از اشتغالها نیافتیم آنهم مناسب فی الجمله؛ فلهذا در شعر با غین آوردیم.

۲\_ «دیـوان حمـیری» قصیـدهٔ ۱۳۳ ص ۳۲۹ تـا ص ۳۳۱. و «أعیـان الشــیعة» ج ۱۲، ص ۱٦۱. و
 «مناقب» ج ۱، ص ٥٣٥.

۳\_ أبومحمّد عَونْی: طلحة بن عبیداللـه بن أبیعَوْن غسًانی، در «الغدیـر» ج ٤ از ص ١٢٤ تــا ص ١٤٠ تــ وحضرت أمیرالمؤمنین وحضرت صادق التخیلات آورده ترجمهٔ حال او و بعضی از قصائد او را در مدح أهل بیت وحضرت أمیرالمؤمنین وحضرت التخیلات آنقدرعــالی و راقی است . انصــافاً اشعار نغز و آبــدار و رشیق و عمیق است . اشعار او دربارهٔ اهل بیت التخیلات آنقدرعــالی و راقی

حَتَّى لَقَد ْ قَالَ ابْنُ خَطَّابِ لَهُ لَمَّا تَقَوَّضَ مِنْ هُنَاكَ وَ قَامًا ١ أَصْبَحْتَ مَو ْلاَى وَ مَو لَى كُلِّ مَن ْ صَلَّى لِرَبِّ الْعَالَمِينَ وَ صَامًا ٢ أَصْبَحْتَ مَوْلاَى وَ مَولَى كُلِّ مَن ْ

۱\_ «تا اینکـه ابـن خطّـاب در وقتـی کـه علـی از مکـان خـود حرکـت کـرد و برخاست ، به او گفت :

۲\_ صبح کردی در حالی که مولای مـن شـدی ، و مـولای هـر کـس کـه بـرای پروردگار جهانیان نماز بخواند و روزه بگیرد»!

و نیز عونی گوید :

نَادَى وَ لَمْ يَكُ كَاذِباً بَخْ بَخْ أَبَـا حَسَن تُريعُ الشِّـيبَ وَ الشُّبّـانِ ١ أَصْبَحْتَ مَوْلَى الْمُؤْمِنينَ جَمَـاعَةً مَوْلَـى إِنَاثِـهمُ مَـعَ الذُّكُـــرَانِ ٢ أَصْبَحْتَ مَوْلَى الْمُؤْمِنينَ جَمَـاعَةً

۱\_ «عمر على را ندا كرد \_ و در اين ندا دروغگو نبود \_ كه آفرين آفرين بر تـ و اى اباالحسن كه موجب ترقّى و رشد و نمو هر پير و جوان شدى»!

۲\_ صبح کردی در حالی که مَوْلای تمام جماعت مؤمنان هستی! مولای زنان ایشان و مولای مردهای ایشان»!

۲\_ و خطیب منیح گوید:

و قَالَ لَهُمْ: رَضِيتُمْ بِی وَلِيًّا فَقَالَ: وَلِيُّا كُمُ بَعْدِی عَلِی فَقَالَ: وَلِیُّا كُمْ بَعْدِی عَلِی فَقَالَ لِقَوْلِهِ عُمَرُ سَرِیعاً هَنیئاً یَا عَلِی أَنْتَ مَوْلًی

فَقَالُوا: يَا مُحَمَّدُ قَدْ رَضِينَا ٢ وَ مَوْلاَكُمْ فَكُونُوا عَارِفِينَا ٢ و قَالَ لَهُ مَقَالَ الْواصِفِينَا ٣ عَلَيْنَا مَا بَقِيتَ و مَا بَقِينَا ٣٤

. ۱ـ «ييغمبر به أن قوم گفت: أيا شما راضي هستيد كه من صاحب اختيار

 $\triangleleft$ 

است که قافلهها برای به دست آوردن اشعار او به راه می افتاده است . منیر شاعر پدر احمد بن منیر ،اشعار عوانی را در بازارهای طرابلس می خوانده است . و گوش مردم آن سامان را بدین فضائل زینت می داده است . لیکن این ندای بر اهل بیت و برذکر مناقب ایشان برای ابن عساکر گران آمده و خواسته است آوازه و آبروی منیر شاعر را مشور و ملبس کندفلهذا گفته است که :او دربازارهای طرابلس با شعر عونی تغنی می کرده است. و ابن خلگان بعد از مدتی از سپری شدن روزگار آمد و بر اشعار عوانی واقف شد و بیش ازابن عساکر به تنقید پرداخت و بدون ذکر اشعار عوانی فقط گفته است که منیر در بازارها تغنی می کرده است .

١- «مناقب ابن شهرآشوب» ج ١، ص ٥٣٥؛ و «الغدير» ج ٤، ص ١٢٧.٢ و٣ـ «مناقب ابن شهرآشوب» ج ١، ص ٥٣٥ و ٥٣٦.

شما باشم ؟ آن قوم گفتند : ای محمّد راضی هستیم !

۲\_ پیغمبر گفت صاحب اختیار و ولی شما بعد از من علی است ؛ و بنابراین باید
 بدین موضوع معرفت داشته باشید!

۳\_ پس در دنبال گفتار رسول خدا با سرعت مانند گفتار کسی که بخواهد کسی را توصیف کند ، عمر گفت :

٤\_ گوارا و پربرکت باد بر تو ای علی! تو ولی و صاحب اختیار ما هستی تا وقتی که تو زنده باشی و ما زنده باشیم»!

معاویة بن عمّار از حضرت صادق السَّنِ در خبری روایت کرده است که : لَمَّا قَالَ النَّبِیُ ﷺ در خبری روایت کرده است که : لَمَّا قَالَ النَّبِی ﷺ : «وَ لَوْ تَقَوَّلُ هُ مَا أَمْرَهُ بِهَذَا ، وَ مَا هُوَ إِلاَّ شَسِيءٌ يَتَقَوَّلُهُ ، فَانْزَلَ الله تَعَالَى : «وَ لَوْ تَقَوَّلُ عَلَيْنَا بَعْضَ الْأَقَاوِيل لأَخَذْنَا مِنْهُ بالْيَمِين ، ثُمَّ لَقَطَعْنَا مِنْهُ الْوَتِينَ ، فَمَا مِنْكُمْ مِنْ أَحَدٍ عَنْهُ حَاجِز ينَ ، وَ الله لَتَذَكْرَةٌ لِلْمُتَّقِينَ ، وَ إِنَّا لَنَعْلَمُ أَنَّ مِنْكُمْ مُكَذَّبِينَ ، وَ إِنَّهُ لَحَسْرَةٌ عَلَى الْكَافِرِينَ ( يَعْنَى مُحَمَّداً ) وَ إِنَّهُ لَحَقُ الْيُقِينَ \ ( يَعْنَى بِهِ عَلِيًّا )».

چون پیغمبر کش فرمود: هر کس که من مولای او هستم علی مولای اوست؛ آن شخصی که از قبیله عَلیی بود گفت: اینطور نیست، سوگند به خداوند که خدا او را امر به این کار نکرده است، و این مطلبی است که پیامبر از خودش ساخته و پرداخته و به خدا نسبت داده است.

در این حال خداوند این آیه را فرو فرستاد: اگر محمّد از نزد خود بعضی از گفتارها را بسازد و به ما ببندد، ما او را با دست قدرت خود خواهیم گرفت و سپس هر آینه حتماً شاهرگ قلب او را که از آن خون به رگها جاری می شود قطع خواهیم کرد، و هیچیک از شما نمی تواند مانع و او را حفظ و نگهداری کند. و حقّا این قرآن کتاب اندرز و موعظه و یادآوری برای متّقیان است. و حقّاً ما می دانیم که جماعتی از شما تکذیب کنندگانند. و حقّاً او حسرت برای کافران است (یعنی محمّد) و حقّاً او حقّاً و حقیی علی)».

حَسَّان جَمَّال در خبري از حضرت صادق العَلَيُّلا روايت كرده است كه: فَلَمَّا

١\_ آيات ٤٤ تا ٥٠ از سورة ٦٩ : الحاقّة .

٢\_ آيهٔ ٥١ ، از همين سوره .

رَأُوهُ رَافِعاً يَدَيْهِ \_ يَعْنَى رَسُولَ اللهِ ﷺ قَالَ بَعْضُهُمُ : الْظُرُوا إِلَى عَيْنَيْهِ تُدُوراَنِ كَأَنَّهُمَا عَيْنَا مَجْنُونَ . فَنَزَلَ جَبْرَئِيلُ الْكَانِينُ بهذهِ الآيَةِ : ﴿ إِنْ يَكَادُ الَّذِيسَ كَفَرُوا لَيُولِلُهُ الْكَانُونُ الْكَارُونَ إِنَّهُ لَمَجْنُونٌ ، وَ مَا هُوَ إِلاَّ ذِكْرٌ لِلْعَالَمِينَ » . لا لَيُزْلِقُونَكَ بأَبْصَارِهِمْ لَمَّا سَمِعُوا الذِّكْرَ وَ يَقُولُونَ إَنَّهُ لَمَجْنُونٌ ، وَ مَا هُوَ إِلاَّ ذِكْرٌ لِلْعَالَمِينَ » . \

«چُون رسول خدا را دیدند که دستهای خود را بلند کرده است ، بعضی از آنان گفتند: به چشمان او بنگرید که چگونه در گردش است مانند دو چشم دیوانه . در این حال جبرائیل الگیا این آیه را فرود آورد: ای پیغمبر! نزدیک بود که آنان که کافر شدهاند تو را با چشم زخم خود ، چشم زنند چون آیات قرآن و ذکر خدا را شنیدند ، و می گویند: او دیوانه است در حالی که این قرآن جز کتاب ذکر و یادآوری برای عالمیان چیزی نیست».

فَمَوْلاَهُمِنْ بَعْدِى عَلِى ٌ فَأَذْعِنُوا ١ وكَمْ مِنْ شَقِى ِّ يَسْتَزِلَ وَ يُفْتِنُ ٢ لِمَا بِالَّذِى لَمْ يُؤَ ْتَهُ لَمُزَيِّنُ٣ فَيَا عَجَباً أَنَّى وَ مِنْ أَيْنَ يُوقِنَ ٤ و سید حمیری ، همچنین گوید:
فَقَالَ: أَلاَ مَنْ كُنْتُ مَوْلاهُ مِنْكُمُ
فَقَالَ شَقِیٌّ مِنْهُمُ لِقَرینهِ
يَـمُدُّ بِضَبْعَیْهِ عَلِیَّا وَ إِنَّـهُ
كَـأَنْ لَـمْ یَـكُنْ فِی قَلْبِهِ ثِـقَةً بِهِ

۱\_ «پس پیغمبر گفت: آگاه باشید هـ ر کـس کـه مـن مـولای او هسـتم ، علـی بعد از من مولای اوست ، پس اذعان و اعتراف کنید!

۲\_ از میان آن مردم یک مرد شقی به رفیقــش گفــت ــ و چــه بســیار از مردمـان شقی که موجب لغزش و وقوع در فتنه و فساد میشوند ــ:

۳\_ او با دو بازوی خود علی را بلند کرده ، و او چیزی را که بــه او نــازل نشــده و وحی نشده نمایش می دهد .

٤\_ مثل اینکه اصلاً این مرد شقی به پیغمبر وثوق ندارد . ای عجبا چـه موقـع و از کجا یقین پیدا میکند»؟

سيّد مرتضى در كتاب «تَنْزيه» خود آورده است كه: إنّ النّبسى عَلَى لَمَّا نَصَّ عَلَى أُمِيرالْمُوْمِنِينَ النَّكِي الْإِمَامَةَ فِي ابْتِدَآءِ الأَمْر جَآءَهُ قَوْمٌ مِنْ قُرَيْسَ قَالُوا لَهُ: يَا رَسُولَ اللهِ إِنَّ النَّاسَ قَريبُوعَهْ إِبالإِسْلاَم وَ لاَ يَرْضُواْ أَنْ تَكُونَ النُّبُوّةُ فِيكَ وَ الإِمَامَةُ يَا رَسُولَ اللهِ إِنَّ النَّاسَ قَريبُوعَهْ إِبالإِسْلاَم وَ لاَ يَرْضُواْ أَنْ تَكُونَ النَّبُوّةُ فِيكَ وَ الإِمَامَةُ

١ ـ آيه ٥١ ، از سورهٔ ٦٨ : قلم .

فِي ابْن عَمِّكَ ، فَلَو ْ عَدَلْتَ بِهَا إِلَى حِين لَكَانَ أُولَى !

«چـون رسـول خـدا گی در أوّل امـر، تصریح بـه خلافـت امـیرالمؤمنین الگی در أوّل امـر، تصریح بـه خلافـت امـیرالمؤمنین الگی نمودند جماعتی از طائفهٔ قریش به خدمتش آمده و گفتند: یا رسول اللـه! مردم، دیـر زمانی نیست که از جاهلیّت به دین اسلام گرویدهاند، و ایشان را ناخوشایند است کـه نبوّت درتو، و امامت در پسر عموی تو بوده باشد؛ واگرتا زمانی بین ولایت علی وغـیر علی فرق نگذاری و صرف نظر کنی سزاوارتر است!

پیامبر کش فرمود: من این کار را از نود خود و به رأی خود نکردهام تا در آن اختیار داشته باشم ، ولیکن خدا به من امر کرده است ، و او بر من واجب نموده است . گفتند: پس بنابراین چون تو از مخالفت پروردگارت می ترسی ، و بدین پیشنهاد عمل نمی کنی ؛ در خلافت علی شخصی را از قریش شریک گردان تا بدینوسیله مردم آرامش پیدا کنند و این أمر تمام شود و از مردم مخالفتی بر علیه توسر نزند. این آیه نازل شد: ای پیغمبر اگر چیزی را شریک قرار دهی هرآینه عمل تو حَبْط و نابود می شود ، و هر آینه از زیانکاران می باشی »!

عَبْدُالْعظيم حَسَنَى از حضرت صادق السَّلِيلِ درخبرى روايت مى كند كه: قَالَ رَجُلٌ مِنْ بَنِى عَدِى أَ: اجْتَمَعَتْ إلَى قُرَيْسُ فَأَتَيْنَا النَّبِيَ ﷺ فَقَالُوا: يَا رَسُولَ اللهِ: إِنَّا كُنَّا تَرَكَّنَا عِبَادَةَ الأُوثَانِ وَاتَّبَعْنَاكَ فَأَشْرِكُنَا فِي وَلاَيَةٍ عَلِي فَنَكُونَ شُركاءً. فَهَبَطَ جَبْرَئِيلُ عَلَى فَنَكُونَ شُركاءً. فَهَبَطَ جَبْرئِيلُ عَلَى النَّبِيَ ﷺ فَقَالَ: يَا مُحَمَّدُ ! لَئِنْ أَشْركَنَ أَشْركَتَ لَيَحْبَطَنَ عَمَلُك وَ لَتَكُونَ مِنَ الْخَاسِرينَ.

«مردی از طائفهٔ بنی عَدی گوید: جماعتی از قریش نزد من آمدند و با آنها نزد رسول خدا گی آمدیم . ایشان گفتند: یا رسول الله! ما در پرستش بتها بودیم و آنها را ترک نمودیم و از تو پیروی کردیم ؛ بنابراین ما را در ولایت علی شریک

١\_ آية ٦٥ ، از سورة ٣٩ : زُمَر .

گردان تا در امر إمامت شریک باشیم . جبرائیل نازل شد و این آیه را آورد : اگر شریک قرار دهی هر آینه عَمَلَت نابود شده و از زیانکاران می باشی !

آن مردی که از بنی عَدی بود گوید: از گفتار پیغمبر سینهٔ من تنگ شد و بطور فرار از شدّت فشاری که بر من وارد شد خارج شدم؛ ناگهان در راه به اسب سواری برخورد کردم که بر روی اسب قهوهای رنگ مایل به قرمز نشسته و عمامهٔ زردی بر سر داشت و بوی مشک از او ساطع بود، و به من گفت: ای مرد لَقَدْ عَقَدَ مُحَمَّدُ عُقْدَ الله لاَ یَحُلُّهَا إِلاَّ کَافِرٌ أَوْ مُنَافِقٌ. «هرآینه محمّد پیمانی بسته است که آن را باز نمی کند مگر شخص کافر و یا منافق»!

من به نزد پیغمبر آمدم و او را از این داستان آگاه کردم. پیغمبر فرمود: آیا آن مرد سواره را شناختی ؟! او جبرائیل الگیلی بود که بر شما پیمان ولایت را عرضه کرد که: اگر آن پیمان را بگشائید و در آن شک بیاورید در روز قیامت دشمن شما خواهد بود.

سيّد حميري گويد:

و قَامَ مُحَمَّدُ بغَدِيرِ خُمِّ الْاَ مَن كُنْتُ مَن عَادَى عَلِيًا إِلَه فَهَذَا فَقَالَ مُحَمَّدُ مَن عَادَى عَلِيًا فَقَالَ مُحَالِف مِنْ عَادَى عَلِيًا فَقَالَ مُحَالِف مِنْهُمْ عُتُل لَّ لَعَمْر أبيك لَوْ يَسْطِعْ هَذَا فَنَحْن بَسُوءِ رَأَيهما نُعَادِى

فَنَادَى مُعْلِناً صَوْتاً بَدِيًا ١ لَهُ مَوْلَى وَكَانَ بِهِ حَفِيًا ٢ وكُنْ لِولِيِّهِ مَوْلًى ولِيَّا ٣ لأولا هُمْ بِهِ قَوْلاَ خَفِيًا ٤ لَصَيَّرَ بَعْدَهُ هَذَا نَبِيًا ٥ بَنى تَيْم وَ لأَنَهْوَى عَدِيًا ٢

۱\_ «محمّد در روز غدیر خم " بپا خاست و با صدای بلند و آشکارا مردم را در خطاب خود صدا زد:

۲\_ آگاه باشید که: هر کس من مولای اویم این مرد مولای اوست و به امور او و ضعیّات و احوال او عارف است.

٣ ای خدای من ! دشمن بدار آن را که علی را دشمن بدارد ، و برای آن که

۱ ـ «ديـوان حمـيرى» قصيـدهٔ ۱۹۸ ، ص ٤٥٨ و ص ٤٥٩ . و «اعيـان الشّـيعة» ج ١٦ ، ص ١٦٤ . و «مناقب ابن شهرآشوب» ج ١ ، ص ٥٣٧ .

ولايت على را پذيرفته است وليّ و سرپرست و صاحب اختيار و مولى باش!

٤\_ يكنفر از ميان آنها كه مرد سرسـخت و سركشــى بـود بـا سـخن آهسـته بـه اوَّلين از آن مردم گفت :

۵\_ به پدرت سوگند که اگر محمّد می توانست ، علی را بعد از خود پیغمبر می کرد .

٦ و بر اساس این بداندیشی که این دو نفر داشتند ما دشمن بنی تَیم هستیم و میل به سوی بنی عدی نداریم » .

از حضرت باقرالگیگی روایت است که: در این حال پسر هِنْد برخاست و با حال تکبر و نخوت ، دستهای خود را راست و به پائین کشیده کرده و با حال خشم و غضب خارج شد در حالی که از جانب راست به عبد الله بن قیس أشعری و ازجانب چپ به مُغیرة بن شعبة تکیه زده بود می گفت:

وَ اللَّهِ لاَ نُصَدِّقُ مُحَمَّداً عَلَى مَقَالَتِهِ وَ لاَ نُقِرُّ عَلِيًّا بِولاَيَتِهِ .فَنَزلَ : «فَللَ صَدَّقَ وَ لاَ صَلَّى \* وَ لَكِنْ كَذَّبَ وَ تَوَلَّى \* ثُمَّ ذَهَبَ إِلَى أَهْلِهِ يَتَمَطَّى \* أُولُى لَكَ فَأُولُى \* ثُمَّ أُولُى \* ثُمَّ أُولُى لَكَ فَأُولُى » . أَولُى لَكَ فَأُولُى » . أ

«سوگند به خدا که ما محمّد را در گفتارش تصدیق نمی کنیم و علی را بر ولایت قرار نمی دهیم . و این آیات نازل شد: نه تصدیق می کند و نه نماز می خواند، ولیکن تکذیب می نماید و پشت می کند وسپس متکبّرانه و متبخترانه به سوی اهل خود می رود. آتش سزاوار تر است به تو، پس سزاوار تر است، وسپس سزاوار تر است و پسس از آن نیز سزاوار تر است » .

در این حال رسول خدا گی نیّت برگرداندن و کشتن او را نمودند ؛ جبرائیل فرود آمد و این آیه را آورد : لأ تُحَرِّك به لِسَائك َلِتَعْجَل به (زبان خود را به ایننیّت حرکت مده ودر این کارتعجیل مکن»! فلهذا رسول خدا ساکت شدند و از اوصرفنظر کردند .

و از امام الطَّكِينُ در تفسير آيــهٔ : وَ قَــالَ الَّــذِينَ لاَ يَرْجُونَ لِقَائَنَا ائْتِ بِقُرْآن غَيْر هَذَا

١\_ آية ٣١ تا ٣٥، از سورة ٧٥: قيامت .

۲\_ آیهٔ ۱۹ از سورهٔ ۷۵: قیامت .

أو بَدِّلُهُ (و گفتند آن كسانى كه اميد لقا و ديدار ما را ندارند: تـو قرآنـى غـير از ايـن قرآن بياور و يا آن را تبديل كن) وارد اسـت كـه: ايـن گفتـار دشـمنان خداسـت كـه دربارهٔ رسـول او در غيبتش مـى گفتنـد و چنيـن مـى پنداشـتند كـه او سـخن آنـها را نمى شنود: اگر محمّد ما را به جاى على به ولايت بنشاند و يا آيهاى را بـه جـاى آيـهٔ ديگرى بنشاند درست است».

خداوند عزّوجل بر رد سخن ایشان فرمود: ای پیغمبر بگو:مَا یَکُون ُلِی أَنْ أَبَدّلَمه مِنْ تِلْقَاءِ نَفْسِی لِنْ أَتَّبِعُ إِلاَّ مَا يُوحَى إِلَى َ إِنِّى أَخَاف ُ لِنْ عَصَيْتُ رَبِّی عَـذَاب َ يَـوْم عَظِيْم . «من این طور نیستم که بتوانم از نزد خودم چیزی را تغییرو تبدیل دهم، من فقـط متابعت از آن چیزی را می نمایم که به من وحـی شده است؛ مـن از پـروردگـارم در صورت عصیان وگناه از امر او نگران هستم که در روز بزرگی مرا به عذاب خود مبتـلا کند».

و از حضرت ابوالحَسَن موسی بن جَعْفر الطَّلِیُلاً وارد است که رسول خدا کی مردم را به ولایت خصوص علی بن ابیطالب فرا خواندند ؛ مردم اَنحضرت را متّهم کردند و از نزد او خارج شدند ، این آیه را خداوند فرستاد :

قُلْ إِنِّى لاَ أَمْلِكَ لَكُمْ ضَرَّا وَ لاَ نَفْعاً \* قُلْ إِنِّى لَـنْ يُجيرَنى مِـنَ اللـهِ (إِنْ عَصَيْتُهُ) أَحَدٌ وَ لَنْ أَجدَ مِنْ دُ ونِهِ مُلْتَحَداً \* إِلاَّ بَلاَغاً مِنَ اللهِ وَ رِسَالاَتِهِ ( فِي عَلِي ) وَ مَـنْ يَعْصِ الله وَ رَسُولَهُ ( فِي عَلِي ) فَإِنَّ لَهُ نَارَ جَهَنَّمَ خَالِدِينَ فيها أَبَداً . \ الله وَ رَسُولَهُ ( فِي وَلَايَةٍ عَلِي ) فَإِنَّ لَهُ نَارَ جَهَنَّمَ خَالِدِينَ فيها أَبَداً . \

«بگو ای پیغمبر! من ابداً مالک چیزی برای شما نیستم نه ضرری و نه منفعتی! بگو (اگر من مخالفت امر خداوند را بکنم) هیچ کدام از مردم نمی تواند مرا در پناه خود آورد و من غیر از خدا برای خودم هیچ پناهگاهی نمی بابم مگر اینکه از خداوند و رسالات او (درباره علی) ابلاغ کنم و هر کس که خدا و رسول او را (دربارهٔ ولایت علی) مخالفت کند ، جزای او آتش جهنّم است که در آن مخلّد

ا ِ آیهٔ ۱۵ ، از سورهٔ ۱۰ یونس . و تمام آیه این طور است : وَ إِذَا تُثْلَی عَلَیْهِمْ ءَایَاتُنَا بَیِّنَـات قَالَ الَّذیــنَ لاَ یَرْجُونَ لِقَائَنَا ائــتِ بِقُـرْآنِ غَـیْرَ هَـذَا اُوْ بَدَّلَـهُ قُـلْ مَـا یَکُــونُ لِـی اُن اُبَدَّلَـهُ مِـن تِلْقَـاءِ نَفْسِـی إِن أَتَّبِـعُ إِلاَّ مَـا یُوحَی إِلَیَّ إِنِّی اَخَافُ إِن عَصَیْتُ رَبِّی عَذَابَ یَومْ عَظِیم .

٢- اقتباس از آیهٔ ۲۱ تا ۲۳ ، از سورهٔ ۷۳ : جن ؛ زیرا که در آیهٔ شریفه و لا ضراً و لا رَشَدا میباشد،
 و ثانیاً کلمهٔ إن عَصَیْتُهُ در آیه نیامده است .

خواهند بود».

و نيز از حضرت موسى بن جعفر الطَّيْكُ روايت است كه: آيـهٔ سـورهٔ مُزَّمًـل را اين طور تفسير كردهاند: وَ اصْبر ْ عَلَى مَا يَقُولُونَ (فِيك) وَ اهْجُرهُمْ هَجْـراً جَمِيـلاً \* وَ ذَرْنى وَ الْمُكَذَّبِيْنَ (بوَصِيِّك) أُولِى النَّعْمَةِ وَ مَهِّلْهُمْ قَلِيلاً. \

«شکیباً باش بر آنچه (دربارهٔ تو) می گویند ، و از ایشان به طور پسندیده ونیکو دوری گزین. و مرا واگذار با تکذیب کنندگان (دربارهٔ وصی تو) که آن تکذیب کنندگان خوشگذران و رفاه طلب هستند ؛ و مدّت کمی ایشان را مهلت بده»!

و از بعضى از معصومين السَّلِيَّا وارد است كه: آية سورة مرسلات را اين طور تفسير كرده اند: ويْلٌ يَوْمُئِنِ فِللْمُكَذَّبِينَ (يَا مُحَمَّدُ بِمَا أُوحِى إِلَيْكَ مِنْ وَلاَيَةِ عَلِى) تفسير كرده اند: ويْلٌ يَوْمُئِن فِلْمُكَذَّبِينَ (يَا مُحَمَّدُ بِمَا أُوحِى إِلَيْكَ مِنْ وَلاَيَةِ عَلِى) أَلَمْ ثُهْ لِكِ الأُولِينَ (اللَّذِينَ كَذَّبُوا الرُّسُلَ فِي طَاعَةِ الأُوصِياءِ) \* كَذَلِكَ نَسَفْعَلُ بِالْمُجْرِمِينَ (مَنْ أَجْرَمَ إِلَى آلِ مُحَمَّدٍ وَ رَكِبَ مِنْ وَصِيِّهِ مَا رَكِبَ). "

ُ «وای بر تکذیب کنندگان (ای محمّد از آنچه بر تو دربارهٔ ولایت علی وحی شده است) آیا ما قوم پیشینیان را هلاک نکردیم ؟ (آنانکه رسولان خود را دربارهٔ اطاعت اوصیاء آنها تکذیب کردند) همچنین ما با جرم پیشگان عمل می کنیم (آن کسی که دربارهٔ آل محمّد جرم کرده و دربارهٔ وصیّ او مرتکب شده آنچه را مرتکب شده است).

و از حضرت صادق السَّلِيِّلِا وارد است كه: آيــهٔ ســورهٔ يونــس را اينطــور تفسير كردهاند: وَ يَسْتَنْبِئُونَكَ أَحَقُّ هُــوَ (مَا تَقُولُ فِـى عَلِـى) قُـلْ إِى وَ رَبِّـى إِنَّـهُ لَحَقُّ وَ مَا أَنْتُمْ بِمُعْجزينَ . " وَ مَا أَنْتُمْ بِمُعْجزينَ . "

«و از تُو ای پیامبر می پرسند: آیا حق است آن (چیزی که تو دربارهٔ علی می گوئی) بگو آری و سوگند به پروردگارم که حق است و شما نمی توانید جلوی امرخدا را بگیرید»!

عونى گويد: أَلَيْسَ قَامَ رَسُولُ اللهِ يَحْطُبُهُمْ

يَوْمَ الْغَدِير وَجَمْعُ النَّاسِ مُحْتَفِلُ؟ ١

١ـ آية ١٠ و ١١ ، از سورة ٧٣ : المُزُّمِّل .

۲\_ آیهٔ ۱۵ تا ۱۸ ، از سورهٔ ۷۷ : مُرْسَلات .

٣\_ آيهٔ ٥٣ ، از سورهٔ ١٠ : يونس .

مِنْ بَعْدُ مَوْلَى فَوَاخَاهُو َ مَا فَعَلُوا ٢ كَفَى الْبَرِيَّةَ لَنْ تَسْتُو حِشَ السَّبُّلُ ٣ وَ تِلْكَ يَجْدُونَهَا فِيمَحْفِل جُمُلُ ١٤

و قَالَ: مَنْ كُنْتُ مَوْلاَهُ فَذَاكَ لَـهُ لَوْ سَلَّمُوهَا إِلَى الْهَادِى أَبِي حَسَـن هَـذَا يُطَـالِبُـهُ بِالـضَّعْفِ مُحْـتَقِـباً

۱\_ «آیا رسول خدا در روز غدیر در وقتی که مردم در مکانی مجتمع بودنـد، بپا برنخاست و خطبه نخواند؟

۲\_و آیا نگفت: هر کس من صاحب اختیار او هستم، پس از من این علی صاحب اختیار اوست؟ و آیا با علی عقد برادری نبست و او را برادر خود قرار نداد؟
 و لیکن آن مردم طبق گفتار رسول خدا عمل نکردند که گفت:

۳- اگر ولایت را به راهبری و راهنمائی علی ابوالحسن بسپارند او تمام مردم جهان را کفایت می کند و از راههای خدا و طرق هدایت و سلامت بدون ترس می گذرند.

٤ ـ ابوالحسن على بن ابيطالب مطالبهٔ امر را مى كند در حالى كه بواسطهٔ ضعف و نداشتن يار و معين مُتَوقّف و مُحتبس است. و مردم بطور اجتماع آن خلافت را در محفلى بطور عطيه و رايگان مى يابند (و يا به سوى ديگر سوق مى دهندو مى رانند)».

ابن حمّاد گوید:

ألاَّ إِنَّ هَذَا وَلِي لَكُمْ أَطِيعُوا فَوَيْل لِمَن لَمْ يُطِع ٢٠

«آگاه باشید که این مرد ولی شماست و از او اطاعت کنید ، و وای بـر آن کـه اطاعت نکند».

و نيز ابْن شُهر آشوب از عَوْني آورده است :

هُوالْيُومْ مَواْل رَبِّ مَاقُلْتُ فَاسْمَعِ ١ يُنَادِى رَسُول الله مِنْقُلْب مُوجع ٢ فَـقَالَ: مَعَاذَ اللهِ لَسْتُ بَمُبْدَعٍ ٣ يَـــُولُ رَسُولُ اللهِ هَــذَا لأُمَّــتِى فَــقَــامَ جَــحُودُذُ و شِـقَاقِ مُـنَــافِــقٌ أعَــنْ ربِّـنَــا هَذَا لَمْ أَنْــتَ احْتَرَعْتَهُ

۱\_ «مناقب» ، ج ۱ ، ص ٥٣٧ وص ٥٣٨ . و «الغدير» ج ٤ ، ص ١٢٤. در بيــت چــهارم در «منــاقب» يَجْدُونِها با جيم معجمه ضبط كردهاست ؛ و در «الغدير» با جاءِ مهملــه : يَحْدُوبِــهَا.و در هــر دو حــال مفــاد و حاصل واحد است ، و ضمير مؤنّث به خلافت برمىگردد .

۲\_ «مناقب ابن شهرآشوب» طبع سنگی ج ۱ ، ص ۵۳۵ تا ۵۳۸ .

فَقَالَ عَدُوُّ اللهِ: لاَهُمَّ إِنْ يَكُنْ كَمَا قَالَ حَقَّا بِيعَذَاباً فَأُوْقِع ٤ فَعُوجِلَ مِنْ أُفُقِ السَّمَاءِ بِكُفْرهِ بِجَنْدَلَةٍ فَانْكَبَّ ثَاو بِمَصْرَع ٥

۱ـ رسُول خدا می گفت : این عُلی امروز برای امّت من صــاحُب اختیــار اســـت . پروردگار را شاهد باش آنچه را که گفتم .

۲\_ پس یک مرد منافق که اهل شقاق و عداوت بـود رسـول خـدا را بـا سـخنان دردناکی که از دل درداور او برمیخاست مخاطب قرار داده و گفت :

۳ آیا این نَصْب ولایت از پروردگار ماست ؟ یا آنکه تـو خـودت اخـتراع و ابداع کردهای؟ پیغمبر گفت: معاذالله ، پناه میبرم به خدا من ابداع کننده نیستم .

٤ آن دشمن خدا گفت: پروردگارا اگر آنچه را پیغمبر گفته است حق است ، عذابی را بفرست تا بر من واقع شود .

۵\_ به سبب کفری که آورد از اُقُق آسمان ، خداوند بــا سـنگ بـزرگــی او را بــه عقوبت رسانیده و در کیفرش تسریع و شتاب شد؛ و به رو درافتاد و در مصرع و محــلّ زمین خوردنش جان داد و اقامت گزید».

و نيز ابن شهر آشوب گويد : در خبر است كه : إنَّ النَّبَسَى ﷺ كَـانَ يُحْـبرُ عَـنْ وَفَاتِهِ بِمُدَّةَ وَ يَقُولُ : قَدْحَانَ مِنِّى خُفُوقٌ مِنْ بَيْنِ أَظْهُرِكُمْ ! وَ كَانَتَ الْمُنَافِقُونَ يَقُولُــونَ لَئِـنْ مَاتَ مُحَمَّدً لِيَحْرَبُ دِيْنُه . فَلَمَّا كَانَ مُوْقِفُ الْغَدير قَالُوا : بَطَلَ كَيْدُنًا . فَنَزَلَتْ :

اَلْيَوْم يَئِس الَّذِين كَفَرُوا مِنْ دِينِكُمْ فَلاَ تَحْشَوْهُمْ وَ احْشَوْنِ اَلْيَوْمَ أَكْمَلْتُ لَكُمْ دِينَكُمْ \_ الاَية . ٢

«قبل از مدتی که رحلت رسول خدا گا واقع شود، آنحضرت خبر از مرگ خود میداد و میگفت: نزدیک شده است که من از میان شما غائب شوم. و منافقین می گفتند: اگر محمّد بمیرد، دینش خراب می شود. چون موقف غدیر واقع شد گفتند: کید و اندیشهٔ ما باطل شد. این آیه نازل شد: «امروز کافران از دستبرد به دین شما مأیوس شدند، از ایشان مترسید و ازمن بترسید. من امروز دین شما را کامل کردم ...».

91

۱\_ «مناقب ابن شهرآشوب» ج ۱ ، ص ۵۳۸ . و «الغدير» ج ٤ ، ص ۱۲۵ .

۲\_ همین مصدر ص ۵۳۸ .

و نيز او از بشنوى آورده است: فَقَالَ كَبِيرُهُم مَا الرَّأَى فِيمَا سَمِعْتُم قَوْلَهُ قَوْلاً بَلِيعْاً فَقَالُ وَلاً بَلِيعْاً فَقَالُ واحِيلَةً تُصِبَت عَلَيْنَا ثَدَبِّرُ غَيْرَ هَذَا فِي أُمُورِ سَنَجْ عَلَهُا إذا مَامَات شُورَي

تَسرَوْنَ يَسرُدَّ ذَا الأَمْسِ الْجَلِيِّ ١ وَأُوْصَى بِالْخِلاَفَةِ فِي عَلِيٍّ ٢ وَرَأَى لَيْسَ بِالعَقْدِ الوَفِيِّ ٣ نَنَالُ بِهَا مِنَ الْعَيْشِ السَّنِيِّ ٤ لِتَيْمِي هُنَالِكَ أَوْ عَدِيً ٥

۱ ـ «پس بـزرگ آنـها گفـت : رأى و تدبـير شـما در ايـن امـر چيسـت ؟ و او صاحب امر الهى آشكار و روشن را رد مىكرد .

۲\_شما گفتار او را که روشن و بلیغ و واضح ، دربارهٔ خلافت علی
 وصیّت کرد ، شنیدید!

۳\_ آنها گفتند : این اندیشه و حِدَّت نظر و رأی شخصی اوست که بر ما ثـابت و مقرّر داشته است ، و امّا پیمان و عهد ناگسستنی و أمر مُبْرَمی نیست .

٤ ـ ما در جریان و تمشیت امور خود ، طریقهٔ دیگری غیر از این نظریه را اعمال و تدبیر خواهیم نمود تا بواسطهٔ آن به زندگی و حیات اجتماعی و معیشت بزرگوارانه و بلند مرتبه نائل آئیم .

۵ \_ اگر محمّد بمیرد ما امامت را در شوری می گذاریم تا در این صورت ابوبکری و یا عُمَری در آنجا به خلافت رسند».

و ابن شهر آشوب همچنین گوید: و در خبر وارد است که: چون رسول خدا گی از غدیر خم فارغ شد و مردم متفرق شدند، جمعی از طائفهٔ قریش به دور هم گرد آمدند و از قضیه و داستان وقعهٔ غدیر تأسیف می خوردند، در این حال سوسماری (ضب) از نزد آنها عبور کرد، بعضی از آنها به دیگری گفت: ای کاش محمد این سوسمار را امیر و رئیس ما کرده بود و علی را امیر نکرده بود.

أَبُوذَرٌ غِفَارى سخن او را شنيد و آنرا براى رسول خدا حكايت كرد. رسول خدا گُون دنبال آن جماعت فرستاد و ايشان را حاضر كرد و گفتارشان را بر آنها عرضه داشت . ايشان انكار كردند و به خدا قسم ياد كردند كه چنين مقالهاى را

۱\_«مناقب ابن شهراَشوب» ج ۱ ، ص ۵۳۹ .

نگفتهاند . خداوند این آیه را فرستاد :

يَحْلِفُونَ بِاللَّهِ مَاقَالُوا وَ لَقَدْ قَالُوا كَلِمَةَ الْكُفْر وَكَفَرُوا بَعْدَ إِسْلَامِهِمْ وَهَمُّوا بِمَا لَمَ يَنَالُووَمَائَقَمُوا إِلاَّ أَنْ أَغْنَاهُمُ اللَّهُ وَرَسُولُهُ مِنْ فَضْلِهِ فَإِنْ يَتُوبُوا يَكُ خَيْراً لَلَّهُمْ وَ إِنْ يَتَوَلَّلُوا يَعُذَّبُهُمُ اللَّهُ عَذَاباً أَلِيماً فِي الدُّنْيَا وَ الآخِرَةِ وَ مَا لَهُمْ فِي الأرْضِ مِنْ وَلِيٍّ وَلاَ نَصِيرٍ. \

«این منافقین به خدا سوگند می خورند که چنین سخنی را نگفتهاند، و تحقیقاً سخن کفر را گفتهاند و بعد از اسلام آوردنشان کافر شدهاند، و عزم و همّت خود را بر آن چیزی داشتند که بدان کامیاب نشدند. و این انتقامشان (از اسلام و قرآن و رسول خدا و وکی عهد او) نبود مگر به جهت پاداشی که خداوند و رسول او، از فضل خود ایشان را بی نیاز و عزیز و غنی فرمودهاند. پس اگر از این عملشان بازگشت کنند برای ایشان پسندیده است، و اگر پشت نموده و اعراض نمایند خداوند در دنیاو آخرت، آنان را به عذاب در دناکی مُعذّب می کند. و البتّه در این صورت ایشان در وی زمین هیچ ولی و مولائی ، و هیچ نصیر و معینی ندارند».

رسول خدا ﷺ فرمود: مَا أَظَلَّتِ الْخَضْرَاءِ وَ مَا أَقَلَّتِ الْغَـبْرَاءُ عَلَـ ي ذِي لَهُجَةٍ أَصْدَقَ مِنْ أَبِي ذُرِّ. [سمان نيلگون سايه نيفكنده، و زمين غبار آلودهٔ خاكى رنگ برخود بار نكرده است صاحب سخن و گفتارى را كه از ابوذر صادق تــر و راستگوتر باشد».

در روايت ابوبصير از حضرت صادق السَّكِين در خبرى وارد است كه إنَّ النَّبي عَلَى قَالَ: أمَّا جَبْرتيلُ نَزلَ عَلَى وَ أَحْبَرتِى أَنَّهُ يُوثَى يَوْمَ الْقِيَامَةِ بِقَوْمٍ إِمَامُهُمْ ضَبُّ؛ فَانْظُرُواأَنْ لاَ تَكُونُو اللَّلِيكَ، فَإِنَّ الله تَعَالَى يَقُولُ: يَوْمَ نَدْعُوا كُلَّ أَنَاسِ بِإِمِامِهِمْ. "

را «جبرائیل بر من فرود آمد خبر داد که در روز قیامت جماعتی را در محشر حاضر می کنند که پیشوای آنها ضب (سوسمار) است. شما در حال خودنظر کنید ببینید از آن دسته نباشید، زیرا که خداوند تعالی می فرماید: روزی می رسد که ما هر دسته از مردم را به امامشان می خوانیم و به نام امام آنها را صدا می کنیم و طلب

۱\_ آیه ۷۶ ، از سوره ۹ : توبه .

۲ و۳ ــ «مناقب ابن شهر آشوب» ج ۱ ، ص ٥٣٩ .

مىنمائيم».

و نيز اين شهر آشوب از ابن طُوطي اين ابيات را آورده است:

وَفِي كُلِّ وَقْت مِنْهُمُ لْغَدْرَأَضْمَرُوا الْمَدَرَ أَضْمَرُوا اللّهَ الْمَدِي بأَعْلَى الصَّوْتِ مِنْهُمْ وَ يَجْهَرُ الْفَوْمُ فِي الْجَمْعِ حُضَّرُ اللّهَ مَعْ حُضَّرُ اللّهَ مَعْ حُضَّرُ اللّهَ مَعْ حُضَّرُ اللّهَ تَحْسَرُ اللّهُ تَحْسَرُ اللّهَ مَعْ فَلْ يَنْصُرُ اللّهَ الْغَدْرَ الْقَبِيحَ وَأَظْهَرُوا اللّهَ الْغَدْرَ الْقَبِيحَ وَأَظْهَرُوا اللّهَ الْغَدْرَ الْقَبِيحَ وَأَظْهَرُوا اللّهَ الْغَدْرَ الْقَبِيحَ وَأَظْهَرُوا اللّهُ الْغَدْرَ الْقَبِيحَ وَأَظْهَرُوا اللّهَ الْعَدْرَ الْقَبِيحَ وَأَظْهُرُوا اللّهَ الْعَدْرَ الْقَبِيحَ وَأَظْهُرُوا اللّهَ الْعَدْرَ الْقَبِيحَ وَأَظْهُرُوا اللّهَ الْعَدْرُ الْقَبِيحَ وَأَطْهُرُوا اللّهَ الْعَدْرُ الْقَبِيحَ وَأَطْهُرُوا اللّهَ الْعَدْرُ الْقَبِيحَ وَأَطْهُرُوا اللّهَ الْعَدْرُ الْقَبِيحَ وَالْعَلَا اللّهَ الْعَدْرُ الْقَبِيحَ وَالْعَلَا اللّهُ الْعَدْرُ الْقَبِيحَ وَالْعَلَا اللّهُ الْعَدْرُ الْقَبِيحَ وَالْعَلَا اللّهُ الْعَدْرُ الْقَبِيحَ وَالْعَلَا اللّهُ اللّهُ

ويَوْمَ غَدِير قَدْ أَقَرُّوا بِفَضْلِهِ أَرَى دَوْحَ خُمُّ وَالنَّبِيَّ مُحَمَّداً أَلَسْتُ إِذَنْ أُولَى بِكُمْ مِنْ نُفُوسِكُمْ فَقَالَ لَـهُمْ: مَنْ كُنْتُ مَوْلاَهُ مِنْكُمْ فَوَالَ مَوالِيهِ وَ عَادَ عَدُوَّهُ فَوَالَ مَوالِيهِ وَ عَادَ عَدُوَّهُ

۱\_ «ودر روز غدیر همگی به فضلیت علی اعتراف کردند، ولیکن در هر فرصت غَدْر و مکر خود را مخفی میداشتند .

۲\_ من دارم می بینم آن درخت غدیر خم و پیامبر محمّد را کـه بـا صـدای بلنـد با گفتار جهریّهٔ خود ندا می کند :

۳ آیا من از نفوس شما به خودتان نزدیکتر نیستم ؟ گفتند : آری . و جمعیّت و قوم قریش همگی حضور داشتند .

٤ پس پیامبر به آنها گفت: هرکدام از شما که من صاحب اختیار اویم،
 پس از من حَیْدر انتخاب شدهٔ خدا ، مولای اوست .

۵\_ خداوندا موالیان علی را در زیر ولایت خود آر. و کسی کـه پیوسـته علـی را یاری میکند، تو او را نیز یاری فرما!

٦\_ لیکن چـون پیغمبرهـادی اُمَّـت راه خـود را طـــی کــرده و از ایــن دنیــا گذشت ، آنان مَکر قبیح خود را آشکارا ساختند .

در کتاب «ذخائرالعُقْبَی» با تخریج احمد در «مسند» خود را از بَراء بن عَازِب روایت کرده است که : ما در سفر با پیغمبر بودیم و در غدیر خم نازل شدیم . وسپس داستان خطبهٔ رسول الله را بیان می کند و در ذیل آن می گوید : فَلَقِیمهُ عُمَر بُعْد ذَلِك وَ فَقَال : هَنیئاً لَك یَابْن أبی طَالِب! أصْبَحْت و امْسَیْت مَوْلی کُل مُوْمِن و مُؤْمِنة . \* فَقَال : هنیئاً لَک یَابْن أبی طَالِب! مُلاقات کرد و گفت : گوارا باشد بر تو ای پسر «عـمـربعد از این جریان علی را ملاقات کرد و گفت : گوارا باشد بر تو ای پسر

۱\_ «مناقب ابن شهر آشوب» ج ۱ ، ص ٥٣٩ .

۲\_ «ذخائرالعُقبي» ص٦٧ .

ابوطالب! صبح کردی و شب کردی در حالی که صاحب اختیار هر مؤمن و هر مؤمنهای میباشی»!

و احمد بن حنبل همین حدیث را در کتاب «مناقب» خود از عمر تخریج کرده است . ۱

و نيز محبّ الدين طبرى در همين كتاب «ذخائر» گويد: عَنْ عُمَرَ رَضِىَ الله عُنهُ الله عَنْهُ ـ وَ قَدْ جَاءَهُ أَعْرَابِيَّانِ يَحْتَصِمَانِ فَقَالَ لِعَلِى ً: اقْض بَيْنَهُمَا يَا أَبَاالْحَسَن . فَقَضَى عَلِى ً بَيْنَهُمَا . فَقَالَ أَحْدُهُمَا : هَذَا يَقْضِى بَيْنَنَا؟! فَوَ ثَبَ إليْه عُمَرُ وَأَحْذَ بِتَلْبِيه وَ قَالَ: وَيُحَكَ مَا تَدْرِى مَنْ هَذَا؟! هَذَا مَوْلاَى وَ مَوْلَى كُلِّ مُؤْمِن ا وَمَن ْ لَمْ يَكُن ْ مَولاَهُ فَلَيْسَ بِمُؤْمِن ! وَمَن ْ لَمْ يَكُن ْ مَولاَهُ فَلَيْسَ بِمُؤْمِن . ٢

«از عُمَر (رضی الله عنه) روایت است که در وقتی که دو نفر اعرابی به نزد او برای فصل خصومت آمده بودند، به امیر المؤمنین الکیلاً گفت: ای ابوالحسن بین این دو نفر قضاوت کن! امیر المؤمنین الکیلاً بین آن دو نفر قضاوت کردند، یکی از آن دو نفر گفت: این مرد بین ما قضاوت می کند؟! عمر به سوی او جهید و گریبان او را گرفت و گفت: وای بر تو! نمی دانی این مرد کیست ؟! این مرد مولای من و مولای هر مؤمن است؛ و هر کس که علی مولای او نباشد او مؤمن نیست».

اين حديث را نيز، ابنُ السَّمَّان دركتاب «المُوافَقَة» تخريج كرده است.

وابن اثیر جَزَری این طور آورده است که: فَقَالَ: عُمَرُ بْنُ الْخُطَّابِ یَابْنَ أَبِی طَالِبِ! أَصْبَحْتَ الْیَوْمَ وَلِیَّ کُلِّ مُؤْمِنِ . " «عُمَر بن خطّاب گفت: ای پسر أبوطالب در امروز صبح کردی در حالی که صاحب اختیار هر مؤمنی هستی»!

خواندمير: غياث الدّين بن همام الدّين حسيني كه از اهل سُنَّت است در تاريخ خود پس از بيان واقعهٔ داستان غديرو نزول آيهٔ تبليغ وبيان حديث ولايت بدين عبارت: مَنْ كُنْتُ مَوْلاًهُ فَهَذَاعَلِي مَوْلاًهُ . اَللّهُمَّ وَالرِ مَنْ وَالاَهُ ، وَ عَادِ مَنْ عَادَاهُ، وَ الْعَرْ مَنْ نَصَرَهُ ، وَ احْذُلُ مَنْ حُذَلَهُ ، وَأَدِرِ الْحَقَّ مَعَهُ حَيْثُ كَانَ گويد: پس اميرالمؤمنين مَنْ نَصَرَهُ ، وَ احْذُلُ مَنْ حُذَلَهُ ، وَأَدِرِ الْحَقَّ مَعَهُ حَيْثُ كَانَ گويد: پس اميرالمؤمنين كرّم الله وجهه به موجب فرمودهٔ حضرت رسالت صلى الله عليه (وآله) وسلم در

۱\_ «ذخائرالعُقبي» ص ٦٨ .

۲\_ «اسدالغابة» ، ج ٤ ، ص ٢٨ .

خیمه نشست تا طوائف خلایق به ملازمتش رفته، لوازم تهنیت به تقدیم رسانیدند. واز جملهٔ اصحاب: امیرالمؤمنین عُمَر بن الخطّاب \_ رضی الله عنه \_ جناب ولایت مآب را گفت: بَخِ مِّ بَخِ یَابْنَ أبیطالِب! أصْبَحْتَ مَوْلاَئی و مَوْلَی کُلِّ مُؤْمِن و مَوْلِی هرمؤمنومؤمنه حال تو! ای پسر ابوطالب! بامداد کردی در وقتی که مولای من ومولای هرمؤمنومؤمنه بودی!

بعد از آن اُمَّهات مؤمنين برحسب اشارت سيّدالمرسلين بـه خيمـهٔ امـيرالمؤمنين رفته شرط تهنيت بجاي آوردند .٢

و میر محمّدبن خاوند شاه معروف به میرخواند، در تاریخ خود بعینه همین عبارت را به پارسی آورده است .۳

باری خصوص تهنیت و تبریک شیخین (ابوبکر و عمر) را جمع کثیری علاوه بر علمای شیعه \_ رضوان الله علیهم \_ ازعلمای عامّه از ائمّهٔ تاریخ و تفسیر و حدیث، چه مُسنداً با سندهای صحیح با رجال موثّقی که منتهی به ابن عبّاس و ابوهریرة و زیدبن ارْقَم و بَراءبن عازب می شود، و چه مرسلاً روایت کرده و درکتب خودذکر کردهاند.

بعضى از عامّه به لفظ بَخِّ بَخِ لَك يَا عَلِى و بعضى به لفظ هَنيئاً لَك و بعضى به لفظ طُوبَى لَك آورده؛ و از سوى ديگر بعضى به لفظ أصْبَحْت، و بعضى به لفظ أمْسيَث، و بعضى به لفظ أمْسيَث، و بعضى به لفظ أمْسيَث، و اين گفتار و تهنيت را جماعتى از عمر، و جماعتى ديگر از ابوبكر و عمر هر دو ذكر كردهاند. و مفاد حديث نيز مختلف است بعضى به لفظ مَوالاَى و مَوالَى كُلِّ مُؤْمِن و مَوْمُونِية و بعضى به لفظ مَوالَى كُلِّ مُؤْمِن و بعضى به لفظ مَوالَى كُلِّ مُؤْمِن و بعضى به لفظ مَوالَى كُلِّ مُسْلِم و بعضى به لفظ مَوالَى كُلِّ مُسْلِم ذكر كردهاند. و ما فشرده و شالودهٔ آنچه را كه علامهٔ أمينى درحمةالله عليه در اينجا ذكر كرده است با سَبْك و ترتيب خود مى آوريم.

۱\_در نسخهٔ کتاب مَو لأئى با الف ممدودة ضبط شده است . و این اشتباه است زیرا مَوْلی بـر وزن مَفْعَل با الف مقصوره است .

۲\_ «حبیب السّیر» طبع حیدری ، ج ۱ ، ص ٤١١ .

٣\_ «روضة الصّفا» طبع سنگي ، ج دوّم ، وقايع سال دهم هجرت .

اوّل: حافظ أحمدابن عُقْدَه در كتاب «ولايت» و حافظ أبوعبدالله مَرزْبانی در كتاب «سرقات الشّعر» و حافظ علی بن عُمَر دارقُطْنی بنا به نقل ابن حَجَردر «صَواعِق» و أبومحمّد عاصمی در كتاب «زَیْن الْفَتَی» و حافظ أبوعبدالله گنجی در كتاب «کَفِایَه الطَّالب» و ابن حَجَر عَسْقَلانی هیتمی دركتاب «الصَّواعیق در كتاب «فیض القدیر»، و ابوعبدالله زرقانی المُحرقة» وشمس الدین مناوی شافعی در كتاب «فیض القدیر»، و ابوعبدالله زرقانی دركتاب «شرح الْمَواهِب» و سید أحمد زَیْنی دَحْلان دركتاب «الفتوحات الإسلامیّة» بدین عبارت آوردهاند كه: فَقَالَ ابُوبَكْر و عَمْرُ: أَمْسَیْت یَابْنَ أَبی طَالِب! مَوْلی كُلً مُوْمِن و مُؤْمِنَ و هر مؤمن و هر مؤمنهای هستی».

دوم: حافظ ابوعبدالله ابن بَطَّة دركتاب «الإبَائة»، و قاضى ابُوبَكْر بَاقلانى در «تَمْهيدالأصُول» بدين عبارت ذكر كردهاند: إنَّ أبَابَكُرو عُمَر لَمَّاسَمِعا قَالاً: يَابْنَ أبى طَالِب! أَنْتَ مَوْلَى كُلِّ مُؤْمِن وَمُؤْمِنةٍ! «ابوبكر و عمر چَون شنيدند گفتند: اى پسر ابوطالب! تو مولاى هر مرد مؤمن و هر زن مؤمنهاى هستى»!

سوم: حافظ ابُوبَكرابِنْ شَيْبَة در كتاب «الْمُصَنَّف»، و أحمد بن حَنْبَل در «مسند» خود، و حافظ أبويعلى موصِلى در «مسند» خود، و حافظ أبوسعد سمّعانى در «فضَائِلُ الصَّحَابِة» و أبوالفرج ابن جَوْزى حَنْبَلى در حافظ أبوسعد سمّعانى در «فضَائِلُ الصَّحَابِة» و أبوالفرج ابن جَوْزى حَنْبَلى در عَمَر بن محمّد مُلاَّ در «وسِيلَة المُتعبِّدين»، و حافظ محب الدين طَبَرى در «الريّياض عُمَر بن محمّد مُلاَّ در «وسِيلَة المُتعبِّدين»، و حافظ محب الدين طَبَرى در «الريّياض النّضِرة»، و شيخ الإسلام حَمُّوئى در «فَرائد السِّمْطَيْن»، و ولى الدين خطيب در «مِمْثُكَاةُ الْمَصابيح»، و جمال الدين زرندى در «نَظُمُ دُرَرالسِّمْطَيْن»، و ابوالفداء ابن كثير شامى شافعى در «البداية والنّهايَة»، و تقى الدين مقريزى مصرى در «خِطَط»، و نورالدين ابن صبَاغ مالكى در «الفُصُولُ المُهمَّة»، و كمال الدين مينبدى در «شرح ديوان منسوب به اميرالمؤمنين»، وجلال الدين سيوطى در «جَمْعُ الْجَوَامِع» بنا به نقل «كنز العُمَّال»، ونورالدين سمهودى شافعى در «وَفَآء الوُقَاءِ بأخبَارِدار المُصْطَفَى»، و سيدعلى بن شهاب الدين همدانى در «مَودَةُ القُربَيي» و سيد محَمود شيخانى قادرى سيدعلى بن شهاب الدين همدانى در «مَودَةُ الْقُربَي»، و شيخ أحمد باكْثِير مكى در «وسيلة در «الصِّراطُ السَّوى في مَنَاقِب آلِ النَّبِي»، و شيخ أحمد باكْثِير مكى در «وسيلة المَالَو فِي عَدِّ مَنَاقِب الآلِ»، و ميرزا محمد بدخشانى در «مِفْتَاحُ النَّجَا في مَنَاقِب آلِ النَّبِي

الْعَبَا»، و شيخ محمّد صدرالعالم در «مَعَارِجُ الْعُلَى فى مَنَاقِبِ الْمُرْتَضَى»، و ابو ولى الله عُمَرى دهْلَوى ، و سيّدمحمّد صَنْعانى در «الرَّوْضّةُ النَّدِيَّـةُ شَرْحُ التُّحْفَةِ الْعَلَويَّـة»، و مولوى محمّد مبين لَكْهَنَوى در «وَسِيلَةُ النَّجاةِ»، و شيخ محمّد جيب الله شَنْقيطى مالكى در «كِفَايَةُ الطَّالِب فِي حَيَاةٍ عَلِيِّ بن ابيطَالِب» بدين عبارت آوردهاند كه: قَالَ عُمَرُ: هنيئاً لَكَ يَابْنَ أَبِي طَالِب! أصبَحْتَ وَ أَمْسَيْتَ مَوْلَى كُلِّ مُؤْمِن ومُؤْمِنَةٍ!

«َگوارا باد بر تو ای پسر ابوطالب! صبح و شب کُردی درحالی که مولای هر مؤمن و مؤمنهای بودی»!

چهارم: حافظ ابوجریر طبری در «تفسیر» خود، وحافظ ابوسعید خرگوشی در «شَرَف الْمُصْطَفی»، و ابوحامد غزالی در «سِر الْعَالَمَیْن»، و اخطب خطباً و خوارزم موفّق بن أحمد حنفی در «مناقِب» خود، و فخرالدین رازی شافعی در «تفسیر» خود، و نظام الدین قمّی نیشابوری، و سیّد عبدالوهاب حسینی بخاری، و محمّد محبوب عالم در «تفسیر شاهی» بدین عبارت آوردهاند که: فَلَقیّه عُمَر فقیّال : هَنیئاً لَک یَابْن أبی طَالب! أصْبَحْت و أمْسَیْت مَوْلی کُل مُؤْمِن و مُؤْمِنة و . «عمر او را دید و گفت: گوارا باد بر تو ای پسر ابوطالب! صبح کردی و شام کردی درحالی که مولای هر مرد مؤمن و هر زن مؤمنهای هستی».

پنجم: حافظ ابن سَمَّان رازی بنا به نقل محب الدین طَبری در «الریّیاض النَّضِرة» و شنقیطی در «حَیاة عَلِیِّ بْن أبی طَالِب»، و حُسام الدیّین بایزید سَهانْپُوری در «مَرَافِضُ الرَّوافض» بدین عبارت آوردهاند که: فَلَقِی عَلِیًّا السَّیْ عُمرُ بْن الْخُطَّابِ بَعْد وَلِک فَقَالَ: هَنیئاً یَابْن اَبی طَالِب! أصْبَحْت و اَمْسَیْت مَوْلای و مَوْلی کُل مُوْمِن و مُوْمنة در علی السَّیْ اللَّی اللِّی اللَّی اللِّی اللِّی اللَّی اللِّی اللَّی اللَّی اللَّی اللَّی اللَّی اللِّی اللِّی اللِّی اللَّی اللَّی اللَّی اللِّی اللَّی اللَّی اللِّی اللِّی اللِّی اللِّی اللِی اللِّی ال

ششم: ابواسحق تَعْلَبى در تفسير خود: «الكَشْفُ وَ الْبَيانُ»، وحافظ ابوبكر بيه بيه بنا به نقل «الفصول المهمّة»، و حافظ ابوبكر خطيب بغدادى، وفقيه ابوالحسن ابن مَغازلى در «مَناقِب»، و ابوالفتح اشعرى شهرستانى در «الْمِلَل والنّحَل»، و قاضى نجم الدّين أذْرُعى شافعى در «بَدِيعُ الْمَعَاني» بدين عبارت ذكر كردهاند كه: فلَقِيهُ عُمَرُ فَقَالَ: هَنيئاً لَكَ يَابْن أبى طَالِب! أصْبَحْتَ مَوْلَى كُلِّ مُوْمِن و مؤْمِن و مؤْمِن آ

از جریان خطبهٔ رسول اللـه ، عمرعلی راملاقات کرد و گفت : گوارا باد تـو را ایپسـر ابوطالب! صبح کردی در حالی که مولای هر مرد مؤمن و هر زن مؤمنهای هستی»!

هفتم: فقیه ابن الم غَازلی در «مناقِب» با سند دیگر ، و خطیب خوارزمی در «مناقِب» با سند دیگر بدین عبارت آورده اند که : فَانْصَرَفَ عَلِی ٌ قَریراً لْعَیْن فَا تُبْعَه و مناقِب» با سند دیگر بدین عبارت آورده اند که : فَانْصَرَفَ عَلِی ٌ قَریراً لْعَیْن فَا تُبَعَه و عُمر بُن الْخُطَّابِ فَقَالَ : بَخِ بِّ بَخِ یَا اَبَالْحَسَن الله با خوشحالی راه افتاد ، عمربن خطاب به دنبال او رفت و گفت: آفرین آفرین ای ابوالحسن! صبح کردی در حالی که مولای من و مولای هر مسلمان هستی»!

هشتم: ابوالفتح محمد بن على نطنزى در «الْحُصَائصُ الْعَلَويّة»، و شيخ الاسلام حَمُّوئى با سند ديگر روايت كردهاند كه: قَالَ عُمَرُ: بَخٍّ بَخٍّ يَا بُن َ أبى طَالِب! أَصْبَحْتُ مَوْلاَى و مَوْلَى كُلِّ مُسْلِم. «عمر گفت: آفرين آفرين اى پسر ابوطالب! صبح كردى در حالى كه مولاى من و مولاى هرمسلمان هستى»!

نهم: ابومحمد عَاصِمی در « زَیْنُ الْفَتَی» با سند دیگر بدین عبارت آورده است که: قَالَ عُمَرُ: هَنیئاً لَكَ یَا أَبَالْحَسَنِ! أَصْبَحْتَ مَوْلَی کُلِّ مُسْلِم! «عمر گفت: گوارا باشد بر تو ای ابوالحسن! صبح کردی در حالی که مولای هر مسلمان هستی»!

دهم: ابوالسَّعادات ابن اثیر شیبانی در «نهایــــ»، و شهاب الدِّیــن قَسْطَلانی در «الْمَوَاهِبُ اللَّدُنِّیَّة» بدین عبارت آوردهاند که: قَـــو ْلُ عُمَـرَ لِعَلِــیِّ : أَصْبَحْتُ مَوْلَــی کُــلِّ مُؤْمِن . «گفتار عمر به علی: صبح کردی در حالی که مولای هر مؤمنی هستی»!

يازدهم: عِزُّالدِّين ابن اثيرشيباني بدين عبارت آورده است كه: عُمَر گفت: يَا ابْنَ أَبِي طَالِب ! أَصْبَحْتُ الْيَوْمُ مَوْلَى كُلِّ مُؤْمِن . ' «اي پسر ابوطالب! امروز صبح كردي در حالي كه مولاي هر مؤمني ميباشي»!

باری اینها بعضی از روایاتی بودکه دلالت داشت بر اینکه شیخین اقرار و اعتراف به ولایت امیرالمومنین الگیالی داشته اند ولیکن ولایت را به معنائی غیر از امامت و امارت و خلافت حمل می کرده اند تا با امارت و حکومت آنها مخالفتی نداشته باشد. و این حمل ، صحیح نیست زیرا با وجود تنصیص اهل لغت و اشعار

۱\_ «الغدير» ج ۱ ، ص ۲۷۲ تا ص ۲۸۳ .

شعرای عرب و بدست آوردن حاق و ریشهٔ اصلی ولایت، همانطور که در طی مباحث سابق یاد آور شدیم، ولایت به معنای اولویّت مِن جمیع الوجوه، وقرب به تمام معنی الکلمه میباشد ، که لازمهاش ریاست و حکومت و خلافت و صاحب اختیار بودن در دین و دنیاست .

آنها با وجود أظهر من الشهس بودن این معنی ، این حقیقت را انکار کردند و به أدله واهیه متمستک شدند ، که امارت و حکومت از ولایت جداست ، و مردم برای تعیین امام خودشان باید قیام کنند ؛ همچنانکه در کیفیّت استدلال بسیاری از عامّه می بینیم که می گویند : حدیث مَن کُنْت مَولاً ه فَعَلِی مُولاً هُ صحیح است و مسلماً از رسول خدا صادر شده و متواتر است لیکن ولایت معنای حکومت و خلافت را ندارد . آنها می گویند بهترین دلیل بر این مطلب آنستکه خود شیخین که به امیرالمؤمنین الگیکا تهنیت گفتند و حدیث را از رسول خدا شیندند و اقرار و اعتراف داشتند ، خودشان در مقام تعیین خلیفه برآمدند و درسقیفهٔ بنی ساعده با ابوبکر بیعت کردند .

سیّد محمد رشید رضا می گوید: اهل سنّت می گویند: ایس حدیث دلالت بسر ولایت سنُلطه و اقتدار که امامت و یا خلافت است ندارد، و به ایس معنی در قرآن استعمال نشده است ، بلکه مراد از ولایت در ایس حدیث ولایت نصرت و مودّت است که خداوند دربارهٔ هر یک از مؤمنان و کافران می فرماید: «بعضی از آنها اولیاء بعضی دیگر می باشند». و معنای حدیث این می شود که: «هرکس که من ناصر و موالی او هستم ، علی ناصر و موالی اوست» ؛ یا این می شود که: «کسی که ولایت مرا دارد و مرا نصرت کرده است ، باید ولایت علی را داشته باشد و باید او را نصرت کند». و حاصل معنی این می شود که: علی به دنبال پیامبر حرکت کرده است ، و هر کس که پیامبر او را نصرت کرده است ، علی او را نصرت کرده است. و بنابراین بسر عهدهٔ هر کس که پیامبر را نصرت کرده است آنست که علی را نصرت کند .

و این یک مزیّت عظیمی است. و آنحضرت \_ کُرّم الله و و بهه ما ابسابکر و عمر وعثمان را نصرت کرده است و موالی آنها بوده است . پس این حدیث حُجَّت بر علیه کسانی نیست که ابابکر و عمر و عثمان را ولی خود گرفتهاند ، همانند علی ، بلکه حجّت است برعلیه کسانی که آنها را مبغوض دارند و از آنها بیزاری و برائت

می جویند . وفقط این حدیث حجّت است بر علیه کسانی که معاویه را ولی خود شمرده و او را نصرت نمودهاند .

پس این حدیث دلالت بر امامت علی ندارد ، بلکه دلالت بر وجوب نصرت او دارد ، خواه امام باشد و خواه مأموم باشد . زیرا اگر در وقت خطبهٔ رسول الله دلالت بر امامت کند ، لازمهاش آن است که علی با وجود خود حضرت رسول خدا نیز امام باشد ؛ و شیعه خودش چنین نظریّهای ندارد .

و دو فرقهٔ شیعه و سُنّی در این موضوع گفتاری دارند که ما دوست نداریم استقصا نموده و همهاش رابیان کنیم و به حاق مطلب برسیم و بین آنها ترجیح دهیم ؛ چون این گونه بحثها جَدَلُ است که موجب افتراق مسلمین می شود، و ایجاد دشمنی و عداوت در میان آنها می کند . و تا وقتی که عصبیّتِ مذاهب و طرفداری از یک مذهب برجمهور مردم غالب است امید جستجوی حق در مسائل خلافیّه فیما بین آنها نیست ، و همچنین امیدی در تجنّب از تفرقه و دشمنی در نتیجهٔ بحث در مسائل خلافیّه نیست .

و امّا اگر عصبیّت از بین برود و عامّهٔ مردم آن را به یک سو افکنند دیگر برای مسلمین تفاوتی ندارد ؛ چه این مذهب و آراءِ آن ثابت شود ، و یا آن مذهب و آراءِ آن. زیرا در آن صورت با آئینهٔ انصاف می نگرند ، و با دیدهٔ اعتبار نظر می کنند ، و برای اهل حق درود می فرستند ، و برای خطا کاران استغفار می کنند .

رَبَّنَا اغْفِرْلَنَا وَلإِحْوَانِنَا الَّذِينَ سَبَقُونَا بِالإِيْمَانِ وَ لاَ تَجْعَلْ فِـــى قُلُوبِنَـا غِــلاَ لِلَّذِينَ آمَنُوا رَبَّنَا إِنَّكَ رَوُفُ رَحِيمٌ . \

«بار پرودگارما! ما را مورد غفران خـود قـرار ده، و نـیز بـرادران مـا را کـه در ایمان بر ما سبقت گرفتهاند مورد غفران و آمرزش خود قرار ده! و نسبت به کسانی کـه ایمان آوردهاند هیچ گونه غِل و کدورتی دردلهای ما مگذار»!

ما بحول خدا و قوته مانند آفتاب روشن ساختیم که معنای ولایت که همان مقام عبودیّت مَحضه و رفع حجاب فیما بین حضرت معبود وعبد است ولازمهٔ آن قرب

۱\_ «تفسير المنار» شيخ محمّد عَبُده ، ج ٦ ، ص ٤٦٥ و ص ٤٦٦ .و اين فقـره جزئـي از آيـهٔ ١٠ ، از سورهٔ ٥٩ : حشر است .

و نزدیکی است ، ملازم با سیطرهٔ تکوینیّه بر عالم مُلک و مَلکوت است ، و ریاست و امارت و امامت از شئون و لوازم غیر منفکّهٔ آن است ؛ و تفکیک آن دو از یکدیگر بالأخص ّ در خطبهٔ رسول خدا با این قرائن و شواهِد بسیار، غیر معقول است .

پس حدیث دلالت بر ولایت به معنای امارت امیرمؤمنان دارد ، و دلالت بر وجوب موالات موالیان او همچون سلمان وابوذر و مقداد و عمّار و مَنْ یَحْذُ و حَدُوهُمْ ؛ و بر وجوب معادات دشمنان او هرکس باشد . چون بر همین اساس است که تولّی و بیری دو رکن از ارکان مسلّمهٔ مذهب قرار گرفته است . امّا بحثهای عصبی همیشه غلط است لیکن بحث ازحاق مطلب برای استنتاج رأی صحیح و شناختن مُحِق از مُفْسِد و مُنْصِف از مُدْغِل برای پی ریزی کردن آراء بر اساس مذهب صحیح و تبعیّت از حق دون باطل پیوسته ممدوح و لازم بلکه ضروری است . ما تا بحث دقیق و صحیح درتاریخ تحلیلی صحابهٔ صدر اسلام نکنیم از کجا مذهب درست را از نادرست مناهج استوار میسازیم ؟ بس شناخت صحابه و طرز تفکّر آنها ضروری است . و هرکس که اهل فحص و جستن مذهب درست باشد ، نمی تواند از این مسئله شانه هرکس که اهل فحص و جستن مذهب درست باشد ، نمی تواند از این مسئله شانه تهی کند ، و ندیده و ناشناخته کورکورانه تقلیداً لِبَعْض السّلف از آنها پیروی کند ؛ این برخلاف دعوت اسلام است ، و ما إن شاءالله در این موضوع بحث خواهیم نمود .

و امّا اینکه گفته است: ما دوست نداریم در آراء فریقین شیعه و سنّی استقصاء بعمل آوریم و ترجیح آن را مُبَیَّن سازیم؛ معلوم است که این استقصاء سر از جاهائی در میآورد که موجب نشستن عرق شرم بر رخسار طرفداران آن صحابه می گردد؛ و ما را در بحث کلامی به جائی می رساند که معلوم می شود همچون آفتاب در روز روشن حق مسلّم و واضح علی بن ابیطالب را غصب کردند، وشعلهٔ آتش بر در خانهٔ دختر رسول خدا افروختند. و در این صورت البته صلاح آقایان است که استقصاء در بحث ننمایند، و در صدد ترجیح أحدالمذهبین برنیایند.

باری ، وظیفهٔ یک مرد باحث آن است که : در هر بحثی مطلب را دنبال کند و استیفاء نماید ، و بدون در نظر داشتن جنبهای و طرفداری از فرقهای ، حق را بیان کند و در دسترس اهل مطالعه قرار دهد ؛ آنگاه خود مردم می دانند و راهی را که انتخاب می کنند ؛ دیگر مسئولیّت بر عهدهٔ باحث نیست . شخص نویسنده بالأخص در مسائل

كلامى كه با عقائد مردم سر و كار دارد بايد امين باشد . زيرا كه مورد نظريّه واستشارهٔ جماعات و اَجبالى قرار مى گيرد كه نظريّه او را به عنوان مُسْتَشار تَلقّى مىكنند؛ و الْمُسْتَشَارُ مُؤّتَمَنُ .

على بن ابيطالب راكه اقرار خود مخالفان يگانه مرد راستين و اعلم و افضل و اورع و اشجع واعرف به كتاب خدا وسنّت رسول خدا بود،با آن سوابق توحيد و اخلاص و ايمان و ايقان و ايثار و عبوديّت محضه در برابر خدا ، و فدويّت خالصه نسبت به رسول اكرمش در ضرّاء و سرّاء و دوران شدّت و عُسْرَت ، كنار زدند به چه دليلي و به چه عنواني ؟

اگر امامت و حکومت با تعیین مردم و طرز انتخاب و رأی گیری است ، و باید رجوع به اهل خبره و صاحبان حَل و عَقْد گردد، پس چرا مخفیانه با شتابزدگی هر چه بیشتر و عجلهٔ هر چه تمامتر ، بدون اطّلاع و خبردادن به علی و شیعیان او، از اصحاب بزرگ رسول خدا از مهاجرین و انصار، و بدون اطّلاع به عبّاس عموی پیامبرو اولاد او، و بدون شرکت احدی از بنی هاشم و تخلف جمعی کثیر از مهاجروانصار، هنوز جَسَد مبارک رسول خدا روی زمین بود و علی به غسل و کفن اشتغال داشت ، طبق گفتار مورخین خود عامّه شیخان (ابوبکر وعمر) به سقیفهٔ بنی ساعده رفتند ، و چنان در راه سرعت داشتند که یَتَسَابَقان ، هریک از دیگری سبقت می گرفت و در آنجا خُفْیة پسراز گفتگوهائی مبنی بر افضلیّت قریش بر انصار رأی گرفتند و با ابوبکر بیعت کردند ؟

اگر میزان امامت، قرشی بودن بود،علی افضل و اعلم و انسب و اقرب قریش به رسول الله بود؛ چگونه استدلال به شجره نمودندو ثمرهٔ آن شجره رابه بود؛ چگونه استدلال به شجره علی را به مسجد برای بیعت بردند و او را ابن قُتَیْبَهٔ دینوری می گوید: چون علی را به مسجد برای بیعت بردند و او را

أمر به بيعت كردند آنحضرت گفت: الله الله يَا مَعْشَرَ الْمُهَاجِرِينَ ! لاَ تُحْرِجُوا سُلْطَانَ مُحَمَّدٍ فِي الْعُرَبِ عَنْ دَارِهِ وَ قَعْرِ بَيْتِهِ إِلَى دُورِكُمْ وَقَعُورِ بُيُوتِكُمْ ! وَ لاَ تَدْفَعُوا أَهْلَهُ عَنْ مَقَامِهِ فِي النَّاسِ وَ حَقِّهِ! فَوَالله يَا مَعْشَرَ الْمُهَاجِرِينَ ، لَنَحْنُ أَحَقُ النَّاسِ بِهِ ، لأَنّا أَهْلُ الْبُيْتِ وَ نَحْنُ أَحَقُ النَّاسِ بِهِ ، لأَنّا أَهْلُ الْبُيْتِ وَ نَحْنُ أَحَقُ بِهَذَا الأَمْرِ مِنْكُمْ !

مَاكَانَ فينَا الْقَارِئُ لِكِتَابِ اللهِ ، الْفَقِيهُ فِى دين اللهِ ، الْعَالِمُ بسُنَن رَسُولِ اللهِ ، الْمُالِعُ بأمْرالرَّعِيَّةِ ، والله إلنَّهُ الْأُمُورَ السَّيِّئَةَ ، الْقَاسِمُ بَيْنَهُمْ بالسَّويَّةِ ، والله إنَّهُ لَفَيْنَا ؛ فَلاَ تَتَبَعُوا الْهَوَى فَتَضِلُّوا عَنْ سَبيل اللهِ ! فَتَزْدَادُوا مِنَ الْحَقِّ بُعُداً .

امام شناسی(۸) ماجرای سقیفه

فَقَالَ بَشِيرُبْنُ سَعْدٍ الأَنْصَارِيُّ: لَوْكَانَ هَـذَا الْـكَلاَمُ سَـمِعَتْهُ الأَنْصَـارُ مِنْـكَ يَـا عَلِـيُّ قَبْلَ بَيْعَتِهَا لأَبِي بَكْرِمَا احْتَلَفَ عَلَيْكَ اثْنَانِ ! \

«خدا را در نظر بگیرید! خدا را در نظر بگیرید! ای جماعتِ مُهاجرین! قدرت و سلطه و اقتدار محمّد را ازخانهٔ او و از بیخ و بُن اطاق و مسکن او ، به خانهها و در بیخ و بُن اطاقها و مَسْکَنهای خود نَبرید! و اهل او را از مَقام و منزلت او در میان مردم ، و از حق ً او برکنار مکنید و دور نیندازید ، و ممانعت و جلوگیری بعمل نیاورید . سوگند به خدا ای جماعت مهاجرین! ما از همهٔ مردم به پیامبر سزاوارتریم؛ چون ما اهل بیت او هستیم ، و ما در این امر امامت و حکومت از شما أولی و أحق هستیم و سزاوارتر می باشیم!

آنچه در میان اُمَّت ، قاری کتاب خدا ، و فقیه و بصیر در دین خدا ، و عالم به سئتهای رسول خدا ، و قوی و استوار در امر رعیّت ، و مدافع گزندها و آسیبهای ناگوار از آنان ، و قسمت کنندهٔ حقوق مُسْلمین را بین آنها بطور عَدْل و مساوی ، پیدا شود سوگند به خدا در میان ما اهل بیت است. پس شما از هوای نفس خویشتن پیروی منمائید که از راه خدا گمراه خواهید شد!

بشیربن سَعْد انصاری گفت: ای علی اگر این سنخنان را طائفهٔ انصار قبل از بیعت با ابوبکر شنیده بودند همگی یکپارچه با تو بیعت به امامت می کردند به طوری که دو نفر که با هم اختلاف داشته باشند یافت نمی شد».

باید دانست که این بشیربن سعد، بَشِیربُن سَعْدِ بْنِ ثَعْلَبَهَ بْنِ جُلاَس انصاری خزرجی از سادات و بزرگان طائفهٔ خزرج است ، و همان کسی است که در سقیفه از روی حسد با سَعْد بن عباده رئیس طائفهٔ أوْس اوّلین کسی بود که حتّی قبل از عُمَـر و ابوعُبَیْدهٔ جَرَاح با ابوبکر بیعـت به خلافـت کـرد ، و انـصار نیز به پیـروی از او بیعت

۱- «الإمامة و السَّياسة» طبع مصر ، سنهٔ ۱۳۲۸ هجری ، ص ۱۲ و ص ۱۳ . احمد امين مصری در جلد اوّل از كتاب «ضحی الاسلام» ص ٤٠٦ گوید : ابن قُتیبه : أبومحمد عبدالله بن مُسْلم است . اصل او فارسی و از اهل مرو است.در بغداد به رشد و كمال علمی خود رسید وسمت قضاوت را عهدهدار شد و پس از آن قضاوت دینور را به عهده داشت واز این جهت او را دینوری گویند، وسپس در بغداد معلم شد.ومدت حیات او از سنهٔ ۲۷۳ هجری تا سنهٔ ۲۷۳ هجری بوده است .

۲\_ «أُسْد الغابة» ، ج ۱ ، ص ۱۹۵ .

کر دند .

و در این صورت که خود او اعتراف می کند که اگر انصار قبل از آنکه با ابوبکر بیعت کنند این سخنان را از علی شنیده بودند یکنفر از بیعت علی سر نمی پیچید، معلوم می شود که آن محل رأی گیری و سقیفهٔ بنی ساعده که چنین وضعی در آن حکمفرما بوده که مهمترین کاندید و نامزد خلافت با این خصوصیّات در آن نبوده که اگر بود بطور یقین وضع و کیفیّت مجلس صورت دیگری بهخود می گرفت، دراین صورت از درجهٔ اعتبار ساقط، و آن مجتمع مخفیانه از حضور علی و بنی هاشم و سران مهاجر وانصار که بطور غیله و خُفیه تحقیق پذیرد فاقد ارزش است.

یک اشکالی که برخلافت امیرالمومنین النگیکی داشتند جوانی او بود. می گفتند: علی جوان است. ابوعبیدهٔ جَرَّاح در مسجد که علی را برای بیعت برده بودند به او گفت:

يَابْنَ عَمِّ، إِنَّكَ حَدِيثُ السِّنِّ وَ هَوُلاَءِ مَشِيعَةُ قَوْمِكَ ، لَيْسَ لَكَ مِثْلُ تَجْرِيَتِهِمْ وَ مَعْرِفَتِهِمْ بِالأُمُورِ ؛ وَلا أَرَى أَبَابَكُر إلا أَقْوَى عَلَى هَذَا الأَمْرِ مِنْكَ وَ أَشَدَّ احْتِمَالاً وَ اضْطَلااً عَا بَهِ ، فَسَلِّمْ لأَبَى بَكْرِ هَذَا الأَمْر القَالِيَ فَ إِنَّكَ إِنْ تَعِسْ وَ يَطُلَلْ بِكَ بَقَاءٌ فَأَنْتَ لِهَذَا الأَمْر خَلِيقَ وَ بِه حَقِيقٌ فِي فَضْلِكَ وَ دِينِكَ وَ عِلْمِكَ وَ فَهْمِكَ وَ سَابِقَتِكَ وَنسَبِكَ وَ صِهْرَكَ ! "

«ای پسر عمو! تو جوانی و سِنّت کم است ، و این جماعت ، شیوخ قوم تو هستند! تو همانند آنها تجربه و معرفت به امور را نداری ؛ و من به یقین می دانم که ابوبکر از تو بر این امر قدرتش افزونتر است!و صبرو طاقتش در نهوض و قوّت در حمل این بار بیشتر است! تو این خلافت و امامت را به ابوبکر بسپار! پس اگر زنده ماندی و عمرت طولانی شد در آن صورت تو برای حکومت سزاواری، و برای حمل این بار، استوار و متین و نیرومند و قمین! به جهت فضل تو و دین تو و علم تووفهم تووسابقهٔ تو نسب تو و دامادی تو».

در اینجا می بینیم که با این عبارات حساب شده ، چگونه ابوعبیدهٔ جَرَّاح که سوّمین نفری است که با ابوبکر بیعت کرده است و از کارگردانان سقیفه بوده و

۱ــ «الإمامة و السِّياسة» ص ۱۲

لحظه ای از طرفداری شیخین دریغ نمی کرده است ، علی بن ابیطالب را با وجود فضل و دین و علم و فهم و سابقه و نسب و دامادی که بر شیخین برتری داشته است به گناه جوان بودن، از اقدام به امارت و در درست گرفتن امور مسلمین برحذر می دارد و می گوید: اندوه گین مباش که در زمان پیری اگر زنده باشی به خلافت خواهی رسید!

اوًلاً امیرالمؤمنین العَلیّ کودک و یا جوان نوخاسته نبود؛ در هنگام رحلت رسول خدا سی و سه سال از عمرش می گذشت؛ و دراین مدت از زمان تولّد دردامان پیغمبر بود؛ و درخَلُوت و جَلُوت، پنهان و آشکار، با آن حضرت بود، و به رموز دین واقف، و به اعتراف دوست و دشمن یگانه حامی رسول خدا، و گنجینهٔ علم و دانش رسول خدا، و عارف به کتاب خدا و احکام و سُنت و منهاج رسول الله بود، و یگانه وارد در معرکهٔ نبرد و کارزار، و درو کردن کفر و شرک و عناد و تکبّر و جبروتیّت کفّار قریش در معارک جدال و غزوات بود.

امیرالمؤمنین فرزند تربیت شدهٔ دین ، و عالم به رموز دین، و واقف به اسرار دین بود ؛ او در متن بود ، و وزیر و ولی و مولی وصی و برادر و خلیفه و قائم به امر پس از رسول خدا به نص رسول خدا بود .

کُهُولت و شیخوخیّت اگر توأم با علم و درایت ، و ایمان و ایقان ، و ایشارو فداکاری و دلسوزی و متانت واستواری و تقوای الهی نباشد به چه درد میخورد ؟ آیا یکدانه در و گوهر تابناک ، بر یک کوه سنگ و کلوخ ارزش ندارد ؟ آیا یک طفل نوپا از یک فیل پیر و فرتوت گرانقدرتر نیست؟ آیا یک جوان متأصّل و نیرومند ،وفهیم و علیم و مُدیر و مُدر و مُدبر بر یک پیر ضعیف و کم درایت نمیارزد ؟

وانگهی فضولی در دین یعنی چه؟ وقتی رسول خدا او را معیّن ومنصوب کرده و او را خلیفه و ولی و مولی نامیده ، و وزیر و وصی خوانده، وخاتم الأوصیاء و خاتمالوصیّین کفته است، شما چکاره هستید که در این امور دخالت می کنید؟ آیا ایس دخالت در معنویّت و حقیقت و واقعیّت و اسرار الهی و رموز پیامبری نیست که با وجود عدم خبرویّت و قدم نگذاردن در این مسائل الهی و این مراحل تجرد و عالم

او۲\_ «فرائـد السِّمطين» حَمُّونـی، ج ۱، حديث ۱۰۹، بـاب ۲۷، ص ۱٤٥، و حديث ۱۱۰، بــاب ۲۸ ، ص ۱٤٧ .

انوار، اظهارنظر کرده و ابوبکر را با ریش سفید به ملاحظهٔ آنکه پـدر زن پیغمـبر اسـت مقدّم میدارید؟!

مگر خود رسول خدا به قدر شما فهم نداشت که او را وصی بکند و زمام امور مسلمین را به خلافت کلیّهٔ الهیّه بدو بسپارد؟ او علی بن ابیطالب را به لقب أمیر المورینی ملقب کرد ، یعنی رئیس و سیّد و سالار مؤمنان . در وقتی که خطبهٔ غدیر را به پایان رسانید دستور داد امَّت بیایند ، و شیوخ قریش بیایند ، و حتّی زوجات و زنهای خود بیایند و به آن حضرت باعنوان امارت مؤمنین تهنیت و سلام گویند؛ یعنی بگویند : اَلسَّلام عَلَیْك یَا أُمِیراً لُمُوْمِنین آیا خدا و رسول خدا نفهمیدند که او لیاقت امارت و حکومت را ندارد و شما فهمیدید؟!

مكر خود شما روايت نمى كنيد كه قـال : رَسُـولُ اللــهِ ﷺ مَـا أَنْـزَلَ اللــهُ آيَــةً فِيهاَ «يَا أَيُّهَا الَّذِينَ آمَنُوا» إلاَّ وَ عَلِيُّ رَأْسُهَا وَ أَمِيرُهَا . \

رسول خدا گی فرمود: «خداوند آیهای را در قرآن نازل نکرده است که در آن یا اینها الذین آمنوا (خطاب به جمیع مؤمنان) باشد مگر اینکه علی رئیس آن آیه و امیر آن آیه است»؟

۱ «حِلیةالأولیاء» ج ۱، ص ۱۶ از محمّد بن عمربن غالب، از محمّد بن احمد بن ابی خیثمة، از عبّاد بن یعقوب، از موسی بن عثمان حضرمی، از اعمش، از مجاهد، از ابن عبّاس، از رسول خدا گروایت کرده است. و در «تاریخ ابن عساکر» ج ۲ از ص ٤٢٨ تا ص ٤٣٠ پنج روایت با سندهای مختلف به همین مضمون و یا مشابه آن روایت کرده است.

و ابن شهر آشوب در «مناقب» ج ۱ ص ٥٤٦ چنین گوید: جماعتی از ثقات روایت کردهاند از اعمش، از عبایهٔ اسدی، از علی بن ابیطالب؛ و نیز روایت کردهاند از لیث، از مجاهد و سدی، از ابومالک ؛ و ابن ابی لیلی، از داودبن علی، از پدرش؛و ابن جریج از عطاء و عِکرمه و سعیدبن جُبیر همگی از ابن عباس؛ و نیز روایت کرده است عَوّام بن حَوْشب، از مجاهد؛ و روایت کرده اعمش، از زیدبن وهب از حُذیفه؛ جمیعاً از رسول خدا گر وایت کردهاند که: آن حضرت فرموده است:

ما أنزل الله تعالى آيةً في القرآن فيها «يَا أَيُّهَا الَّذِينَ آمَنُوا» إلّا وعلى مَّ أميرها و شريفها . و در روايت حذيفه اينطور است: إلاّ كان لعلى بن ابيطالب أُبُّها و لُبابها. و در رواياتي اينطور است: إلاّ على مراسها و أميرها و شريفها لأنَّه أول المؤمنين رأسها و أميرها و شريفها لأنَّه أول المؤمنين إيماناً. و درروايت ابراهيم ثقفي و احمد بن حنبل و ابن بطه عكبرى از عِكْرَمة، از ابن عبّاس: إلاّ على مُّرأسها و شريفها و أميرها. ودر صحيفه حضرت رضا النه اين طور وارد است كه: ليس في القرآن «يَا أَيُّهَا الَّذِينَ آمَنُوا» إلاَ في النّاس » إلاّ فينا .

رسول خدا رسول على را أمِيرُ الْـبَرَرَة و إمَـامُ الْبَرَرَة نـاميد؛ يعنـى امـير و رئيـس و سَيِّد و پيشواى خوبان و نيكوكاران .

حَموئی باسند متصل خود روایت کرده است از عبدالر حمن بن بَهمان که گفت: شنیدم از جابربن عبدالله انصاری که گفت: از رسول خدا گار شنیدم در حالی که در روز حُدیْبیّه بازوی علی را گرفته بود می فرمود: هَذَا أَمِیرُ الْبَرَرَةِ ، قَاتِلُ الْفَجَرَةِ ، مَنْصُورٌ مَنْ نَصَرَهُ ، مَحْذُولٌ مَنْ خَذَلَهُ . [قَالَ جَابر ً] مَدَّ بها صَوْتَهُ . ا

«این است امیر نیکوکاران ، کشندهٔ فاجران ، منصور است هر که او را یاری کند ، مخذول است هرکه دست از یاری او بردارد . (جابر گفت :) رسول خدا صدای خود را در ابلاغ این کلام بلند کرد».

موفّق بن أحمد خوارزمى ، از ابومنصور شهرداربن شيرويه ديلمى با سند متّصل خود از أصْبَغ بن نُبَاتَه روايت مى كند كه او گفت: لَمَّا أُصِيبَ زَيْدُ بْنُ صُوحَان يَوْمَ الْجَمَلِ أَتَاهُ عَلَيُّ وَ بهِ رَمَقٌ ؛ فَوقَفَ عَلَيْهِ وَ هُوَ لِمَا بهِ فَقَالَ: رَحِمَكَ الله يَا زَيْدُ، فَوَالله مَا عَرَفْنَكَ إِلاَّ خَفِيفَ الْمَوُّونَة كَثِيرَ الْمَعُونَة ! قَالَ : فَرَفَعَ إِلَيْهِ رَأَسَهُ وَ قَالَ :

أَنْتَ مَوْلاَى \_ يَرْحَمُكَ الله مُ \_ فَوَالله مِا عَرَفْتُكَ إِلاَّ بِالله عَالِماً، وَ بِآيَاتِه عَارِفاً! وَالله مَا عَرَفْتُكَ إِلاَّ بِالله عَالِماً، وَ بِآيَاتِه عَارِفاً! وَالله مَا قَاتَلْتُ مَعَكَ مِنْ جَهْل وَ لَكِنِّى سَمِعْتُ حُذَيْفَةَ بْنَ الْيَمَانِ يَقُولُ: سَمِعْتُ رَسُولَ الله عَلَيُّ يَقُولُ: عَلِى الْبَرَرَةِ، وَقَاتِلُ الْفَجَرةِ، مَنْصُورٌ مَنْ نَصَرهُ، مَحْذُولُ مَنْ خَذَلَهُ. أَلا وَ إِنَّ الْحَقَّ مَعَهُ وَ يَتْبَعُهُ. أَلا فَمِيلُوا مَعَهُ. '

«چون به زیدبن صوحان در روز جنگ جَمَل جراحت رسید علی النیکی به نــزد او آمد، و هنوز رمقی در بدن او بود. و در این حال که زید درحال جان دادن بود علـی بر بالای سر او ایستاد و گفت: ای زید! خدایت رحمت کنـد! سـوگنـد بـه خـدا مـا نشناختیم تو را مگر سبکبار، و سنگین مساعد و کمک کار!

زید سرخود را به سوی او بلند کرد و گفت : تو مَوْلاَی من هستی ! سوگند بـه

۱\_ «فرآندالسًمطین» ج ۱، باب ۳۲ حدیث ۱۱۹، ص ۱۵۷؛ و «غایمة المرام» قسمت أوّل، ص ۱۷، حدیث هفتم . و ابن شهر آشوب در «مناقب» ج ۱ ص ۵۶۸ و ص ۵۶۹ آورده است که این قضیّه را خطیب در «تاریخ بغداد» در سه جا ذکرکرده است .

خدا نیافتم تو را مگر آنکه به خدا عالم بودی! و به آیات او عارف بودی! سوگند به خدا که من از روی جهل برای کمک تو جنگ نکردم بلکه شنیدم از حُذیفهٔ یمانی که می گفت: از رسول خدا گیش شنیدم که می گفت: علی امیر نیکوکاران، و کشندهٔ فاجران است؛ هرکه او را یاری کند منصور است، و هرکس از او دست بدارد مخذول است! آگاه باشید که حق با علی است و به دنبال علی می رود! آگاه باشید! شما پیوسته تمایل به سوی علی داشته باشید»!

و از ابن عَسَاكر روايت است كه رسول خدا ﷺ فرمود : عَلِمَ ۗ إَمَامُ الْبَرَرَةِ ، وَ قَاتِلُ الْفَجَرَةِ ، مَنْصُورٌ مِنْ نَصَرَهُ ، مَحْذُولٌ مَنْ خَذَلَهُ . ا

«على امام و پیشوای نیکوکاران است ، و کشندهٔ فاجران ، منصور است ناصر او ، و مخذول است خاذل او ».

أبونُعَيْم اصفهانى از معاذ بن جبل روايت كرده است كه قال : قال النّبي و سلّم النّبي و النّبي

«معاذ گفت: رسول خدا گی فرموده است: ای علی من در نبوت بر تو غالب علی من در نبوت بس از من نیست ، ولی تو برمردم در هفت چیز غالب می باشی ؛ و هیچیک از قریش را چنین توانی نیست که بتواند در آنها با تو مُحاجّه کند: تو و لین کسی هستی از آنها که ایمان آوردهای! و وفا کننده ترین آنها به عهد خدا هستی! و راستین ترین آنان به تقسیم بیتالمال بطور مساوی در میان آنها هستی! و دادگر ترین آنها در میان رعیّت هستی! و بصیر ترین آنها در قضیّه و واقعهٔ نزاع و ترافع حاصله فیما بین ایشان هستی! و عظیم ترین آنها از جهت مزایا در نزد خداوند تعالی هستی»!

۱ کتاب «الإمام المهاجر» تألیف محمّد ضیاء شهاب ، و عبدالله بن نوح ، که در أحوال أحمـد بـن عیسی بن محمّد بن علی العَریضی بن الامام جعفرالصادق اللی نگارش یافته است ، ص ۱۵٤.

٢\_ «حلية الأولياء» ، ج ١، ص ٦٥.

باری با وجود این نصوص که از رسول خدا رسیده و به علی بن ابیطالب عنوان امارت داده است ، و او را امیر و رئیس و سپهسالار مسلمین خوانده است ، و در هر امری او را بصیرتر ، واقفتر ، و استوارتر شمرده است ، شرم آور نیست که به عذر جوانی او را از کار برکنار دارند ، و شیوخ و پیرانی که به هیچ وجه من الوجوه قابل مقایسه با آن حضرت نیستند بر سر کار آرند؟

اگر جوان بودن مانع از امارت و حکومت بود پس چرا رسول خدا اُسامَةُبنزَیْد را ریاست لشکر داد؟ با اینکه جوان بود و سنّش در حدود بیست سال و قدری کمتر بود، و شیوخ و پیران قریش همچون ابوبکر وعمررا تابع وپیرو او در لشگر قرارداد، و امرنمود که جیش حرکت کند و در حرکت آن تسریع بعمل آرند.

چگونه جایز است جوان بیست سالهای رئیس و امیر ابوبکر و عمر شود؟

و بعد از ارتحال رسول خدا که ابوبکر بر اریکهٔ خلافت تکیهٔ غاصبانه زد ، بر همین اساس اُسامَه را از ریاست لشگر عزل نکرد ، و با آنکه اُسامَهٔ جوان بود ابوبکر گفت : من از ریاست لشگر او را عزل نمی کنم چون رسول خدا ایس جوان را نَصْب کرده است ، و من مخالفت امر رسول خدا را نمی کنم . وحتّی در وقتی که عمر به عزل او اصرار داشت ابوبکر عصبانی شده و ریش عمر را گرفت و کشید ، و به او تهدید کرد که چگونه من مخالفت رسول خدا را کنم ؟! رسول خدا او رانصب نموده و من عزل کنم ؟

۱- ابس أشير جَزَرى در «الكامِلُ فى التاريخ» طبع بيروت سنهٔ ۱۳۸۵ هجرى در ج ۲، ص ۳۱۷ گويد: در محرّم از سنهٔ يازدهم لشگرى را براى شام تجهيز كرد، و امير آن لشگررا أسامة قرار داد. أسامه فرزند زيد پسر خواندهٔ حضرت بود. حضرت او را امر كرد كه: اسبان تجهيز شده را تا مرز بلقاء و داروم از زمين فلسطين ببرد. منافقين درامارت و رياست أسامة به گفتگو پرداختند و گفتند :يك جوان را بر قسمت اعظم از مهاجرين و انصار امير گردانيده است. رسول خدا شخ فرمود: إنْ تُطْعَنُوا في إمارته فقد طَعَنْتُ م في إمارة أبيه من قبل ؛ و إلّه لخليق للآمارة، و كان أبوه خليقاً لها. و أوْعَبَ مع أسامة المهاجرون ايولون منهم : أبوبكر و عُمر: «اگر شما در امارت و رياست اسامة زبان به طعن و ايراد گشوديد چيز تازهاى نيست چون درامارت ورياست پدرش نيز قبل از اين زبان به طعن و ايراد گشوديد.وبه درستى كه حقاً اسامه سزاوار براى رياست است، همچنانكه پدرش نيز سزاوار براى رياست بود. حضرت براى تجهيز جيش أسامه بسبج مدند»، مهاجرين سابقين و پيشين را كه از جملهٔ ايشان ابوبكر و عمر بودند بسبج كرده وهمگى با اسامه بسبج شدند»، مهاجرين سابقين و پيشين را كه از جملهٔ ايشان ابوبكر و عمر بودند بسبج كرده وهمگى با اسامه بسبج شدند»، مهاجرين سابقين و پيشين را كه از جملهٔ ايشان ابوبكر و عمر بودند بسبح كرده وهمگى با اسامه بسبج شدند»، مهاجرين سابقين و پيشين را كه از جملهٔ ايشان ابوبكر و عمر بودند بسبح كرده وهمگى با اسامه بسبح الن اثير، ج ۲، ص ۱۸۳۰، و «الكامل فى التاريخ»، ابن اثير، ج ۲، ص ۱۸۳۰.

ولى در اصل خلافت ، مخالفت رسول خدا نموده و بدون مجوز شرعى برخلاف نصوص صريحهٔ دالهٔ برخلافت حضرت اميرالمؤمنين عليهالسلام بر اريكهٔ خلافت نشست .

او می گفت: من با اهل ردَّه جنگ می کنم؛ واگر عِقَالی (بند دستمال) ارا که به رسول الله می دادند به من ندَهند من جنگ می کنم. ولی علناً فَدَک را از حضرت زهرا التَّلِیُّا گرفت، و این را مخالفت با حکم رسول خدا ندید.

در جائى كه به أحاديث متواتره در نزد شيعه و سُنِّى رسول خدا فرموده است:أنًا مَدِينَةُ الْعِلْم وَ عَلِيُّ بَابُهَا ، وَ مَنْ أَرَادَ مَدِينَةَ الْعِلْم فَلْيَأْتِهَا مِنْ بَابِهَا . ٢

«منَ شهر علم هستم و على دَر آن استَ ، و هركـسَ كـه ارادهٔ دخـول در شـهر علم را كند بايد از دَر آن داخل شود».

و فرموده است: أنّا دَارَالْحِكْمَةِ وَ عَلِيٌّ بَابُهَا . "

«من خانهٔ حکمت می باشم و علی در آن خانه است».

وفرموده است : أنَّا مَدِينَــةُ الْجَنَّـةِ وَ عَلِــيٌّ بَابُـهَا . كَـذَبَ مَـن ْ زَعَــمَ أَنَّــهُ يَدْخُــلُ الْجَنَّةَ مِن ْغَيْر بَابِهَا . '

«من شُهرَ بهشت هستم و علی در آن شهر است. دروغ می گوید کسی که چنین می پندارد که از غیر در بهشت می تواند داخل آن شود».

از در بهشت و علم و حكمت بايد داخل شد . آن دَرْ دَرِ خانهٔ على است . اگر از ابوبكر وارد شوى سر از جاى ديگر برون خواهى كرد . چه خوب اين بيت راقاضى نورالله شوشترى شاهد آورد :

## هست بی شبهه خَطَا چون بر بُتان نام خدا برکسی غیر از تو اطلاق أمیرالمؤمنین°

۱ مردان عرب چون دستمالی بر روی سر می گذارند که از اطراف گردن آنها آویزان است، برای نگهداری آن بر روی سرچیزی را به شکل چنبره دائره شکل می گذارند، آن چیز را عِقال گویند.

۲\_ «تاریخ دمشق» ابن عساکر، ج ۲، از ص ٤٦٤ تا ص ٤٨٠ روایات کثیری را بدین مضمون
 نقل کرده است .

۳\_ «تاریخ دمشق»، ج ۲، ص ٤٥٩.

٤\_ «تاريخ دمشق»، ج ٢، ص ٤٥٧.

٥\_ «مجالس المومنين»، ص ٢٨٧ در ربع آخر صفحه .

بریدهٔ اسلمی گفت که: رسول خدا گاش ما را امر کرد که به علی بن ابیطالب امیرالمؤمنین سلام کنیم ؛ و ما هفت نفر بودیم و در آن روز من از همهٔ آنها کوچکتر بودم».

محمّد بنعلی بنشهر آشوب در کتاب «مناقب» از طریق عامّه روایت کرده است که: در تفسیر مجاهد گفته است: آنچه در قرآن کریم یا أینها الّذین آمَنُواوارد شده است از برای علی بن ابیطالب الگیالی سابقه است؛ چون او برمؤمنین در اسلام سبقت دارد. و علیهذا خداوند در هشتاد و نه مورد به عنوان امیرالمؤمنین و سیّدالمخاطبین تا یوم الدین ، او را نام برده است. و سپس گوید: آن خبری که متضمّن امر به سلام کردن به آن حضرت است با عنوان امیرالمؤمنین، در نزد شیعه متواتر است و اکثر از عامی با طرق مختلف آن را روایت کردهاند، و ما هیچیک از راویان اهل تسنّن را ندیده ایم که در سند آن اشکال کنند، و یا قول رسول خدا: سَلّمُوا عَلَی عَلِی بامروق منقری با إسناد خود به عمران از بُریدهٔ أسلمی روایت کردهاند.

و نيز يوسُف بن كُلَيْب مَسْعُودى با إسناد خود از أبوداود سبيعى روايت كرده، ونيز عبّادبن يعقوب أسَدى با إسناد خود از ابوداود سبيعى از أبوبُريده روايت كرده كه: ابوبكر بر رسول خدا الله وارد شد. رسول خدا به او فرمود: إذْهَبِ فَسَلِّم عَلَى أميرالْمُؤْمِنينَ ! فَقَالَ : يَا رَسُولُ اللهِ وَ أَنْتَ حَيُّ ؟! قَالَ : وَ أَنَا حَيُّ ! ثُمَّ جَاءَ عُمَرُ فَقَالَ لَهُ مِثْلَ ذَلِكَ .

«برو بر امیرالمؤمنین سلام کن! ابوبکر گفت: ای رسول خدا با وجود اینکه شما زنده هستید؟! رسول خدا گفت: آری. پـس از آن عمر آمد، و رسول اللـه بـه همین نهج به او گفتند».

۱\_ «تاریخ دمشق» ، ج ۲، ص ۲۵۹ و ص ۲۹۰ .

و در روایت سبیعی این طور وارد شده است که : عمر بــه رســول خــدا گفــت: امیرالمؤمنین کیست؟! رسول خدا گفت : علی بن أبیطالب . عمر گفت : آیــا از خــدا و امر رسول خداست ؟! پیامبر گفت : آری !

و إبراهيم ثَقَفى از عبدالله بن جَبَله كنانى ، از ذُريْت مُحاربى ، از ثُمالى ، از حضرت صادق السَّيِّلا آورده است كه : بُريده در شام رفته بود و در وقت بيعت ابوبكر در مدينه نبود ؛ چون مراجعت كرد مردم با ابوبكر بيعت كرده بودند . بريد در مجلس ابوبكر حاضر شد و به ابوبكر گفت : يَا أَبَابَكْم الله عَلْ نَسِيتَ تَسْليمَنَا عَلَى عَلِي بِإِمْرة المُؤْمِنينَ وَاجبَةً مِنَ الله وَ رَسُولِه ؟!

«ای أبوبكر! آیا فراموش كردی آن سلامی را كه ما بر علی به عنوان أميرالمؤمنين به طور وجوب و لزوم از طرف خدا و رسول خدا كرديم»؟!

قَالَ : يَا بُرَيْدَةُ إِنَّكَ غِبْتَ وَ شَهَدْتًا ، وَ إِنَّ اللَّهَ يُحْدِثُ الأَمْسِ بَعْدَ الأَمْسِ ، وَ لَمْ \_ يَكُن اللَّهُ لِيَجْمَعَ لأَهْل هَذَا الْبَيْتِ النُّبُوَّةَ وَالْمُلْكَ .

«أبوبكر گفت: اى بُريَده! تو غائب بودى و ما حضور داشتيم، و خداوند وقايعى جديد پس از وقايع گذشته پيش مى آورد، و هيچگاه خداوند براى اهل اين بيت، نبوت و حكومت را با هم جمع نمى كند».

و ابراهيم ثقفى، وسرى بن عبدالله هردو با إسناد خود از عِمْرَان حَصِين و أبوب بُريده آورده اند كه به أبوبكر گفتند: قَدْ كُنْتَ أَنْتَ يَوْمَئِنْدٍ فِيمَنْ سَلَّمَ عَلَى عَلِى لِّ بُريده آورده اند كه به أبوبكر گفتند: قَدْ كُنْتَ أَنْتَ يَوْمَئِنْدٍ فِيمَنْ سَلَّمَ عَلَى عَلِى لَامُرةِ الْمُؤْمِنِينَ ، فَهَلْ تَذْكُر وُلِكَ الْيُومَ لَمْ تَسِيتَهُ ؟! قَالَ: بَلْ لَأْكُرهُ أَا فَقَالَ بُريْدة أَن فَهَلْ يَنْبَغِى لأَحَدِ مِنَ الْمُسْلِمِينَ لَنْ يَتَأَمَّرَ عَلَى أَمِيرالْمُؤْمِنِينَ ؟

فَقَالَ عُمَرُ: إِنَّ النُّبُوَّةَ وَ الإِمَامَةَ لاَ تُجْمَعُ فِى بَيْتٍ وَاحِدٍ. فَقَالَ لَهُ بُرَيْدَةُ: قَالَ الله تَعَالَى «أَمْ يَحْسُدُونَ النَّاسَ عَلَى مَا آتَاهُمُ الله مِنْ فَضْلِهِ فَقَدْ آتَيْنَا آلَ إِبْرَاهِيمَ الله تَعَالَى «أَمْ يُحْسُدُونَ النَّاسَ عَلَى مَا آتَاهُمُ الله مِنْ فَضْلِهِ فَقَدْ آتَيْنَا آلَ إِبْرَاهِيمَ الْكَتَابَ وَالْمُلْكِ. قَالَ: فَعَضِبَ النُّبُوَّةِ وَالْمُلْكِ. قَالَ: فَعَضِبَ عُمَر ، وَ مَازِلْنَا نَعْرِفُ فِى وَجْهِهِ الْعَضَبَ حَتَّى مَاتَ. '

١\_ آيهٔ ٥٤ از سورهٔ ٤ : نساء .

۲ـ «مناقب ابن شهر آشـوب» ج ۱، ص ٥٤٦ و ص ٥٤٧؛ و «غايـة المـرام» قسـمت اوّل ص ٢١،
 حديث چهلم.

«تو از آن کسانی بودی که در آن روز به علی با لقب أمیرالمؤمنین سلام کردی! آیا جریان آن روز را به خاطر داری یا فراموش کردهای ؟! أبوبکر گفت: بلکه به خاطر دارم. بریده گفت: مگر متصور است که یکنفر از مسلمین ، إمارت و حکومت بر أمیرمؤمنان کند ؟

عمر گفت: نبوت و إمامت در خانهٔ واحد با یکدیگر مجتمع نمی شوند. بریده گفت: خداوند تعالی می فرماید: «بلکه دربارهٔ فضلی که خداوند به طبقه ای از مردم داده است ایشان بر آنها حَسَد می برند؛ و ما به تحقیق که به آل إبراهیم، هم کتاب و حکمت دادیم و هم إمارت و حکومت گسترده و پهناور و بزرگ». بُریْده گفت: در این آیه، خداوند برای آل ابراهیم هم نبوت را داده است و هم ریاست و امارت را، و جمع بین هر دوی آنها کرده است. بُریْده می گوید: از این کلام عُمَر به غضب درآمد، و پیوسته ما آثار غضب را تا وقتی که مُرد از چهرهٔ او می یافتیم».

سُلَيْم بن قَيْس هِلاَلى از أميرالمؤمنين السَّلِيُّا فَبل از واقعة صفّين مطالبى را بيان مى كند و از آن جمله مى گويد كه آن حضرت فرمود: إنَّ الْعَجَبَ كُلَّ الْعَجَبِ مِن جُهّال هَذهِ الأُمَّةِ وَ ضُلاَلِهَا وَ قَادَتِهَا وَ سَاقَتِهَا إِلَى النَّار إِنَّهُمْ قَدْ سَمِعُوا رَسُولَ الله عَلَيْ يَقُولُ عَوْداً وَ بَدْءاً: مَا وَلَّت أُمَّةٌ رَجُلاً قَطُّ أَمْرَهَا وَ فِيهِمْ أَعْلَمُ مِنْهُ إِلاَّ لَمْ هُمْ يَذْهَبُ سَفَالاً حَتَّى يَرْجعُوا إِلَى مَا تَرَكُوا.

فَولَّواْ أَمْرَهُمْ قَبْلِى ثَلاَثَةَ رَهْ طَ مَا مِنْهُمْ رَجُلٌ جَمَعَ الْقُرْآنَ، وَ لاَ يَدَّعى أَنَّ لَهُ عِلْماً بِكِتَابِ اللهِ وَ لاَسُنَّةِ نَبِيِّهِ عَلِي وَ قَدْ عَلِمُ وا أَنِّى أَعْلَمُهُمْ بِكِتَابَ اللهِ وَ سُنَّةِ نَبِيِّهِ عَلِي وَ قَدْ عَلِمُ وا أَنِّى أَعْلَمُهُمْ بِكِتَابِ اللهِ وَ سُنَّةِ نَبِيهِ عَلَى وَ أَقْضَاهُمْ بِحُكْم اللهِ \_ الخ . أَ

«تعجّب و شگفت به تمامی معنی الکلمه از جاهلان این اُمّت است ، و از گمراهانشان ، و از پیشداران و سردَمْداران آنها به آتش جهنّم ، و از دنباله داران و عقب داران آنها به جهنّم ، که ایشان از پیغمبر اکرم کی کراراً و مراراً شنیدند که

۱- «کتاب سُلْیم بن قَیْس» ص ۱۶۸. و ما در درس ۱۱٦ خواهیم آورد که از جمله احتجاجهای سلمان به ابوبکر اینست که با وجود أعلم در میان اُمّت توچگونه متصدی مقام شدهای ؟! و عذرت در تقدیم چه خواهد بود ؟! و به این اخبار و نظائر آن می توان استدلال به وجوب حکومت اعلم و تقلید أعلم نمود. و همچنین در خطبهٔ حضرت امام حسن الگی در حضور معاویه این حقیقت بیان شده است «امالی طوسی» ج ۲ ص ۱۷۲ و «غایة المرام» ص ۲۹۸ حدیث ۲۶ و ۷۲.

می فرمود: هیچگاه اُمَّتی زمام اُمور خود را به مردی نسپرده است که در میان آن اُمَّت از آن مرد، داناتر و فهیمتر و عالمتر وجود داشته باشد مگر آنکه امر آن اُمَّت رو به پستی و تباهی و خرابی گرائیده است، إلا آنکه از ترک آن مرد عالم بازگردند و بدو بگروند.

و این اُمّت قبل از من ، امور خود را به سه نفر سپردند که هیچیک از آنها کسی نبود که قرآن را جمع کرده باشد ، و یا اینکه لاّعا کند که به کتاب خدا و یا سُنّت پیامبر او عالم است . آنها می دانستند که من عالم ترین اُمَّت به کتاب خدا و سُننّت پیامبر او هستم ، و داناترین و فقیه ترین ایشان، و بصیر ترین آنها به قرائت قرآن، و عارف ترین آنها در قضاوتها به حکم خدا هستم» ـ تا آخر کلام . ا

باری ما در هیچیک از آیات قرآن و یا خبری از أخبار رسول الله و یا در سیرهٔ عقلائیهای نیافتیم که جوان بودن آنهم مرد سی ساله را بتوان مانع از حکومت شمرد و بدین جهت او را از خاندان نبوت دور کرده و مهجور نمود. آنچه میزان پیشوائی

۱ـ در «مناقب» این شهر آشوب ج ۱ ص ٥٤٧ و ص ٥٤٨ آورده است که از ابن عبّاس روایت است که : علی بن ابیطالب به رسول خدا عرض کرد: السّلام علیک یارسول الله! حضرت رسول پاسخ او را دادند: و علیک السلام یا أمیرالمؤمنین و رحمة الله و برکاته! علی عرض کرد: شما زنده هستید و مرا امیرمؤمنان می خوانید! پیغمبر فرمود: آری! این نام گذاری را جبرئیل از جانب خداوند در حالی که من زنده ام گذارده است.ای علی تو دیروز برمن در حالی که مشغول سخن با جبرائیل بودم عبور کردی وسلام نکردی! جبرائیل گفت: چرا أمیرالمؤمنین بر ما سلام نکرد ؟سوگند به خدا اگر سلام کند شاد می شویم وجواب سلامش را به او رد می کنیم.

و اصحاب ما امامیّه جایز نمیدانند که لفظ امیرالمؤمنین را به هیچیک از ائمّه بگویند. و مردی به حضرت صادق النظی گفت: یا **أمیرالمؤمنین**! حضرت گفتند: ساکت شو! هیچ کس به این لقب راضی نیست مگر اینکه به بلاء أبوجهل مبتلا می شود. انتهی .

در «تاریخ طبری» طبع دارالمعارف مصر در ج ٤ ص ۲۰۸ آورده است که ابوجعفر گفته است: وُلیـن کسی را که مردم أمیرالمؤمنین خواندند عمربن خطّاب بود. و این تسمیه همینطور جاری بود وخلفا تا امـروز آن را استعمال میکردند .

حدیث کرد از برای من أحمدبن عبدالصّمد أنصاری از أم عمرو: دخترحسّان کوفی از پدرش که او گفت: چون عمرولایت امور مردم را در دست گرفت به او گفتند: یا خلیفة خلیفة رسول الله! عمر گفت: این جمله طول می کشد چون هر خلیفه که بیاید به دنبال دیگری بگویند: یا خلیفة خلیفة خلیفة رسول الله! ولیکن شما مؤمنین هستید و من امیر شما هستم. و از اینجا به او امیرالمؤمنین گفتند.

است علم و تقوا و بصيرت و درايت و خبرويّت در كتاب خدا و سُنّت پيامبر و نصوصى است كه أميرالمؤمنين التَّكِيْلاُ را مرتبهٔ صدارت و وزارت و إمامت و خلافت بخشيده است.و َ إِنَّهُ بِذَلِكَ لَحَلِيقٌ وَ بِهِ حَقِيقٌ. صلّى الله عليك يا أباالحسن ورحمة الله و بركاته .

و امّا اشكال ديگرى كه بسر آنحضرت مىكردهاند اين بوده است كه على خواهان إمامت و حكومت است . و اين ايراد نيز در كلام عُمَر ديده مىشود . عُمَسر در وقتى كه به خنجر أبولؤلؤ ضربت خورده و در آستان مرگ بود،چون از او خواستند كه جانشين معيّن كند ، عُمَر به طور مجلس شورا شش نفر را معيّن كرد كه به طورخاصي كه دستور داده بود ، از ميان خود يك نفر را انتخاب كنند. و آن شش نفرعبارت بودند از علِي بُن أبيطالِب ، عُثْمَان بُن عَقَان ، طَلْحَة بُن عُبَيْدِالله ، زُبَيْر بُن عَوّام ، سَعْد بُن أبيى وقاص ، و عَبْد الرّعَم بُن عُون .

سپس به او گفتند: تو دربارهٔ هر یک از این شش نفر نظریّهٔ خود را بیان کن تا ما مقام و منزلت آنها را بدانیم و از رأی و اندیشهٔ تو استفاده کنیم و از آن اساس پیروی نمائیم.

از این شش نفر، پنج نفر در مجلس حاضر بودند، و طلحه غائب بود. عُمَر علّت عدم تعیین هریک از آنها را بخصوصه شمرد و گفت: و الله مَا یَمْنَعُنی أَنْ اسْتَحْلِفَكَ یَا سَعْدُ إِلاَّ شِدَّتُكَ وَ غِلْظَتُكَ مَعَ أَنَّكَ رَجُلٌ حَرْبٌ. وَ مَا یَمْنَعُنی مِنْكَ یَا عَبْدَالرَّحْمَنُ الرَّحْمَنُ اللَّ اللَّكَ فِرْعَوْنُ هَذِهِ الأُمَّةِ. و مَا یَمْنَعُنی مِنْ كَ یَا زُبیسرُ إِلاَّ إِنَّكَ مُؤْمِنُ الرِّضَا اللَّضَا وَ مَا یَمْنَعُنی مِنْ طَلْحَةَ إِلاَّ نَحْوَتُهُ و كِبْرُهُ، ولَو ولِیها وضَع خَاتَمَه فِی كَافِرُ الْغَضَب. و مَا یَمْنَعُنی مِنْ طَلْحَة إلاَّ نَحْوَتُهُ و كِبْرُهُ، ولَو ولَیها وضَع خَاتَمَه فِی اصْبَع إمْرًاتِهِ، و مَا یَمْنَعُنی مِنْ عَلْحَة یَا عُثْمَانُ إِلاَّ عَصَبِیتُكَ و حُبُّكَ قَوْمَكَ و اَهْلَكَ، و مَا یَمْنَعُنی مِنْ عَلْدَی یَا عُثْمَانُ الاَّعَصَبِیتُكَ و حُبُّك قَوْمَك و اَهْلَك، و مَا یَمْنَعُنی مِنْ عَلْدَی یَا عُثْمَانُ اللَّ عَصَبِیتُك و حُبُّك قَوْمَك و اَهْلَك ، و مَا یَمْنَعُنی مِنْ اللّه اللّه اللّه اللّه اللّه و اللّه و اللّه اللّه و اللّه اللّه و اللّه اللّه و ال

«ُسوَ گند به خدا ای سَعُد ! مانع من از جانشین نمودن ترا برای خودم نبود مگر شدت تو و غِلْظت تو ، با آنکه تو مرد جنگجو و رزم آوری هستی ! و ای عَبْدُالرَّحْمَن، من از جانشین نمودن ترا برای خودم نبود مگر آنکه تو فرعون این اُمَّت هستی ! و

۱\_ «الإمامة و السياسة» ابن قتيبة دينوري ، طبع مصر ، سنة ١٣٢٨ هجري قمري ، ص ٢٣ و ص ٢٤ .

ای زُبیْر مانع من از جانشین نمودن ترا برای خودم نبودمگر آنکه تو درهنگام رضا زود نرم و ملایم می شوی! و در وقت غضب بسیار سخت و ناهموار هستی! و دربارهٔ طُلْحَة، مانع من از جانشین نمودن او را برای خودم نبود مگر نخوت و تکبّر او؛ واگر او امارت مسلمین را در دست گیرد انگشتری خود را در انگشت زنش می گذارد. و ای عثمان، مانع من از جانشین نمودن ترا برای خودم نبود مگر عصبیّت تو و محبّت تو نسبت به أقوامیّت و نسبت به أهلیت! و ای علی! مانع من از جانشین نمودن ترا برای خودم نبود مگر حریص بودن تو برای امامت و امارت؛ و حقیا تو از همهٔ اینها سزاوارتر و لایق تری، که در صورت حائز شدن امارت، اُمیّت اسلام را بر صراط مستقیم، و بر حقیی مین و آشکارا رهبری نمائی ، و بر این نهج قیام نمائی »!

ما در اینجا در این سخنان عمر می بینیم که برای هریک از این شش نفر غیر از علی بن أبیطالب، صفات مذموم و ناپسندی را شمرده است، که حقاً شخص أمیر و رئیس باید از آنها مُبرَّی باشد؛ ولی نسبت به أمیرالمؤمنین النیسی با اعیراف و إقرار او به أحقیت و أولویت و أجدریّت در هدایت مردم به راه راست و روشن ، و به حق آشکارا و غیر مختفی، در عین حال حریص بودن او را بر إمامت مانع از این منصب می داند . ولیکن آیا این صفت حِرص بر إمارت ، مذموم است همچنانکه او پنداشته است، و یا ممدوح است همچنانکه بیان خواهیم کرد؟ مطلبی است قابل تحقیق و بررسی. و برای توضیح این حقیقت می گوئیم: حِرص بر ریاست و بطور کلی ریاست طلبی بر دو گونه است:

اوّل: ریاست را به عنوان موضوع قرار دادن ، و تــلاش و کوشــش کـردن بـرای رسیدن بدین مقام فقط از جنبهٔ حکومت و تراس برمردم و آقائی و سیادت بر ضعفاء و بندگان خدا، بطوری که انسان دوست داشته باشد أوامر و نواهی او جامهٔ عمل بپوشــد، و حرف و گفتار او به کرسی بنشـیند، و یـک عــد، عبـد و مطیع انسـان باشـند، و در اطاعت و پیروی از او، انسان مسرور و شاد گردد، و از مناظره و مشاهدهٔ جمعـی کثیر که بدو گرویدهاند در خود احساس غـرور و افتخـار کنـد و بـدان مُتّکـی گـردد، و از دست دادن این ریاست را مایهٔ ضعف و سُستی و کمبودی تلقی کند.

این نوع ریاست و طلب آن ، ناشی از حس استکبار و شخصیت طلبی است که موجب حجاب بین بنده و خدا ، و باعث طلوع قوّهٔ فرعونیّت و تغافل از مبدأ

واجب الوجود، و پیدایش ظلمها و ستمها و تعدیّیات است؛ چه ستم به مردم، و چه ستم به نفس صاحب این قوّه. و به عبارت روشن : خروج از میزان و ارزش انسانی است ، و تعدیّی و تجاوز از رمز و محدودیّتی است که خداوند برای هر شخص معیّن کرده است .

دوم : ریاست را به عنوان طریق گرفتن و راه یافتن برای رسیدگی به اُمورخلق خدا و إحقاق حق و إبطال باطل کردن ، و پایدار ساختن أحکام خدا درمیان مردم، و ریشه دوانیدن عدل و داد در زمین ، و به فریاد رسیدن مظلومان، و سرکوب کردن ظالمان و متجاوزان، و پاک کردن زمین از لَوْثِ فحشاء و منکرات ، و راه دادن مردم را به آزادیهای خداپسندانه ، و عبادتهای خالصانه برای ذات أقدس او تعالی شأنه، و متمتّع نمودن عامّهٔ بشر را از جمیع مواهب إلهیّه :جسمیّه و روحیّه ، دنیویّه و اُخرویّه، ظاهریّه و باطنیّه، به طوری که همه درتحت پرچم عدل و توحید، ودر زیرلوای آرامش و سکون و اطمینان خاطر، عمری را که بهترین تحفهٔ خداوندی است بسر آورده، و شادکام و مقضی المرام دار فانی را به سرای أبدی تحویل نمایند .

این نوع ریاست طلبی ـ در صورتی که کسـی از انسان بـهتر یافت نشـود کـه رسیدگی به خلق خدا کند ، و این امور را به وجه أحسن بـهتر از انسان انجـام دهـدـ بسیار خوب و پسندیده ، بلکه از صفات حمیده و از غرائــز و سرشــتهای خـدادادی است که موجب کمال و لازمهٔ ارتقاء آدمی از حَضیض مادّه به عـالم تجـرد و ملکـوت است . زیرا لازمهٔ این گونه ریاست طلبی ، خروج از هوای نفس و پیوستن به اسـماء و صفات إلهی است .

و عیناً مانند صفت رحیمیّت است که در پدر است ، و برای تربیت طفل تلاش می کند ، و نسبت به حفظ او از آفات و عاهات خود را به تاب و تب می افکند، و برای رشد و رقاء او از هیچ گونه بذل مساعی جمیلهٔ خود دریغ نمی ورزد. و اگر چنین ریاستی نکند، و بالنّتیجه امور طفل رامُعوریّق و مُهمل گذارد، طفل معصوم را در سراشیب مرض، و ممات، و نقصان علمی و روحی ، و کمبود ارزشهای والای انسانی کشانیده است، و در نزد عقل و وجدان از طرفی ، و در نزد عقل اجتماع از طرف دیگر،ودر نزد شرع و شریعت از جانب سوم، مسئول و مورد بازپرسی و مؤاخذه قرار می گیرد .

امامت و ریاست نسبت به خلق خدا دربارهٔ شخص لایقی که از هوای نفس گذشته ، و از جزئیّت به کلیّت پیوسته است ، همین طور است . او پدر اُمَّت است . او مُدیر و مربّی و مراقب، و سرپرست خلق خداست ، وحمیم و دلسوزی برای همه؛ آنی در راحت بسر نمی برد ، و لحظهای از فکر در تدارک امور مردم غافل نمی ماند .

او امامت و ریاست را وظیفهٔ وجدانی و عقلی و شرعی خود میبیند ، و برای وصول بدان تلاش میکند ، و از پای نمینشیند ، و نمیتواند بنشیند .

پیامبراکرم و أمیرالمؤمنین ـ علیهما الصّلاة و السّلام ـ دو پدر امّت هستند . أنّا و عَلِی اَبُوا هَذِهِ الْأُمَّةِ . پیامبر فرمـود که : من و علی دو پـدر ایـن اُمَّت هستیم . و همین طور که پیامبر به نص قرآن کریم در حفظ و هدایت و ارشاد مردم بـه توحیـد و برقراری عدل در میان بشر حریص است ، علی بن ابیطالب کـه صِنْو و همتای او ، و وزیر و برادر اوست نیز حریص است ، و نمی تواند آرام بگیرد ، و بدون تفاوت باشد.

دربارهٔ پیغمبر اکرم ، خداوند تبارک و تعالی خطاب به مردم می فرماید :

لَقَدْ جَاءَكُمْ رَسُولٌ مِنْ أَنْفُسِكُمْ عَزِينٌ عَلَيْهِ مَاعَنِتُمْ حَرِيصٌ عَلَيْكُمْ بِالْمُؤمِنِينَ رَوُّفُ رَّحِيمٌ . \

«به تحقیق که به نزد شما آمد پیامبری از نفوس خود شما که مشکلات و سختیهای شما برای او بسیار ناگوار است ، برای هدایت و سعادت شما حریص است، و نسبت به مؤمنان رئوف و مهربان است».

آیا حرص بر هدایت مردم ، بدون پیروی و متابعت آنها می شود؟ و آیا پیروی و اطاعت آنها بدون ریاست و لزوم متابعت ممکن است؟ بر همین اساس بود که مشرکان و کافران ، پیامبر را در آزار و اذیّت و تهمت و تمسخر قرار می دادند . چون لازمهٔ پیامبری ریاست است. و ایشان ریاست پیامبر را مزاحم با ریاست خود می دانستند . فلهذا برای حفظ ریاست خود که معارضه با ریاست پیامبر داشت انکار نبوّت او را می کردند ، تا بالملازمه از ریاست ساقط گردد .

امًا پیغمبر رحیم پیوسته در بیرون کشیدن ایشان از افکار و آراء جاهلی ، و از آداب و عادات بهیمی حریص بود. شب و روز نداشت ؛ گرسنه و تشنه ، سنگ بر

۱\_ آیهٔ ۱۲۸ ، از سورهٔ ۹ : توبه .

شکم میبست و در صحنه های نبرد حضور پیدا می کرد ، و نزدیکترین افراد به دشمن بود . و از شلات آزار و شکنجه به طائف گریخت ، و در آنجا نیز او را نپذیرفتند، و خائباً به مکّه مراجعت کرد ؛ و در مکّه یک نفر نبود که او را پناه دهد ؛ همه دشمن و همه مصمّم بر قتل اوو ریختن خون او بودند؛ ناچار در پناه یک نفر از مشرکان درآمد؛ سه سال تمام خود و بنی هاشم و مسلمین در شیعب أبوطالب گرفتار و محبوس بودند. طعام و غذا را بر آنها حرام کرده ، مزاوجت و معامله را نیز ممنوع کرده بودند. صدای اطفال مسلمین از گرسنگی ، شبها از پشت شِعب به درون مکّه می رسید، و مشرکان استماع می کردند . تا بالأخره ناچار ، به هجرت به مدینه شد یعنی از مکّه گریخت. و سه روز در غار ثور بماند، تا مشرکان راه وی را نتوانند بجویند؛ و أمیرالمؤمنین کهیگانه مرد روزگار و در حرص بر ایمان مردم تنها دنباله رو مرام آنحضرت بود ، جان خود را در طبق اخلاص نهاده ، و سرجای پیامبر در فراش او خوابید .

و معلوم است که تمام این مشکلات و تحمّل رنجها ، دعوت به ریاست است ، یعنی وجوب اطاعت مطلقهٔ مردم از آنها ؛ أمّا ریاست الهی و معنوی، که ملازم با این دربدریها و خون جگریهاست ، نه تکیه زدن برتخت و تاج استکبار، و مردم معصوم و بی گناه را عبد و بندهٔ خود قرار دادن ، و در زیر مهمیز خود کشیدن .

«زعشق تا به صبوری هزار فرسنگ است»

جناب عمر که از أمیرالمؤمنین النیکی خرص به ریاست را خرده می گرفت؛ ریاست از دیدگاه تنگ و تاریک خود او بود . او برخود و تلاشهای خود قیاس کرده بود ، که زحمات ، و سفارشها ، و وصیّتها ، و آیات قرآن را به بوتهٔ نسیان سپرده، و برای ریاست ، همه را به ثمن بَخْس فروخت. ولی منظر و دیدگاه امیرالمؤمنین الکیکی در ریاست جای دیگری است ، وافق آن فضای عالی و واسعی را اشغال می کند که این آراء و اهواء بدان راه ندارد.

کارپاکان را قیاس از خود مگیر گرچهباشد درنوشتن شیر شیر

اگر أميرالمؤمنين التَّلِيُّلاً طالب رياست و امارت غير الهي بود ، در همان اوان رحلت رسول الله دست به قبضهٔ شمشير مي برد ، و همهٔ مخالفين را مخذول و منكوب مي نمود؛ و چنين توانائي و قدرتي داشت. ولي چون اسلام را در خطر مي ديد ، از اين امارت گذشت ، و دندان برجگر گذارد ، و صبر را پيشه ساخت در حالي كه در

چشمانش خار خلیده ، و در گلویش استخوان گیر کرده بود .

ابن أبى الحديد آورده است كه: چون مهاجرين با أبوبكر بيعت كردند أبوسفيان به مدينه آمد و مى گفت: أمّا والله إنّى لأرى عَجَاجَةً لأيُطْفِئُهَا إلاَّالدَّمُ ؛ يَا لَعَبْدِ مَنَاف ! فِيمَ أَبُوبَكُر مِنْ أَمْرِكُمْ ؟! أَيْنَ الْمُسْتَضْعَفَان ؟ أَيْنَ الأَذَلاَن ؟ يَعْنى عَلِيًا وَ الْعَبَّاسَ \_ مَا بَالُ هَذَا فِي أَقَلِّ حَى مِنْ قُرَيْش؟

«سوگند به خدا که من غبار و گرد و خاکی را مشاهده می کنم که آسمان را فرا گرفته و هیچ چیز غیر از خون ریختن آن را فرونمی نشاند و خاموش نمی کند . ای آل عبد مَناف! أبوبكر در امر شما چه كاره است ؟! كجا هستند دو نفری که ضعیف شمرده شده اند ؟ كجا هستند دونفری که منقاد و ذلیل قرار گرفته اند ؟ و مراد او از این دو نفر علی و عبّاس بود \_ چه شده است که امر حکومت در پست ترین طائفه از طوائف قریش قرار گرفته است»؟

سپس ابوسفیان به أمیرالمؤمنین التَّلِیُّلاً گفت: أَبْسُطْ یَدَكَ اَبَایعْكَ، فَوَاللّهِ إِنْ شِئْتَ لأَمْلاَنَّهَا عَلَى أَبِى فُضَیْل \_ یَعْنی أَبَابَكُر \_ حَیْلاً وَ رَجِلاً! فَامْتَنَعَ عَلَیْهِ عَلِیُّ التَّلَیْلاً فَلَمَّا یَئِسَ مِنْهُ قَامَ عَنْهُ وَ هُوَ یُنْشِدُ شَعْرَ الْمُتَلَمِّس:

وَ لاَيُقِيمُ عَلَى ضَيْم يُرادُبِهِ الْأَللَانِ عَيْرُالْحَىِّ وَالْوَتَدُ هَذَا عَلَى الْخَسْفِ مَربُّوطُ برَمَّتِهِ وَ ذَا يُشَجُّ فَلاَ يَرثي لَهُ أَحَدُ \ هَذَا عَلَى الْخَسْفِ مَربُّوطُ برَمَّتِهِ

«ای علی دستت را داز کن تا با تو بیعت کنم ؛ سوگند به خدا اگر بخواهی تمام شهر مدینه را برای جنگ با أبوبکر پر از سواره نظام و پیاده نظام خواهم کرد! امیرالمؤمنین السی از درخواست أبوسفیان و بیعت ، امتناع ورزید . چون أبوسفیان از علی مأیوس شد از نزد او برخاست ، و شعر متلمس را می خواند :

ایستادگی و پایداری نمی کند بر ستمی که می خواهد بر او وارد شود مگر دو مُنقاد و ذلیل: یکی حِمارِ قبیله است و دیگری میخ چوبی است که با آن بند و ریسمان حِمار را به زمین کوبیدهاند.

امًا این حمار در نقصان و کمبودی که به او وارد می شود به ریسمانش بسته

<sup>1</sup>\_ «شرح نَهج البلاغة» ، طبع داراحياء الكتب العربية ، ج١ ، ص ٢٢١ و ص ٢٢٢ ، ضمن شرح خطبة پنجم .

شده و گردنش را به وسیلهٔ ریسمان به دستش بستهاند ؛ و آن میخ چوبی به واسطهٔ کوبیدن شکسته شده و شکاف برداشته ، و کسی برای او گریه نمی کند و مرثیه نمی خواند».

طبرى و ابن أثير آوردهاند كه حضرت أميرالمؤمنين التَّكِيُّالِا أبوسفيان را طَرد و زَجْر كرده وبه او گفتند: إنَّكَ وَاللّهِ مَا أُرَدْتَ بِهَذَا إِلاَّالْفِثْنَةَ ! وَ إِنَّكَ وَاللّهِ طَالَمَا بَغِيتَ لِلإَسْلاَمِ شَرَّا ! لأ حَاجَةَ لَنَا فِي نَصِيحَتِكَ ! \

«سوگند به خداوند که تو از این پیشنهاد غیر از قصد فتنه و فساد را نداری!و از زمانهای دیرین است که تو برای اسلام طلب شر میکردی! ما نیازی در نصیحت تـو نداریم»!

علاوه بر أبوسفیان ، عبّاس عموی رسول خدا به نزد حضرت أمیرالمؤمنین السَّلِیّگارِ آمد و گفت : آمدم بیعت کنم ؛ و در این صورت می گویند : عَمِّ رسول خدا با پسر عمّ رسول خدا بیعت کرده است و دیگر دو نفر پیدا نمی شوند که بتوانند در این مسئله با یکدیگر اختلاف داشته باشند .

ابن قتيبة دينورى مى نويسد: قالَ الْعَبَّاسُ لِعَلِى بِّن أبيطَالِب \_ كَرَّمَ الله وَجُهّهُ \_: أَبْسُطْ يَدَكَ أَبَايِعْكَ ، فَيُقَالُ: عَمُّ رَسُولِ اللهِ بَايَعَ ابْنَ عَمُّ رَسُولِ اللهِ صَلَّى اللهُ عَلَيه (وآله) وَ سَلَّم، وَ يُبَايِعُكَ أَهْلُ بَيْتِكَ فَإِنَّ هَذَا الأَمْرَ إِذَاكَانَ لَمْ يُقَلْ.

فَقَالَ لَهُ عَلِيٌّ \_ كَرَمَّ اللَّـهُ وَجْهَهُ \_َ: وَ مَنْ يَطْلُبُ هَذَا الأَمْرَغَيْرُنَا ؟! `

«حضرت فرمودند: مگر کسی غیر از ما ممکن است داعیهٔ امامت را داشته باشد»؟!

أميرالمؤمنين التَّلِيُّكُمْ بِا اينكه خلافت و امارت را حقّ منحصر خود مى دانستند ، براى رضاى خدا و وصيّت رسول خدا كه فتنه و فساد بر پا نگردد ، و اسلام نو پا دچار آفت نشود ، دست از حقّ مسلَّم خود برداشتند .

۱ ـ «تاریخ طبری» ، طبع دارالمعارف مصر ، ج ۳ ، ص ۲۰۹ . و «تاریخ الکامل» ، طبع بیروت ۱۳۸۵ هجری قمری ، ج ۳ ، ص ۳۲٦ . و بیت دوّم را در این دو کتاب ، مَعْکُوسٌ بِرُمَّتِ وَ اوردهانـد . و عکس عبارت است از بستن گردن حیوان به یکی از دستهایش .

٢\_ «الإمامة والسيّاسة» ، ص ٦ . و «شرح نهج البلاغة» ابن أبى الحديد ، طبع دارإحياء الكتب العربيّة ، ج ١ ، ص ١٦٠ و ص ١٦١ .

این است معنا و حقیقت گذشت ، و فداکاری ، و عبودیّت ؛ این است مفاد شهامت و شجاعت و بزرگواری و کرامت ؛ این است معنای ولایت و سرپرستی و رعایت . این است حقیقت سعه و اطلاق و تجرید .

ابن قتيبه مى گويد : چون على ـ كرّم الله وجْهَه ـ را براى بيعت به مسجد آوردند، مى گفت : أنّا عَبْدُ الله و أَخُو رَسُولِهِ . فَقيلَ لَهُ : بَايعْ أَبَابَكْر! فَقَالَ : أنّا أَحَقُّ بهذا الأَمْر مِنَ النّصَار؛ وَاحْتَجَجْتُمْ مِنْكُمْ ! لاَ أَبَايعُكُمْ وَ أَنْتُمْ فَوْلَى بالْبَيْعَةِ لِي ! أَخَذْتُمْ هَذَا الأَمْر َ مِنَ الأَنْصَار؛ وَاحْتَجَجْتُمْ عَلَيْهِمْ بالْقَرَابَةِ مِنَ النّبيّ صَلّى الله عَلَيْهِ (و آله) وَ سَلَّمَ وَ تَأْخُذُونَهُ مِنّا أَهْلَ الْبَيْتِ غَصْباً .

َ أَلَسْتُمْ زَعَمْتُمْ لِلأَنْصَارِ أَتَّكُمْ أَوْلَى بِهَذَا الأَمْرِ مِنْهُمْ ، لِمَا كَانَ مُحَمَّدُ مِنْكُمْ؛ فَأَعْطَوْ كُمُ الْمَقَادَةَ ، وَسَلَّمُوا إِلَيْكُمُ الإِمَارَةَ ؟ وَ أَنَا أَحْتَجَ تُعَلَيْكُمْ بِمِثْلِ مَا احْتَجَجْتُمْ بِهِ عَلَى كُمْ الْمُقَادَة ، وَسَلَّمُوا إِلَيْكُمُ الإِمَارَة ؟ وَ أَنَا أَحْتَجَ تُعَلَيْكُمْ بِمِثْلِ مَا احْتَجَجْتُم ْ بِهِ عَلَى الأَنْصَارِ . نَحْنُ أُولَى برَسُولِ اللّهِ حَيَّا وَ مَيِّتًا ؛ فَأَنْصِفُونَا إِنْ كُنْتُم ْ تُعْلَمُونَ ؛ وَإِلاَّ فَبُوء وا بالظُّلْم وَ أَنْتُم ْ تَعْلَمُونَ .

فَقَالَ عُمَرُ: إِنَّكَ لَسْتَ مَثْرُوكاً حَتَّى تُبَايعَ! فَقَالَ لَهُ عَلِى ": أُحْلُبْ حَلْبَاً لَكَ شَطْرُهُ! وَاللّهِ يَا عُمَرُ! لاَ أَقْبَلُ قَوْلَكَ شَطْرُهُ! وَاللّهِ يَا عُمَرُ! لاَ أَقْبَلُ قَوْلَكَ وَلاَ أَبَايعُهُ . فَقَالَ أَبُوبَكُر: فَإِنْ لَمْ تُبَايعْ فَلاَ أَكْرِهَكَ! \

َ «على مى گفت ؛ من بندهٔ خدا هستم و بسرادر رسول خدا . به او گفتند : با أبوبكر بيعت كن ! گفت : من به خلافت و امارت سزاوارتر هستم از شما ! من با شما بيعت نمى كنم ! و شما سزاوارتر هستيد كه با من بيعت نمائيد ! شما خلافت و امارت را از انصار گرفتيد ، و دليل خود را كه بر عليه ايشان اقامه كرديد ، قرابت شما به رسول الله على بود ؛ و با وجود اين شما خلافت و امارت را از ما أهل بيت به طور غصب ربوده ايد!

آیا شما برای انصار چنین وانمود نکردید که: شما از ایشان به امر امامت و خلافت سزاوارترید، به جهت اینکه محمّد از شماست ؟! و ایشان بدین حجّت و برهان، قیادت امور را به شما سپردند، وحکومت و امارت را به شما تسلیم کردند؟! و من به همان طور که شما با انصار احتجاج کردید، با شما احتجاج میکنم، و به همان حجّت و برهان مینمایم! ما در هر حال، چه

۱\_ «الإمامة و السّياسة» ، ص١٢ .

در حال حیات رسول خدا، و چه در حالت مَمَات رسول خدا، به رسول خدا سزاوارتریم! پس اگرایمان دارید إنصاف دهید؛ و اگر انصاف ندهید شما را به إقرار به ظلم از روی علم وا خواهند داشت!

در این حال عُمَر گفت: تو را رها نخواهند کرد مگر اینکه بیعت کنی! حضرت گفت: ای عمر! از این پستان شیر بدوش که مقداری از آن برای تو خواهد بود!و امروز امر خلافت و امارت أبوبکررا محکم و استوار کن که فردا به تو برخواهد گرداند. و سپس فرمود: ای عمر سوگند به خدا که گفتار تو را نمی پذیرم و با أبوبکر بیعت نمی کنم! أبوبکر گفت: بنابراین اگر بیعت نکنی ، من تو را بر بیعت إکراه نمی کنم»!

باری بر اهل تاریخ و بحّاثان در سِیَر روشن است که اگر أمیرالمؤمنین النَّلِیّن بیعت عبّاس و أبوسفیان را می پذیرفتند، و با جماعتی از مهاجر و انصار و بنی هاشم که بدان حضرت گرویده بودند عَلَم مخالفت با سقفیه را برمی داشتند، بدون شک به امارت و حکومت می رسیدندولی این کار به طور مسالمت و بدون فتنه و خونریزی صورت نمی گرفت. زیرا طرف مقابل و حزب مخالف نیز درصدد توطئه و تجهیز برمی آمد، و خونها ریخته می شد، و قاریان قرآن که فقط قرآن را در سینه داشتند کشته می شدند ؛ فلهذا أمیرالمؤمنین النَّلِیّن از این حق مسلم لِله و فی الله گذشت، و برای خدا حاضر به از دست دادن عزت صوری، و شکستن پهلوی بی بی زهرا، و رحلت آن مخدره، و یتیم شدن اطفال خود و غیر ذلک شد تا زحمات بیست و سه سالهٔ رسول خدا هَدَر نرود، و حقایق با ریاست ظاهری مبادله نگردد.

از خطبهای که آن حضرت در وقت رحلت رسول خدا و در جواب أبوسفیان و عبّاس که آن حضرت را دعوت به قبول بیعت کردند ، ایراد کردهاند به خوبی منظور و هدف آن حضرت مشخّص می شود:

أَيُّهَا النَّاسُ ! شُــقُّوا أَمْـوَاجَ الْفِتَـن بِسُـفُن النَّجَـاةِ ! وَ عَرِّجُــوا عَـنْ طَرِيــق الْمُنَـافَرَةِ! وَضَعُوا عَنْ تِيجَانِ الْمُفَاحْرَةِ! أَفْلَحَ مَنْ نَهَضَ بِجَنــاح ، أُواسْتَسْـلَمَ فَـأَرَاحَ ! هَــذَا مَـاءٌ آجِــنُ، وَ لَقْمَةٌ يَعْصُ بِهَا آكِلُهَا ! وَ مُجْتَنى الثَّمَرَةِ لِعَيْرَ وَقْتِ إِينَاعِهَا كَالزَّارِع بِعَيْر أَرْضِهِ .

فَإِنْ أَقُلَ يَقُولُوا: حَرَصَ عَلَى الْمُلْكَ؛ وَ لِنْ أَسْكُت ْ يَقُولُوا جَنزَعَ مِنَ الْمَوثَ: هَيْهَاتَ بَعْدَ اللَّقَيِّا وَالَّتِي ؛ وَاللهِ لأَبْنُ أَبِي طَالِبِ آنَسُ بِالْمَوْتِ مِنَ الطِّفْلِ بَثَدْي أُمِّهِ؛ بَل

الْدَ مَجْتُ عَلَى مَكْنُسُونِ عِلْمٍ لَوْ بُحْتُ بِهِ لاَضْطَرَبْتُمُ اضْطِرَابَ الأرْشِيَةِ فِي الطَّوِيِّ ا الْبَعِيدَةِ . '

«ای مردم بشکافید امواج فتنه ها را در دریای متلاطیم ، به کشتی های نجات! و از پیمودن راه مغالبه وحس برتری جستن و فکر پیش افتادن و مقدم شدن، به صراط مستقیم بگرائید و میل کنید! و تاجهای مفاخرت را که بر اصل استکبار است از سرهای خود بیندازید و به دور بیفکنید! فلاح و رستگاری از آن کسی است که یا با داشتن معین و یار همچون دوبال به پرواز در آید و قیام کند، و یا در صورت فقدان ناصر و کمککار، طریق سِلْم را بپوید و مردم را از منازعهٔ بدون فائده و ثمره راحت بگذارد.

این خلافت و امارتی که بدین شرائط و در این وضعیّت شما مرا به آن میخوانید ، همچون آب متعفّن و گندیدهای است که رنگ و طعم آن تغییر کرده ، و در این صورت برای آشامندهاش گوارا نخواهد بود ، و هچون لقمهای است که در گلوی خورندهاش گیر کند و او را بکشد . و اقدام کنندهٔ بر آن همچون کسی است که میوهٔ درخت را قبل از زمان رسیدن و پختن آن بچیند، و پیش از اوان شیرینی و طراوت از درخت بکند ؛ و همچون شخص زارعی که زراعت را در غیر زمین خودش انجام دهد ، که معلوم است از آن انتفاعی نخواهد بُرد .

پس اگر من لب به سخن بگشایم و طلب امارت وخلافت کنم میگویند: مقصد او از این طلب حرص بر سلطنت و حکومت بوده است ؛ و اگر لب فرو بندم و سخنی نگویم، میگویند: از مرگ ترسیده است .

هیهات؛ این نسبتها به من چقدر دور است بعد از تحمّل مشکلات (همچون مردی که با زن کوتاه قد بداخلاق ازدواج کرده ، و چون عیش او را منغّص کرد او را طلاق گفت و با زن بلند قامتی که اخلاقش تندتر و زننده تر بود ، ازدواج کرده و عیشش را بیشتر منغّص کرد ، و ناچار او را نیز طلاق گفت ؛ و در نتیجه هر دو را رها نمود) . سوگند به خداوند که پسر ابوطالب أنْسَش به مرگ ، از انس طفل به پستان مادرش بیشتر است .بلکه من درآن علم مکنون و مختفی پیچیده شدم و قرار

١\_ «نهج البلاغة» ، خطبه پنجم .

گرفتم که اگر لب بگشایم و اظهارکنم شما همانند ریسمانهای طویل و درازی که در چاههای عمیق رها کنند به اضطراب و تشویش درخواهید آمد».

در اینجا می بینیم که آن حضرت با وجود وصول به علم مکنون و بحر ژرف دانش الهی، إشاره به حرص برخلافت می کند که کوتاه نظران، بدون توجّه به حقیقت و واقعیت آن ، او را متّهم می دارند .

و در خطبهٔ شِقْشِقیّه به طور وضوح که جریان را نقل میکند، سوگند به خداوند که شکافندهٔ حَبّ و دانه ، و زنده کنندهٔ جان و روح است ، یاد میکند که قبول خلافت فقط و فقط برای دفع ظلم و سرکوبیستمگران ورسیدگی به مظلومان وفقرا و ضعفا و گرسنگان و احقاق حقوق حقّهٔ مردم بوده است . از مضامین این خطبه پیداست که آن را پس از وقایع خلفای ثلاثه و در ایّام خلافت خود بیان کردهاند:

شَـتَّانَ مَا يَـوْمـى عَـلَى كُورِهَا وَيَـوهُ حَيَّانَ أَخِــى جَابــر

فَيَا عَجَباً بَيْناً هُو يَسْتَقِيلُهَا في حَيَاتِهِ إِذْ عَقَدَهَا لأَخْرَ بَعْدَ وَفَاتِهِ لَشَدَّ مَا تَشَطَّرَا ضَرْعَيْهَا و فَصَيَّرَهَا في حَوْزَة خَشْنَآءَ يَعْلُظُ كُلاَمُهَا ، و يَخْشُنُ مَسُّهَا ، و يَكْشُرُ الْعِثَارُ فِيها و ضَرْعَيْهَا و فَصَيَّرَهَا في حَوْزَة خَشْنَآءَ يَعْلُظُ كُلاَمُهَا ، و يَخْشُنُ مَسُّهَا ، و يَكْشُرُ الْعِثَارُ فِيها و الاعْتِذَارُ مِنْهَا ، فَصَاحِبُهَا كَرَّاكِب الصَّعْبَةِ إِنْ أَشْنَقَ لَهَا خَرَمَ ، و إِنْ أَسْلَسَ لَهَا تَقَحَّمَ فَمُنى النَّاسُ لَعَمْرُ الله بِخَبْطٍ و شِمَاس و تَلُونُ و اعْتِرَاضٍ .

فَصَبَرْتُ عَلَى طُولِ الْمُدَّةِ وَ شِدَّةً الْمِحْنَةِ حَتَّى إِذَا مَضَى لِسَبيلِهِ ، جَعَلَهَا فى جَمَاعَةٍ زَعَمَ أَنِّى أَحَدُهُمْ . فَيَا للّهِ وَ لِلشُّورَى ! مَتَى اعْتَرَضَ الرَّ يْب فِي مَعَ الأوَّلِ مِنْهُمْ حَمَاعَةٍ زَعَمَ أُنِّى أَخْرُنُ إِلَى هَذِهِ النَّظَائِر ، لَكِنِّى أَسْفَفْتُ إِذَا أَسَفُّوا وَ طِرْتُ إِذَا طَارُوا .

فَصَغَى رَجُلٌ مِنْهُمْ لِضِعْنهِ ، وَ مَالَ الأَخْرُ لِصِهْرهِ ، مَعَ هَن وَهَــن . إِلَــى أَنْ قَــامَ ثَــالِثُ الْقَوْمِ نَافِجــاً حِضْنَــيْهِ بَيْنَ نَثِيلِهِ وَ مُعْتَلَفِهِ؛ وَقَامَ مَعَهُ بَنُو أَبِيهِ يَحْضِّمُونَ مَّالَ اللّــهِ خَصْمَةَ الابِلِ نبتّة الرَّبيع . إلَى أَنِ انْتَكَثَ فَثْلُهُ ، وَأَجْهَزَ عَلَيْهِ عَمَلُهُ ، وَكَبَتْ بِهِ بِطْنَتُهُ . فَمَا رَاعَنى إلاَّ وَالنَّاسُ كَغَرْفِ الضَّبُعِ إلَىَّ ، يَنْثَالُونَ عَلَىَّ مِنْ كُللِّ جَانِب ، حَتَّى لَقَدْ وُطِئَ الْحَسَنَانِ ، وَ شُقَّ عِطْفَاىَ ، مُجْتَمِعِينَ حَوْلِى كَرَبيضَةِ الْغَنَم . فَلَمَّا نَهَضْتُ بِالأَمْرِ نَكَشَتْ طَائِفَةٌ وَ مَرَقَتَ الْحُرَى وَ قَسَطَ آخَرُونَ ؛ كَأَنَّهُمْ لَمْ يَسْمَعُوا كَلاَمَ الله ِ حَيْثُ يَقُولُ :

تِلْكَ الدَّارُ الأخِرَةُ نَجْعَلُهَا لِلَّذِينَ لاَ يُرِيدُونَ عُلُــوًّا فِــى الأرْضِ وَ لاَ فَسَــاداً وَ الْعَاقِبَــةُ لِلْمُتَّقِينَ . \

بَلَى وَاللَّهِ لَقَدْ سَمِعُوهَا وَ وَعَوْهَا وَلَكِنَّهُمْ حَلِيَتِ الدُّنْيَا فِي أَعْيُنهِمْ وَ رَاقَهُمْ زِبْرِجُهَا. اَمَا وَالَّذِي فَلَقَ الْحَبَّةَ وَ بَرَأَ النَّسَمَةَ لَـوْلاً خُضُورُ الْحَاضِر، وَ قِيَامِ الْخُجَّةِ بوجُودِ النَّاصِر، وَ مَا أَخْذَ اللَّهُ عَلَى الْعُلَمَآءِ أَنْ لاَ يُقَازُّوا عَلَى كِظَّةِ ظَالِم وَ لاَسَعْب مَظْلُوم لاَلْقَيْت حَبْلَهَا عَلَى غَارِبِهَا ، وَ لَسَقَيْتُ آخِرَهَا بِكَأْسِ أُولِهَا ، وَ لاَلْفَيْتُمْ دُنْيَاكُمْ هَذِهِ لَرُهَدَ عِنْدى مِنْ عَفْطَةٍ عَنْر !

(قَالُوا) وَ قَامَ إِلَيْهِ رَجُلٌ مِنْ أَهْلِ السَّوَادِ عِنْدَ بُلُوغِهِ إِلَــى هَــذَا الْمَوْضِعِ مِـن خُطْبَتِــهِ فَنَاوَلَهُ كِتَاباً فَأَقْبَلَ يَنْظُرُ فِيه .

قَالَ ابْنُ عَبَّاس \_ رَضِىَ اللهُ عَنْهُمَا \_: يَا أَمِيرَالْمُوْمِنِينَ لَوْ اطَّرَدْتَ خُطْبَتَكَ مِنْ حَيْثُ أَفْضَيْتَ! فَقَالَ: هَيْهَاتَ يَا بْنَ عَبَّاس! تِلْكَ شِقْشِقَةٌ هَدَرَتْ ثُمَّ قَرَّتْ!

قَالَ ابْنُ عَبَّاسِ: فَوَاللهِ مَا أَسِفْتُ عَلَّــى كَـلاَمٍ قَـطُّ كَأَسَـفِى عَلَـى هَـذَا الْكَـلاَمِ أَنْ لاَ يَكُونَ أَمِيرُ الْمُؤْمِنِينَ التَّلِيُّالِا بَلَغَ مِنْهُ حَيْثُ أَرَادَ . '

«آگاه باشید که: أبوبکر پسر أبوقحافه ، جامهٔ امارت را پوشید و خلعت امامت را در بر کرد ، در حالی که به خوبی می دانست : نسبت و منزلهٔ من برای خلافت ، نسبت و منزلهٔ قطب آسیاست برای آسیا که مدار گردش آسیا به آن محور است، و در صورت فقدان محور و قطب آن، آسیا جز سنگگران و بی خاصیت چیزی نیست. علوم و معارف و فیض الهی به تمام امت و افراد بشر در آئین اسلام از فراز کوه و قلهٔ وجود دانش من همچون سیل سرازیر می شود، و از بلندی به نشیب می ریزد، و

١\_ سورة قصص : ٢٨ ، آية ٨٣

۲\_ «نَهْج البلاغة» خطبهٔ سوّم، و این خطبه را نیز استاد و شیخ سیّد رضی: شیخ مفیــد بتمامــه وکمالــه در «ارشاد» طبع سنگی ، ص ۱۵۹ و ۱۹۰، ونیزمرحوم صدوق در «معانی الاخبار» ص ۳۳۰ ــ۳۹۲ ذکرکردهاند .

هیچ مرغ وپرندهٔ بلند پروازی نمی تواند دراوج حرکت خود به کهکشان رفیع من برسد، و خود را هممیزان و هم اُفُق من قلمداد کند .

چون أبوبكر را ملبّس به لباس خلافت ديدم، جامه خلافت را انداختم، و پهلوى خود را از قبول آن تهى كردم، و در انديشه و تفكّر فرو رفتم كه: آيا آماده براى حمله و غلبه برخصم، با دست بريده و قطع شده گردم، و مطالبهٔ حق خود را كه حق جميع امّت اسلام و تمام افراد بشر است بكنم؟ و يا اينكه شكيبائى را پيشه ساخته و بر ظلمت ابهام و كورى ضلالت صبر كنم؟ آن تاريكى و ظلمتى كه بزرگان را پير فرسوده و فرتوت مىنمايد، و خردسالان راسپيد موى مىكند، ومؤمن رادر زندگى توأمبا رنج و آلم مىاندازد تا عمرش را سپرى كرده، رخت از جهان بربندد، و به ملاقات پروردگارش برسد.

پس چون تأمّل کردم به این نتیجه رسیدم که صبر و شکیبائی بــر ایـن صـورت دوم عاقلانه تر است . فلهذا صبر را پیشه ساختم ، در حالی که در چشمم خارخلیده، و در گلویم استخوان گیر کرده بود .

من میراث نبوت رسول خدا را که به منصب امامت به من ارث رسیده بود تاراج شده یافتم . تا اینکه أبوبکر او گین غاصب خلافت ، راه طی شده را به پایان رسانیده و درگذشت، و پس از خود خلافت را به عُمَر بن خطّاب به عنوان پرداخت رشوه و ادای حق او که در گیرودار سقیفه و به روی کار آوردن او تلاش می کرد ، ادا کرد. (در اینجا أمیرالمؤمنین النگیگال به شعر أعْشَی شاعر به عنوان شاهد تمثّل جست :)

«چقدر فرق و تفاوت است میان حالت من در آن روزی که بر سر کوهان شتر در گرمای هوا و تابش آفتاب طی طریق مینمودم، و میان آن روزی که ندیم حَیّان: برادر جابر بودم، و غرق در ناز و نعمت بوده و در کمال آسایش میزیستم».

ای شگفتا که با وجود آنکه او در زمان حیات خود، فسخ بیعت خود را از مردم می خواست، و َ أقِیلُونی أقِیلُونی فَلَسْتُ بِخَیْر کُمْ و َ عَلِی ً فِیکُمْ اسر می داد ، با وصیّت

۱\_ گفتار أبوبكر است كـه: در مشكلات و وقايع حادثه مـى گفت: «بيعـت مـرا برداريـد، بيعـت مـرا برداريد! من بهترين شما نيستم در حالى كه على در ميان شما هست».

خود، گره پیمان خلافت را بعد از مرگ خود برای عُمَر بست \_ سوگند که ایس دونفر محکم و استوار دو پستان خلافت را بین خود قسمت کرده و هر کدام با قدرتی هرچه تمامتر آنچه توانستند شیر آن را دوشیدند \_ پس خلافت را در زمین و محل سنگلاخ و ناهمواری قرار داد، که سنگ قلوههای آن غلیظو درشت بود، و دست زدن به آن زبر و خشن، و لغزش و خطایش بسیار، و اعتذار و عذر خواهیش فراوان.

فعلیهذا مصاحب و هم برخورد با این مرد خُشن و غَلیظُالقلب، همانند مرد سوار بر شتر سرکش بود که اگر زمام آن را به طرف خود میکشید تا متعادل کند و تند نرود، بینیش پاره می شد؛ و اگر او را آزاد و رها می کرد، چنان تند می رفت که یکباره خود و صاحبش را در مَهْلکه می انداخت.

سوگند به خدا که مردم در آن هنگام به اعوجاج و انحراف ، و سرکشی و عدم تمکین، و تلوّن و دگرگونی، و حرکت و سیر در غیر راه مستقیم، مبتلا وگرفتار شدند.

آری من با وجود طول مدّت ، و شدّت محنت و سختی های وارده صبر کردم تا اینکه او هم راهش را طی کرده و درگذشت، و خلافت را در میان جماعتی قرار داد که می پنداشت : من هم یکی از آنها هستم .

پس ای خداوند بیا و به فریاد ما برس از این مجالس شورائی که تشکیل می شود؛ در آن شورائی که دربارهٔ من و اولین آنها أبوبکر شک آوردند، و او را برگزیدند؛ و اینک در این شورا مرا نظیر و شبیه این اقران و نظائر (سَعد وقّاص، عبدالرّحمنبن عَوْف، عُثمان بن عَفّان، زُبیر بن عَوّام، طلحة بن عُبیدالله) دانستند ولیکن من برای مصلحت اسلام ومسلمین در همهٔ مراحل در بلندیها و سرازیرها با ایشان هم آهنگی کردم، و همچون طائر و پرندهای همینکه می خواستند خود را به زمین نزدیک کنند، نزدیک می شدم، و چون به هوا پرواز می کردند من هم پرواز می کردم.

تا اینکه یکی از آنها: سَعْد وقّاص از روی حسد و کینهای که داشت از من اعراض کرد؛ و دیگری عبدالرحمن به جهت دامادی و خویشاوندی با عثمان به او میل کرد؛ با فلان و فلان مرد زشت صفت: طَلْحَة و زُبَیْر. تا اینکه بالأخره سومین از خلفای غاصب: عثمان به خلافت برخاست، در حالی که از شدیّت فخریّه و مباهات باطل ، باد در زیر بغل و شکم خود انداخته ، و دو پهلوی خود را از باد پرکرده بود، و همیی و غمی جز اداره کردن مجرای خوراک خود از توبره تا موضع تغوّط رانداشت، و

در میان سرگین و چراگاه خود میخزید.

و با او فرزندان پدرش همدست و همداستان شده، و بـرای خـوردن مـال خـدا همچون جویدن شتر با دندانهای آسیا و کرسی خود، علف بهاری را ، قیام کردند؛ تـا اینکه بالنّتیجه ریسمان تابیدهاش بـاز شـد، و کـردارش بـاعث کشـته شـدنش شـد، و پرخوریاش او را به رو در انداخت .

و هیچ چیز از عدم پذیرفتن خلافت و امارت مرا نگران و بیمناک ننمود، مگر اینکه دیدم تمام طبقات مردم چنان اطراف من جمع شدند و به من روی آوردند همچون یالهای کفتار که بر دوشش میریزد؛ و از هر سو و جانب به من روی آورده، و دستهای پس از دستهٔ دیگر پشت سر هم میآمده، و ازدحام میکردند، تا جائی که حَسَن و حُسَین در زیر دست و پا رفتند، و دو پهلوی من آسیب دید؛ و مانند گلهٔ گوسفند، در اطراف من جمع شدند.

و چون من بیعت آنها را پذیرفته و ولایتشان را قبول کردم ، و برای اصلاح امور و حکومت آنها قیام کردم، گروهی از آنها بیعت را شکستند، و گروهی از دین خارج شدند، و گروهی راه ظلم و عدوان را در پیش گرفتند. گویا نشنیده بودند کلام خدا را آنجا که می فرماید: «ما این خانه و سرای آخرت را قرار می دهیم برای آن کسانی که در روی زمین راه عُلُو و سرکشی و فساد و فتنه جوئی را نمی پیمایند، و دار عاقبت برای پرهیزگاران است».

آری سوگند به خدا که این کلام خدا را شنیده بودند؛ و علاوه بر شنیدن، حفظ نیز کرده بودند؛ ولیکن دنیا به زینتهای خود، در چشمان آنها جلوه کرد، و زُخْرُف و زِبْرج دنیا، ایشان را به اعجاب و شگفت در آورد.

سوگند به آن خداوندی که دانه را شکافت، و گیاه و درختان سرسبز را از آن بیرون آورد؛ و به آن خداوندی که روح و جان را بیافریده و خلق فرمود، اگر حاضران و برای بیعت حضور بهم نمی رسانیدند، و حجّت خداوند به وجود ناصران و کمک کاران تمام نمی شد؛ و اگر خداوند از علماء پیمان نگرفته بود که بر پُرخوری و شکم پرستی ظالمان، و بر گرسنگی مظلومان، موافقت ننموده و آرام نگیرند، هر آینه ریسمان مرکب این ولایت و حکومت را رها کرده، و به کاهل و گردنش می انداختم، و با جام اولین آن آخرش را سیراب می نموده؛ آنوقت شما می یافتید

که این دنیا: دنیای شما در نزد من از آب عَطْسهٔ بینی بز ماده، پست تر است .

(چنین گفتهاند که :) در این لحظه که خطبهٔ امیرالمؤمنین السَّلْیُلاً بدینجا رسید، مردی از رعایای عراق برخاست و نامهای را به آن حضرت داد؛ و حضرت به خواندن آن نامه متوجّه شد و به آن نظر می نمود.

ابن عبّاس گفت: یا أمیرالمؤمنین! ما در انتظاریم که این خطبه را تا اینجا که بیان کردی، تا به آخرش برسانی و دنبالهاش را نیز بیان کنی! حضرت فرمود: هیهات ای پسر عبّاس ، این سخن همانند شِقْشِقِهای ا بود که به واسطهٔ هیجان صدا داده و سپس در جای خود قرار گرفت .

ابن عبّاس می گوید: سوگند به خدا که من در تمام مدّت عمرم بر قطع کلامی تأسیّف نخوردم همانند تأسیّف من بر قطع کلام أمیرالمؤمنین التَّلِیُّلاً که آن حضرت خطبه را به آنجا که می خواست برساند نرسانید».

یکی از اشکالاتی که برخلافت أمیرالمؤمنین الگیگا داشتند، این بود که خلافت و نبوت با یکدیگر در یک خاندان جمع نمی شود. فلهذا رسول خدا و أمیرالمؤمنین \_ علیهما الصّلاة والسّلام \_ که هر دو از یک خاندان هستند نمی توانند هم نبوت و هم خلافت را دارا باشند. و چون نبوت از رسول خدا مسلّم است، نمی تواند علی بن ابیطالب حائز خلافت گردد .

ابن أبى الحديد گويد: و طائفهٔ ديگرى بر عدم خلافت أمير المؤمنين التَكِيُّكُنّ استدلال كرده اند به كِراهت داشتن و خوشايند نبودن جمع بين نبوت و خلافت در خانهٔ واحد؛ زيرا موجب فخريّه و تكبّر اين خاندان بر مردم مى شود .

ما پس از جستجو در تواریخ و کتب حدیث، ریشهٔ این سخن را در کلام

۱ شتر در هنگام هیجان چیزی را شبیه به ریه از دهانش خارج می کند که آن را شِقْشِقه نامند، و بعضی می پندارند که آن، زبان اوست. و در وقت خارج کردن شقشقه، شتر صدائی می کند که آن را هدیر نامند، و هدرالْبَعیرُ یعنی شتر در وقت بیرون کردن شقشقه صدا کرد. و در عبارت حضرت: تلك شقشیقة هَدر قدرت نسبت هدرت نسبت هدرت نسبت هدرت به شقشقه داده شده است از باب نسبت به آلت مجازاً؛ و درحقیقت تلک شقشیقه هدر العبیر بها بوده است. ثُمَّ قرَّت یعنی سپس شتر شقشقه را فرو برد وهیجانش خوابیدو شقشقه در محل خود قرار گرفت.

٢- «شرح نهج البلاغة» ابن أبي الحديد ، تحقيق محمد أبوالفضل ابراهيم ، ج ١١ ، ص ١١٣ .

أبوبكر و عُمَر يافتيم. ايشان و لين كسى هستند كه به ايس أحْد و لب كشودهاند. با اينكه خودشان در سقيفه بنى ساعده براى غلبه بر انصار در پاسخ خطابه حباب بن مندر كه فضل و شرف و اولويّت انصار را بيان كرد، استدلال به قرب و خويشاوندى با پيغمبر نموده و گفتند: أصولاً معقول نيست كه نبورت و خلافت در دو خانواده قرار گيرد؛ هر جا كه نبورت است بايد خلافت هم همانجا باشد. در سقيفه در حضور بعضى از مهاجران و أبوبكر و أبوعبيده جراح و معاذبن جبَل ، و جميع انصار از جمله سعدبن عُبَاده رئيس طائفه أوس ، و بشيربن سَعْد از بزرگان طائفه خَزْرَج كه حُباب بن مئذر از اولويّت و افضليّت انصار بيانى كرد و خطبهاى خواند و در پايان گفت: فَأَنْتُمْ مُنْذر از اولويّت و افضليّت انصار بيانى كرد و خطبهاى خواند و در پايان گفت: فَأَنْتُمْ أَمْ النّاس تَصيباً فِي هَذَا الأمْر، و آئِ أَبَى الْقَوْمُ فَمِنّا أَمِيرٌ و مَنْهُمْ أَمِيرٌ. «پس شما در امر خلافت نصيبتان بزرگتر است. و اگر قريش و شيوخ مهاجر از اين مطلب ابا دارند؛ از ما يك امير و از مهاجرين هم يك امير باشد».

فَقَامَ عُمَرُ فَقَالَ: هَيْهَاتَ لاَيَجْتَمِعُ سَيْفَانِ فِسى غِمْدٍ وَاحِدٍ، وَ إِنَّـهُ وَاللَّهِ لاَيَرْضَى الْعَرَبُ إِنْ تُوَمِّرَكُمْ وَ نَبيُّهَا مِنْ غَيْرِكُمْ وَلَكِنَّ الْعَرَبَ لاَ يَنْبَغِى أَنْ تُولِّلَى هَذَا الأَمْرَ إِلاَّمَنْ كَانَتِ النَّبُوتَ فَيهِمْ وَا وَلُوا الأَمْرِمِنْهُمْ .

لَنَا بِذَلِكَ عَلَى مَن خَالَفَنَا مِنَ الْعَرَبِ الْحُجَّةُ الظَّاهِرَةُ وَالسُّلْطَانُ الْمُبِينُ. مَن يُنَازِعُنَا سُلْطَانَ مُحَمَّدٍ وَ مِيرَاثَهُ \_ و نَحْن أولِيَاؤه و عَشِيرتُه لَ إلاَّمُدل بِبَاطِلٍ، أو مُتَجَانفٍ لأثْم، أو مُتَورِّط فِي هَلَكَةٍ ؟! \

«دراین حال عمربن خطّاب برخاست و گفت: هیهات، چه دور است این اراده و نظریّه. دو شمشیر در یک غلاف قرار نمی گیرند. سوگند به خداوند که عَرَب راضی نیست شما را امیر گرداند و پیغمبرش از طائفهٔ غیر شما باشد. آری عرب سزاوار نمی داند که امر خلافت و امامت را به کسی بسپارد مگر آن که نبوّت هم در میان همانها بوده است، وا ولوا الأمر صاحبان اختیار و اراده و حکومت نیز باید از همانها بوده باشند.

در این گفتار ما برای آن دسته از اعرابی که مخالفت ما را میکنند، دلیل قاطع و برهان ساطع و حجـّت ظاهره و غلبهٔ آشکارا در منازعه و استدلال است. آخر چه

١\_ «الإمامة والسياسة» ، ص ٩ .

کسی قدرت دارد با ما در قدرت و حکومت و سلطان محمّد نزاع کند، در حالی که ما از اقرباء و عشیرهٔ او هستیم؟ مگر کسی که به حجّت باطل گراید، و یا از طریـق عـدل اعراض نموده و به گناه و انحراف میل کند، و یا در مرداب هلاکت غوطـه ور شـده و امید خلاصی برای او نباشد».

غمر در حضور و امضای أبوبکر بدین گونه استدلال کرد، و بر این نَهج توجه انصار را به بیعت با قریش که أبوبکر و خود را از اقرباء و عشیرهٔ پیامبر میدانست، جلب کرد. آنگاه میبینیم که همین عُمر و همین أبوبکر وقتی در محاکمهٔ أمیرالمؤمنین النَّا قرار می گیرند که شما خیانت کردید، و استدلال به شجره نموده، و ثمره را ضایع و خراب کردید؛ شما به نزدیکی و قُرْب با رسول خدا مردم را به بیعت خود مخفیانه و زیرکانه با خُدعه و نیرنگ به سوی خود فرا خواندید؛ و ما ثمرهٔ این شجره هستیم، و ما اهل بَیْت رسول الله هستیم که خداوند آیهٔ تطهیر را در خانهٔ ما و دربارهٔ ما نازل کرده است، و قرآن بر ما فرود آمده است؛ در پاسخ می گویند: نبوت و خلافت را خلافت در یک جا جمع نمی شوند، و عَرَب را خوشایند نیست که نبوت و خلافت را در یک جا جمع کند.

أبوبكر نيز روايتى در اين باره از رسول خدا جعل مى كند، و عُمَر و ياران خود: أبوعُبَيده و سَالِم مَوْلى حُذَيْفَه و مَعَاذ را بر آن شاهد مى گيرد. أف لَكُمْ و َلِمَا تَعْبُدُونَ مِنْ دُونِ اللهِ، و اَف لَكُمْ و َلِمَا تَعْبُدُونَ عَلَى رَسُولِ اللهِ مُتَعَمِّداً؛ و قَدْ قَالَ عَلى : مَنْ كذَبُ ونَ عَلَى رَسُولِ اللهِ مُتَعَمِّداً؛ و قَدْ قَالَ عَلى : مَنْ كذَبَ عَلَى مُتَعَمِّداً فَلْيُتَبَوَّء مَقْعَده مُ مِن النَّار ! . «رسول خدا فرمود: هركس به طور عَمد به من دروغ ببندد نشيمنگاه او در آتش قرار گيرد».

سیّد هاشم بحرانی از کتاب «سُلیْم بن قَیْس هِلالی» که از کتب مشهور و معتمد است، و بزرگان و موثّقین از کتاب سِیَر و تاریخ از آن نقل می کنند، و مَصْدر و ماخکنِ شَواهدِ تاریخ است، در ضمن روایت بسیار مفصّلی که داستان آوردن أمیرالمؤمنین التَّلِیُّلِیٌ را به حضور أبوبکر در مسجد برای بیعت نقل می کند، و محاجّه و

ا\_ جمله فَلْيَتَبَوَّ مُقْعَدُه مِن النّار، ممكن است به صيغهٔ مجهول و نائب فاعل خوانده شود يعنى: «بايد نشيمنگاه او در آتش قرار گيرد». و ممكن است به صيغهٔ معلوم و مفعول خوانده شود، يعنى: «بايد نشيمنگاه خود را در آتش قرار دهد».

مخاصمهٔ على را بيان ميكند ، نقل كند كه گويد :

در این حال علی الگین به سخن گفتن مشغول شد و فرمود: ای جماعت مسلمین و مهاجرین و انصار! شما را به خدا قسم می دهم که: آیا شما از رسول خدا گی در روز غدیرخم شنیدید که چه و چه می فرمود ؟! و در غزوهٔ تَبُوک شنیدید که چه و چه می فرمود؟!

علی الگیالاً، هیچ گفتاری را که رسول خدا گفته بود در میان مردم به طور آشکارا برای همهٔ مردم، وانگذاشت مگر اینکه یک یک را بیان کرد، و همه را به ایشان یادآوری کرده و متذکّر شد. و همه در پاسخ گفتند: آری. در این هنگام چون بر أبوبکر ترسیدند که: مردم دست از او بردارند و بیعتش را بشکنند و به یاری علی أمیرالمؤمنین الگیالاً برخیزند؛ أبوبکر مبادرت کرده و گفت:

آنچه را که تو گفتی همهاش حق است، ما با گوشهای خود از رسول خدا شنیدیم ، و دانستیم ، و دلهای ما نیز آنها را در خود گرفت ، و محفوظ داشت ؛ و لیکن من از رسول خدا شنیدم که پس از این می گفت :

إِنَّا أَهْلُ بَيْتٍ اصْطَفَانَا اللَّهُ تَعَالَى وَاحْتَارَلَنَا الأَخِرَةَ عَلَى الدُّنْيَا؛ فَإِنَّ اللَّهَ لَمْ يَكُنْ لِيَجْمَعَ لَنَا أَهْلَ الْبَيْتِ النُّبُوَّةَ وَالْخلاَفَةَ .

«به درستی که ما اهل بیتی هستیم که خداوند تبارک و تعالی ما را برگزیده و اختیار کرده است، وبرای ما آخرت را بر دنیا ترجیح داده، وآن را برای مابرگزیده است؛ والبتّه خداوند چنین نیست که برای ما اهل بیت نبوّت و خلافت را با همجمع نماید».

أميرالمؤمنين التَّلِيُّلاً به أبوبكر گفتند: آيا شاهدى هم براى اين حديث دارى از اصحاب رسول خدا ، كه او هم با تو اين حديث را شنيده باشد؟! عُمَر گفت : خليف و رسول الله راست مي گويد؛ من هم شنيدم كه رسول خدا چنين گفت. و أبوعُبَيده و سالِم پسر خواندهٔ حُذيفه و مَعَاذبن جَبَل هم گفتند : ما هم از رسول خدا همگى شنيدهايم . حضرت فرمود: بنابراين شما به صحيفهٔ خود كه در كعبه نوشتهايد و بسر آن پيمان نهادهايد كه : اگر محمّد بميرد و يا كشته شود ما نمى گذاريم كه امر خلافت در اهل بيت او قرار گيرد، وفا كردهايد .

۱\_ «غاية المرام» قسمت دوّم ، ص ٥٥٢ ، حديث اوّل از باب پنجاه و چهارم .

نظیر ایس روایات ساختگی که در مواقع محکومیّت جَعْل و بدان استناد می جستند یکی روایت: نَعْنُ مَعَاشِرَ الأنبیاءِ لاَ نُورِّتُ دِرْهَماً وَ لاَدِینَاراً ؛ مَا تَرَکْنَاهُ فَهُو صَدَقَةٌ الست که راوی ایس روایت عیر از خود أبوبکر که فَدک را از فاطمهٔ زهرا ـ سلام الله علیها ـ غصب کرد، کسی دیگر را نمی توان یافت.

و دیگر، روایت أصْحَابی كَالنَّجُومِ بِأَیِّهمُ اقْتَدَیْتُم اهْتَدَیْتُم است که مضمونش مُکذّب سَنَد و نسبت آن به رسول خداست . ۲

و از مصادیق آن همین روایت مجعول عدم اجتماع نبوت و خلافت در خاندان واحد است؛ که به وضوح روشن است که آن را جعل نموده، و بر خلاف کتاب خدا و روایت متواتره و اجماع و حکم عقل، نسبت به رسول خدا دادهاند.

طبری در وقایع سال بیست و سوم از هجرت در سیرهٔ عُمَر می نویسد: (در سفری که عمر به شام کرد، و بزرگان از اصحاب رسول خدا و معروفین از جمله عَبدالله بن عبّاس را با خود همراه کرد؛ ولیکن أمیرالمؤمنین النیکی از معیّت و رفتن بااو استنکاف کرده و دعوتش را رد کردند) مردی از اولاد طلحه روایت می کند که: ابن عبّاس گفت: در بعضی از سفرهائی که عُمَر کرد، من هم با او همسفر بودم؛ و در یک شبی که ما راه می پیمودیم وشتر من در نزدیکی شتر او راه می رفت، با تازیانهای که در دست داشت بر جلوی کوهان شتر زد و این شعر را خواند:

كَذَبْتُمْ وَ بَيْتِ اللهِ يُقْتَلُ أَحْمَدُ وَ لَـمَّا ثُطَاعِنْ دُ وَنَـهُ وَ ثَـنَاضِل ٢ وَ نَـدْهُلَ عَـن ْ أَبْنَائِنَـا وَالْحَلائِل ٢ وَ نَـدْهَلَ عَـن ْ أَبْنَائِنَـا وَالْحَلائِل ٢

(ایسن اشعار از حضرت أبوطالب النَّلِیُّانِ : والد ماجد حضرت علی بن أبیطالب النَّلِیُّانِ است که خطاب به کفّار قریش که قصد کشتن پیامبر را داشتند کرده ، و به عنوان حمایت از رسول خدا سروده است؛ و معنایش این

۱ «ما گروه انبیاء درهمی و یا دیناری از خود به ارث نمی گذاریم؛ آنچه را که ما باقی می گذاریم، صدقه برای عموم مسلمین است.»

۲ ـ «اصحاب من، مانند ستارگان آسمانند، به هر کدام از آنها که شما اقتدا کنید ، شما را رهبری مینمایند.» معلوم است که همهٔ ستارگان هادی و رهبر نیستند؛ بلکه بعضی از آنها همانند جَدای و عَیُّوق و زُهْرة راهنما هستند . و اگرکسی به هر ستارهای که دلش بخواهد رهبری جوید، جز گمراهی و هلاکت چیزی دستگیر او نمی شود .

است):

۱\_ «سوگند به بیتالله الحرام که شما دروغ می گوئید که: محمّد کشته می شود، بدون آنکه ما برای حمایت او نیزه ها بر یکدیگر پرتاب کرده باشیم، و برای مصونیّت و حفظ او در فرو بردن تیرها سبقت نجسته باشیم!

۲\_ و دروغ می گوئید که: ما محمّد را به شما تسلیم می کنیم ، بدون آنکه جان خود را نثار کرده، در اطراف او کشته به روی خاک بیفتیم، و زنانو فرزندانمان را به خاک نسیان و فراموشی بسپاریم»!

پس از خواندن این دو بیت شعر گفت : أَسْتَغْفِرُ الله َ ؛ و سـپس بـه راه افتـاد ؛ و اندک زمانی تکلّم نکرد ، و سیس گفت :

وَمَا حَمَلَتْ مِن ثَاقَة فَوْقَ رَحْلِهَا أَبَرَّ وَأُوْفَى ذِمَّةً مِن مُحَمَّدِ ١ وَأَكْسَى لِبُرْدِ الْخَالَ الْبَيْذَالِهِ وَ أَعْطَى لِرَأْسِ السَّابِقِ الْمُتَجَرِّدِ ٢

۱\_ «هیچ ناقهای بر روی جهاز خود ، حمل نکرده کسی را که از محمّد، بِرّ و إحسانش بیشتر ، و عهد و پیمان و امان و ضمانش بهتر باشد.

۲\_ و کسی را که از محمّد بهتر با بُرد یمانی آن بُـردی کـه از ناحیـهٔ خـال یَمَـن باشد قبل از اینکه کهنه شود ، پوشاننده تر باشـد ؛ و در بخشـیدن و عطا کـردن اسـب تندرو و برنده که در رِهان و مسابقه از همه جلوتر بیفتد و مسابقه را بـبَرد، بخششـش بیشتر باشد» .

و پس از این گفت: أستَغْفِرُ الله ، ای پسر عبّاس! چه موجب شد که علی از مسافرت با ما خودداری کند ؟! گفتم: نمی دانیم. گفت: پدر تو عبّاس عموی رسول خدا صلّی الله علیه (وآله) وسلّم است، و توپسر عموی پیغمبر هستی، پس چرا قوم شما از دادن خلافت به شما خودداری کردند ؟! گفتم: نمی دانم. گفت : ولیکن من می دانم: قوم شما: قریش ، امارت و حکومت شما را بر خودشان ناپسند داشتند. گفتم: به چه علّت و سبب. در حالی که ما نسبت به ایشان حکم اصل و پایه را

۱ در «معجم البلدان» آورده است که : الخال أيضاً موضع في شِق ّ الْيَمَن . «خال، همچنين ناحيهاى است درجانب يمن». و بنابراين ظاهراً چون درآنجا بُردهاى يمانى بهتر و مرغوبترتهيه مى شده است فلهذا بُرد الخال در شعر آمده است .

داشتيم؟گفت: اَللَّـــهُمَّ غَفْـراً ، يَكْرَهُــونَ أَنْ تَجْتَمِـعَ فِيكُــمُ النُّبُــوَّةُ وَالْخِلاَفَــةُفَيَكُونَ بَجَحـاً يَجَحاً . \

«خداوندا من از تو طلب غفران دارم؛ قریش ناپسند داشتند که نبوّت وخلافت در شما بنیهاشم جمع شود، تا اینکه وسیلهٔ مفاخرت و حس مباهات و فخریّه گردد»!

و شاید شما می گوئید: أبوبكر موجب این كار شد، نه ، سوگند به خدا كه أبوبكر موثق ترین و اطمینان بخش ترین طریقی را كه درنزد خود داشت ، إعمال كرد. و اگر او حكومت و خلافت را به شما می داد، با وجود قرب شما نتیجهای برای شما نداشت. از اشعار شاعر شعراء: زُهیر برای من بخوان كه می گوید:

إِذَا ابْتَدَرَتْ قَيْسُ بْنُ عَيْـلاَنَ غَايَـةً مِنَ الْمَجْدِ مَن ْ يَسْبقْ إِلَيْهَا يُسَوَّدُ

«وقتی که قیس بن عَیْلان بخواهد در مسابقه به غایت مجد و شرف برسد، آن کسی که به آن غایت زودتر رسیده است گوی سیادت و آقائی را ربوده است».

ابن عبّاس میگوید: من این قصیده را برای او خواندم؛ و صبـح طالع شـد . او گفت : سورهٔ واقعه را برای من بخوان؛ ومن خواندم؛ و او از شتر پیاده شد ونماز صبح را خواند ، و در آن سورهٔ واقعه را قرائت کرد . ۲

و نیز طبری از عِکْرمة ، از ابن عبّاس روایت کرده است که : در موقعی که عمربن خطّاب و بعضی از اصحابش مذاکرهٔ شعری داشتند و بعضی از آنها میگفتند: فلان از همهٔ شُعَرا قوی تر است؛ و بعضی دیگر می گفتند: بلکه فلان دیگری قوی تر است؛ من در آن مجلس وارد شدم عمر گفت : این مرد که وارد شده است از همهٔ شما به شعر و شناخت شُعَرا داناتر است .

۱- این قضیه را ابن أبی الحدید این طور بیان می کند که : مرفوعاً از ابن عبّاس مروی است که او گفت : تفرق الناس لیلة الجابیة عَن عمر ؛ فسار کلّ واحد مع إلفه ؛ ثمّ صادفت عمر تلك اللّیلة فی مسیرنا ، فحادثته ؛ فشد کی الی تخلف علی عند. فقلت: ألم یعتذر الیك ؟ قال : بلی . فقلت : هـو ما اعتذر به ؟ فقال : یابن عبّاس ان اول مَن ریّثکم عن هذا ایمر أبوبکر ؛ أنّ قومکم . کرهوا أن مجمعوا لکم الخلافة و التبوة ! قلت : لم ذاك یا أمیرالمؤمنین ؟! ألم تنلهم خیراً ؟ قال : بلی ، و لكنّهم لو فعلوا لكنتم علیهم جَحْفاً . (شرح نهج ، ج ۲ ، ص ۵۷ و ص ۵۸) .

۲\_ «تاریخ طبری» ،طبع دارالمعارف مصر ، تحقیق محمد أبوالفضل ابراهیم، ج ٤، ص ۲۲۲؛ و طبع مطبعهٔ استقامت قاهره ، ج ٣ ، ص ۲۸۸ .

عمر گفت: شاعرترین شاعران کیست ای پسر عبّاس ؟ من گفتم: زُهَیْرُ بْنُ أَبِي سُلْمَى . عمر گفت : از اشعار او مقدارى بخوان كه بدانيم آنچه را كه مى گوئىي درست است! ابن عبّاس می گوید: زُهَیر در این اشعاری که میخوانم، طائفهای از بني عَبْدالله بن غَطْفَان را مدح مي كند ؛ و شروع كردم به خواندن اين أبيات :

لَوْكَانَ يَقْعُدُ فَوْقَ الشَّمْس مِن كُرَم قَـوْمٌ بِأُولِّهِم ۚ لَوْمَجْدِهِم ۚ قَعَدُوا ١ قَوْمٌ أَبُوهُمْ سَنَانٌ حِينَ تَنْسُبُهُمُّ طَابُواو طَابَ مِنَ الأولادِ مَاولَدُوا٢ إِنْسُ إِذَا آمِنُوا جِنُّ إِذَا فَنِ عُوا مُرِزُّونُ بِهَا لِيلٌ إِذَا حَشَدُوا٣ لاَيَنْزعُ اللَّهُ مِنْهُم ْ مَا لَهُ حُسِدُوا٤

مُحَسَّدُونَ عَلَى مَا كَانَ مِنْ نعَم

۱\_ «اگر کسی بتواند به جهت کرم بر فراز خورشید بنشیند؛ طائفهٔ غَطْفَان طائفهای هستند که به واسطهٔ اصل و ریشهٔ ذاتی، و یا عزّت و شــرافت اوّلــی بــر فــراز خورشید نشستهاند.

۲ \_ طائف ای هستند که چون بخواهی نسب آنها را بیان کنی، یدرشان سنان است؛ کــه خـود ایـن طائفـه و هـم آنچـه را کـه از اولاد زائیدهانـد و آوردهانـد همه و همگی پاک و پاکیزه هستند .

٣ ـ در هنگام سُکون و آرامش مـأنوس ميشـوند ؛ و در وقـت تـرس و خـوف مختفی می گردند ؛ و چون ایشان را برای امری بخوانند، با سرعت اجابت کرده؛ کریمانه و سخاوتمندانه به طوری که سیّد و سالار برای انجام امور خیریّه هستند، مى شتابند .

٤ ـ به واسطهٔ زیادی و گوناگونی نعمتهایی که خداوند برایشان داده است، پیوسته مورد حَسَد واقع می شوند.خداوند آن اصل و چیزی را که به سبب آن، مورد حسادت قرار می گیرند، از آنها سَلْب نفرماید».

عُمَر چون این ابیات را شنید گفت: نیکو سروده است؛ و من هیچ کس را سزاوارتر به انطباق مفاد این شعر بر او نمی دانم مگر این گروه از بنی هاشم، به جهت فضيلت رسول خدا صلَّى الله عليه (وآله) وسلَّم ، و به جــهت قرابـت ايـن گـروه بــا رسول خدا.

ابن عبّاس مي گويد : من گفتم : اي أمير مؤمنان ! در اين نظريّــه موفّــق آمــدي و پیوسته موفّق باشی ! عمر گفت : ای پسر عبّاس ! میدانی به چه علّت قوم شما بعــد از محمّد ، شما را از خلافت منع کردند ؟ ابن عبّاس میگوید : من ناپسند داشتم پاسخ او را بگویم ؛ فلهذا بدین گونه جواب دادم که : اگر من ندانم ، امیرمؤمنان عمر مرا آگاه میکند!

فَقَـالَ عُمَـرُ: كَرهُـوا أَن ْ يَجْمَعُـوا لَكُـمُ النُّبُـوَّةَ وَ الْخِلاَفَـةَ فَتَبَجَّحُـوا عَلَـى قَوْمِكُـمْ بَجَحاً بَجَحاً؛ فَاحْتَارَت ْ قُرَيْشٌ لأنْفُسِهَا؛ فَأَصَابَت ْ وَ وَفُقِّت ْ .

«عمر گفت: قوم شما ناپسند داشتند که: در خاندان شما نبوّت و خلافت با هم مجتمع آیند تا شما صاحبان خلافت، بر قوم خود فخریّه و مباهات کنید؛ و بنابراین قریش خودش برای خود خلیفه تعین کرد؛ و در این نظریّه و تعیین، به هدف رسید و موفّق آمد».

ابن عبّاس می گوید: من گفتم: ای امیرمؤمنان! اگر در سخن گفتن به من اجازه می دهی ، و غَضَب و خَشْمَت را از من دور نگه می داری ، من سخن گویم! عمر گفت: ای پسر عبّاس! سخن بگو. و من گفتم: امّا جواب گفتار تو ای امیرمؤمنان که گفتی: قریش برای خود خلیفه اختیار کرد و موفّق شد و به هدف رسید، اینست که:

اگر قُریش برای خود اختیار میکرد همان کسی را که خداوند عزّوجلٌ بـرای او اختیار کرده است ، در این صورت کار درست و راسـتین در دسـت قریـش بـود، و هیچگاه این عمل مورد رَدٌ و ایراد و اقع نمی شد ، و مورد حَسَد نیز قرار نمی گرفت .

و امّا جواب اینکه گفتی: قریش ناپسند داشت که نبوّت و خلافت هر دو از آنِ ما باشد، آنست که: خداوند در قرآن مجید، گروهی را به این ناپسندی و ناخوشایندی توصیف می کند، و می گوید: ذَلِكَ بِأَنَّهُمْ كُرِهُوا مَا أَنْزَلَ الله فَأَحْبَطَ أَعْمَالَهُمْ . \

«(آن دستهای که کافر شدهاند پس مرگ و هلاکت بر آنها باد، و کردارشان گم و نابود) و این به جهت آنست که ایشان ناپسند داشتند آنچه را که خداوند بر آنها نازل کرده است؛ پس بنابراین همهٔ أعمالشان را خداوند حبط و نابود

١ - آيــ ٩ ، از ســوره ٤٧ : محمّـد ﷺ، و آيــ قبـل اينســت : وَاللَّذِيـنَ كَفَـرُوا فَتَعْسـاً لَــهُمْ وَ أَضَــلَ ً
 أعْمَالَهُمْ .

کر د.»

عمر گفت: هَيْهات! ای پسر عبّاس ، سوگند به خدا از تـو مطالبی و قضايائی برای من نقل شده است که من ناپسند دارم پرده از روی آن بردارم اتا منزلت تو در نزد من ساقط شود! من گفتم: آنها چيست ، ای أميرمؤمنان ؟! اگـر حـق اسـت، سـزاوار نيست که منزلت مرا در نزد تو ساقط کند! و اگر باطل است پس ، همچـو منی البتّه باطل را از خود دور می گرداند.

عمر گفت: به من چنین رسیده است که تو می گوئی: ایشان خلافت را از ما خاندان بنی هاشم از روی ظلم و حَسَد برگردانیدند! من گفتم: ای امیرمؤمنان! امّا اینکه گفتی: از روی ظلم؛ این امری است که بر هیچکس أعم از جاهل و عاقل پوشیده نیست و واضح و آشکار است! و امّا اینکه گفتی: از روی حَسَد ؛ به جهت اینست که ابلیس به آدم حَسَد برد ؛ و ما نیز فرزندان آدم هستیم که مورد حسدقرار گرفتیم!

عمر گفت: هیهات؛ سوگند به خدا که در دلهای شما ای بنیهاشم چیزی نیست جز حَسَدی که تغییر نمی پذیرد، و جز کینه و غشّی که زوال پیدا نمی کند! من گفتم: قدری آرام باش ای امیرمؤمنان؛ دلهای قومی را که خداوند هر گونه رجس و پلیدی را از آن زدوده است، و به مقام طهارت مطلقه رسانیده است به حَسَد و غِش و کینه توصیف مکن! زیرا که دل رسول خدا صلّی الله علیه (وآله) سلّم از دلهای بنیهاشم است!

عمر گفت: دور شو از من ای پسر عبّاس! من گفتم: دور می شـوم، و همینکـه خواستم برخیزم، از من شرم کرد و گفت: سرجای خود بنشین ای پسر عبّاس! سوگند به خدا که من مراعات کنندهٔ حـق تو هستم، و دوستدار آنچه تو را خشنود کند!

۱ عبارت طبری این طور است : قَد کَانتَ تَبلغنی عند الشیاء کنت أکره أن أفُرگ عنها . وفَرَّ، يَفُرُّ ، فَرَّأ و فَرَاراً و فِراراً و فِراراً ، با فاء از باب مَدَّ يَمُدُّ اگر با عَنْ استعمال شود معنای بحث کردن را میدهد. و ممکن است از مادهٔ فَرک باشد و کاف آن ضمیر مفعولی نباشد؛ و فرک به معنای مالیدن چیزی است به چیزی تا باطن آن ظاهر شود . و فَرَّک از باب تفعیل مبالغه در آن است . ولی ابن اثیربا قاف ضبط کرده است : اُقِرَّک . و أقَرَّ ، یُقِرُّ ، إِقْرَاراً از باب افعال چنانچه با باء استعمال شود به معنای اذعان واعتراف است . اُقِرَّک بها یعنی کراهت دارم تو را دربارهٔ آن به اذعان و اعتراف وا دارم .

من گفتم: ای امیرمؤمنان به درستی که من بر تو حقّی دارم و بــر هــر مســلمانی حقّی دارم! هر کس آن حقّ را حفظ کند، خودش به بهره و نصیب خود رسیده ؛ و هــر کس آن را ضایع و خراب کند ، خودش به خطا افتاده است . سپس عمــر برخاسـت و رفت . ۱

شاهد دیگر بر گفتار ما سخن ابن عَبْد رَّبه قُرْطُبی اُنْدُلُسی متوفّای ۳۲۸ هجری است که می گوید:

و قَالَ ابْنُ عَبَّاسٍ ؛ مَا شَيْتُ عُمَرَ بْنَ الْحُطَّابِ يَوْماً فَقَالَ لِي : يَا ابْنَ عَبَّاسٍ ! مَا يَمْنَعُ قَوْمَكُم ْ مِنْكُم ْ وَ أَنْتُم ْ أَهْلُ الْبَيْتِ خَاصَّةً ؟ قُلْتُ : لاَ أَدْرِي ! قَالَ : لَكِنَّنِي أَدْرى ؛ إِنَّكُم ْ فَضَلْتُمُوهُم ْ بِالنَّبُوَّةِ ؛ فَقَالُوا : إِنْ فَضَلُوا بِالْخِلاَفَةِ مَعَ النَّبُوَّةِ لَم يُبْقُوا لَنَا شَيْئاً ؛ وَ إِنَّ لَنَصِيبَيْنِ بِأَيْدِيكُم ْ ، بَلْ مَا أَخَالُهَا إِلاَّ مُحْتَمِعَةً لَكُم ْ وَ إِنْ نَزَلَت ْ عَلَى رَغْمٍ أَنْفِ قُرَيْش . `
قُرَيْش . `

ُ «ابن عبّاس می گوید: روزی همراه عمر بن خطّاب می رفتم ؛ او بـه مـن گفت: ای پـسر عـبّاس چه چیز قوم شما را از شما بازداشت و موجب شد که گرد شما جمع

۱- «تاریخ طبری» طبع دارالمعارف مصر ، تحقیق محمّد أبوالفضل ابراهیم ، ج ٤ ، از ص ۲۲۲ تا ۲۲۶ و طبع مطبعهٔ استقامت ، قاهره ج ٣ ، از ص ۲۸۸ تا ص ۲۹۰ . و «ایضاح» فضل بن شاذان ، طبع دانشگاه طهران ، شماره ۱۳٤۷ ، ص ۱۹۲ تا ص ۱۷۱ آنرا از حکایت و روایت فقهاء مدینه آورده است . و در پایان آن آورده است که ابن عبّاس گفت : مَازلْتُ أَعْرِفُ الْقَضَبَ فَى وَجْهِمِ حَتَّى هَلَكَ «پیوسته از آن روز به بعد ، من آثار غضب و خشم را در چهرهٔ عمر می دیدم تا وقتی که به هلاکت رسید» .

و نیز این داستان را ابن أبی الحدید در «شرح نهج البلاغه» درمقام بیان سیره و سیاست عصر، ج ۱۳ از طبع مصر سنهٔ ۱۳۲۹، ص ۱۰۰۷، از روایت عبدالله بن عمر ذکر کرده است. و ابن اثیر در ضمن بیان احوال عمر، ج ۳، ص ۲۶ در حوادث سنهٔ ۲۳ آورده است. و سیوطی در ترجمهٔ احوال زهیربن أبی سئلمی درضمن شرح شواهد «مُغنی اللَّبیب» طبع لمجنةالتراث العربی با تعلیقهٔ شنقیطی، در ج ۱، ص ۱۳۲، از «أغانی» از سعید بن مسیّب آورده است. و سیوطی در ص ۱۳۱ گوید که : أبی سئلمی در اینجا با ضمّهٔ سین است، و در عرب سئلمی با ضمّهٔ غیر از اینجا نیامده است. و نام أبی سئلمی : ربیعة بن ریاح بوده است.

و ابن أبى الحديد در آخر اين قضيّه آورده است كه:چون عبدالله بن عبّاس برخاست ورفت، عمر به هم مجلسان خودگفت: واهاً لاِئِن عبّاس! مَا رأَيْتُهُ لاَحَى أَحَداً قَطُّ إِلاَّحْصَمَهُ. «اى واى بر ابن عبّاس! هيچگاه من او را نديدهام كه با احدى به بحث و جدال پردازد مگر اينكه بر او غالب شده است».

۲\_ «عقدالفرید» طبع اول ، سنهٔ ۱۳۳۱ هجریّه ، ج ۳ ، ص ۷۷ ؛ و طبع مکتبة النّهضة المصریّة . ج
 ٤ ، ص ۲۸٠ .

نشوند با آنکه شما اهل بیت خاص رسول خدا هستید ؟! من در پاسخ او گفتم: نمی دانم . عمر گفت : ولیکن من می دانم ! شما بنی هاشم بر قریش به سبب نبو ت که در شما قرار گرفت برتری و فضیلت پیدا کردید. قریش گفتند: اگر بنی هاشم به واسطهٔ خلافت هم با نبو ت برتری و فضیلت پیدا کند دیگر چیزی برای ما باقی نمی گذارند . و به درستی که نصیب افضل که نبو ت است در دست شماست ؛ بلکه من چنین می پنداشتم که خلافت هم با نبو ت در شما مجتمع می شود ، اگر چه نزول خلافت در شما عَلَی رَغْم أَنْف قُریش بوده باشد»!

ابن خَلْدُون در بحث مَبدأ دولت شيعه از جمله گويد: و فيمَا نَقَلَهُ أَهْلُ الآتَارِ أَنَّ عُمرَ قَالَ يَوْماً لابْن عَبَّاس: إِنَّ قَوْمَكُم ْ \_ يَعْنى قُريْشاً \_ مَا أَرادُو أَنْ يَجْمَعُ وا لَكُم ْ \_ يَعْنى بَنى هَاشِم \_ بَيْنَ النُّبُوَّةِ وَ الْخِلاَفَةِ فَتَحْمُ وا عَلَيْهِم ْ! وَ إِنَّ ابْنَ عَبَّاسٍ نَكَّر ذَلِكَ وَ لَلَبَ مِن ْ عُمَرَ لِأَنهُ فِي الْكَلاَمِ ؛ فَتَكَلَّمَ بِمَا غَضِبَ لَهُ . وَ ظَهرَ مِن ْ مُحَاورَ تِهما أَنَّهُم ْ كَانُوا يَعْلَمُونَ أَنَّ فِي نُفُوسٍ أَهْلِ الْبَيْتِ شَيْئًا مِن ْ أَمْرالْخِلاَفَةِ وَ الْعُدُولِ عَنْهُم ْ بِهَا . '

«ودر آنچه ناقلان اخبار و آثار روایت کردهاند ، چنین آمده است که: روزی عمر به ابن عبّاس گفت: قوم شما یعنی قُریّش نخواستند که در شما یعنی بنی هاشم بین نبوّت و خلافت جمع کنند، تا اینکه شما برایشان غضب کنید و سلطه یابید! و ابن عبّاس سخن عُمّر را مُنْکَر شمرده ، و از او اجازه در جواب و سخن خواست ؛ و در پاسخ چنان بیان کرد که عُمر به غضب آمد . و از محاوره و گفتگوی ابن عبّاس با عُمر پیداست که: ایشان میدانستهاند که: اهل بیت توجّه به خلافت دارند و قصد دارند که آن را از غاصبان برگردانند».

جرجى زيدان مى گويد: وَالظَّاهِرُ مِن ْ أَقْـوَالِ عُمَـرَ وَ غَـيْرِهِ فِـى مَوَاقِـفَ مُحْتَلَفَـةِ النَّهُمْ رَأُو ْ بَنِى هَاشِمٍ قَدِ اعْتَزُّوا بِالنُّبُوَّةِ لأِنَّ النَّبِيَّ مِنْــهُمْ ، فَلَـمْ يَسْتَحْسَبِنُوا أَن يُضِيفـوا إلَيْـهَا الْخَلاَفَة . ' الْخَلاَفَة . '

۱\_ «تاریخ ابن خَلْدُون» ج ۳، ص ۱۷۱.

۲\_ «تاریخ التمدین الإسلامی» جُرْجی زَیْدان ، ج ۱ ، ص ۵۳ . و شاهد بر ایس گفتار جرجی زیدان، خطاب عمر است به ابن عبّاس در همین روایتی که اخیراً از طبرسی نقل نمودیم. درایس روایت طبق عبارتی که ابن أبی الحدید در ج ۳ ، از «شرح نهج البلاغه» ص ۱۰۷ ، از طبع مصر سنهٔ ۱۳۲۹ آورده است،درضمن گفتگو، عمر به ابن عبّاس می گوید: کَرِهَتْ قُریَاشٌ أَنْ تَجْتَمِعَ لَکُمُ النَّبُوةُ وَ النّخِلافَةِ فَتَجْحَفُوا الناس

«آنچه از کلمات عُمَر و غیر او در جاهای مختلف ظاهر می شود آن است که: آنها دیدند که بنی هاشم به واسطهٔ نبوّت عزّت پیدا کردند چون پیغمبر از بنی هاشم بود ؛ فلهذا نیکو نشمردند که خلافت را هم برای آنها به روی نبوّت اضافه کنند».

باری اینها فی الجمله مدارکی بود که از لِسان عمر و أبوبکر دربارهٔ عدم جمع بین نبوّت و خلافت در خاندان بنی هاشم آوردیم. و از آنچه تا به حال در این کتاب نقل کرده ایم، فسادش به خوبی واضح است و نیازی به رد ّ آن مستقلاً نداریم، ولی از باب آنکه پاسخ آن بخصوصه معلوم باشد در اینجا به أدلّهٔ أربعه: کتاب و سُنت و عقل و إجماع تمسّک می کنیم:

أمّا كتاب: اخيراً ديديم كه ؛ بريدهٔ أسلمي كه در وقت غصب أبوبكر خلافت را در شام بود ، چون به مدينه آمد ، و أبوبكر را متصدّى ديد ، اعتراض كرد و گفت:

>

جَعْفاً، فَتَظَرَت ْ قُرَيْتُ سُ لِنَفْسِهَا فَاحْتَارَت ْ، وَ وَفَقَت ْ فَأَصَابَت . (قریش را ناخوشایند بود که در میان شما خاندان بنی هاشم هم نبوت و همخلافت را مجتمعاً ببنند، تابدین وسیله شما ازافتخاروسربلندی چیزی دیگر برای مردم باقی نگذارید! فلهذا قریش خودش خلیفه انتخاب کرده و در اینکار موفّق شد و به هدف رسید.)

ابن عبّاس مى گويد: و اُمَّا قُولُك : إِنَّا كُنَّانَجْحَف ، فَلَو ْ جَحَفْنَا بالْخِلاَفَة جَحَفْنَا بالْقِرابَة ولِكنَّا فَوْمُ أَخْلاَقُنا مُشْتَقَةً مِن ْ خُلْق رَسُولِ اللهِ الَّذي قَالَ الله مُ تَعَالَى لَه ، و وَ إِلَّك لَعَلَى خُلُق عَظيم . و قالَ لَه ؛ «وَاخْفِض ْ جَنَاحَك َلِمَسنِ النَّبَعَك مِن الْمُؤْمِنين» (و امّا اين سخن تو كه مى گويى : مَا در افتخار و سرافرازى براى احدى ديگر مرتبهاى نمى گذاشتيم ؛ اگر ما به خلافت افتخار مى كرديم به قرابت رسول خدا افتخار مى نموديم و آن چيزى نيست كه از ما جدا شود؛ وليكن ما اهل تكبّر و خودفروشى نيستيم وافتخار ما موجب سركشى و بلند پروازى نمى شود؛ زيرا كه اخلاق ما از اخلاق رسول خدا مشتق شده است؛ و خداوند دربارهٔ او مى گويد: « وحقاً و تحقيقاً اى پيغمبر! تو داراى اخلاق عظيم هستى»! ونيز او مى گويد: «اى پيغمبر بيغمبر بيلهاى مهر و محبّت و تواضع خود را بر مؤمنانى كه از تو پيروى مى كنند پائين بياور»!

تا اینکه عمر به او می گوید : عَلَی رسْلِكَ یَا ابْنَ عَبَّاس ! أَبَتْ قُلُوبُکُم ْ یَا بَنی هَاشِم إِلاَّغِشاً فِی أَمْر قُرِیْش لاَ یَزُول وَ حِقْداً لاَ تَحوُلُ . (ای ابن عبّاس ! آرام باش ! دلهای شَما ای بنی هاشم دربارهٔ قریش پیوسته سرشار از غش و کدورتی است که از بین نمی رود ، و پر است از حِقد و کینه ای که تغییر نمی بابد) . و ابن عباس در اینجا بعد از قرائت و استشهاد به آیه تطهیر می گوید : و آمًا قوتُلُكَ حِقْداً ، فَكَیْفَ لاَ یَحْقِدُ مَنْ غُصِبَ شَیْئُهُ وَ یَسراهُ فی یَسدِ غَسِرُه ؟ (چگونه در دلش حقد و کینه نباشد کسی که حق او را غصب کرده اند ، و او آن حق را در دَسَت غیر خود می بیند؟ ...) \_ الخ .

مگر تو همان کسی نبودی که به علی بن أبیطالب به فرمان پیغمبر به وصف أمیرالمؤمنین سلام کردی ؟ ... تا اینکه چون به او گفتند: خلافت و نبوت در یک خانواده جمع نمی شود ؛ بُریَّدة در مسجد این آیه را خواند:

أُمْ يَحْسُدُونَ النَّاسَ عَلَى مَا ءَاتَاهُمُ اللهُ مِن ْ فَصْلِهِ فَقَدْ ءَاتَيْنَا أَلَ إِبْرَاهِيهِمَ الْكِتَابَ وَ الْحِكْمَةَ وَ ءَاتَيْنَاهُمْ مُلْكًا عَظِيمًا . الْكِتَابَ وَ الْحِكْمَةَ وَ ءَاتَيْنَاهُمْ مُلْكًا عَظِيمًا . ا

«بلکه حسد می برند بر مردم بر آنچه خداوند از فضل خود به ایشان داده است؛ پس به تحقیق که ما به آل ابراهیم کتاب و حکمت را داده ایم؛ و به ایشان حکومت و امارت عظیمی را داده ایم.»

در این آیه به وضوح دیده می شود که: خداوند به آل ابراهیم کتاب و حکمت را که عبارت است از خلافت و حکومت ، بخشیده است .

أمّا سُنَّت: أبونُعَيْم إصفهانى با سند خود از حُذَيفهٔ يمانى آورده كه او گفت: قَالُوا: يَا رَسُولَ اللهِ إِلاَّتَسْتَحْلِفُ عَلِيًّا؟ قَالَ: إِنْ تُولُّوا عَلِيًّا تَجِدُوهُ هَادِيًّا مَهْدِياً يَسْلُكُ بِكُمُ الطَّريقَ الْمُسْتَقِيمَ. ` الطَّريقَ الْمُسْتَقِيمَ. `

«گفتند: ای رسول خدا، آیا تو علی را خلیفهٔ خود نمی کنی ؟! رسول خدا فرمود: اگر علی را والی ولایت کنید او را هدایت کنندهٔ هدایت شده خواهید یافت که شما را در راه مستقیم حرکت می دهد»!

و همچنين أبونُعَيم با سند ديگر خود از حُذَيفه آورده است كه او گفت: قَالَ: رَسُولُ اللهِ صَلَّى الله عَلَيه (و آله)وَ سلّم: إن تُسْتَحْلِفُوا عَلِيَّا وَمَا أَرَاكُمْ فَاعِلِينَ \_ تَجِدُوهُ هَادِياً مَهْدِيًّا يَحْمِلُكُمْ عَلَى الْمَحَجَّةِ الْبَيْضَاءِ. "

«رسول خدا گی فرمود: اگر شما علی را خلیفهٔ خود بنمائید و من نمی بینم که شما این کار را بکنید و او را هدایت کنندهٔ هدایت شده خواهید یافت که شما را بر جادهٔ روشن و سفید حمل می کند.»

و در صحیحین (صحیح بخاری و صحیح مسلم) از ابن عبّاس تخریج کردهاند

١ - آية ٥٤ ، از سورة ٤ : نساء .

٢ و٣ ــ«حلية الأولياء» ج ١ ، ص ٦٤ ؛ و «كفاية الطّالب» ، طبع نجف ، ص ٦٧ .

كه: لَمَّا احْتَضَرَ رَسُولُ الله عليه وَ فِي الْبَيْتِ رِجَالٌ ، مِنْهُمْ عُمَر بُنِنُ الْحَطَّابِ ؛ قَالَ النَّبِيُّ وصلّى الله عليه وهَلُمَّ أَكْتُبُ لَكُم ْ كِتَابِاً لاَ تَضِلُّونَ بَعْدَهُ . فَقَالَ عُمَرُ : إِنَّ رَسُولَ الله وصلّى الله عليه وقَد ْ غَلَبَ عَلَيْهِ الْوَجَعُ ؛ وَعِنْدَكُمُ الْقُرْآنُ ، حَسْبُنَا كِتَابُ الله إ

فَاحْتَلَفَ الْقَوْمُ وَاحْتَصَمُوا ؛ فَمِنْهُمْ مَنْ يَقُولُ : قَرِّبُوا إليْهِ يَكْتُب ْ لَكُم ْ كِتَاباً لَن ْ تَضِلُّـوا بَعْدَهُ ؛ وَ مِنْهُم ْ مَن ْ يَقُولُ : الْقَوْلُ مَا قَالَهُ عُمَرُ .

فَلَمَّا أَكْثَرُوا اللَّغُوَ وَ الإِحْتِلاَفَ عِنْدَهُ الطَّكِالِا قَالَ لَهُمْ: قُومُوا، فَقَامُوا، فَقَامُوا، فَكَانَ ابْنُ عَبَّاس يَقُولُ: إنَّ الرَّزِيَّةِ كُلَّ الرَّزِيَّةِ مَا حَالَ بَيْنَ رَسولِ اللهِ \_ صلّى الله عليه \_ وَ بَيْنَ لَنْ يَكُثُبَ لَكُمْ ذَلِكَ الْكِتَابَ . \

«ابن عبّاس گفت: چون رسول خدا گار به حال احتضار موت درآمد، در اطاق آن حضرت تنی چند از مردان، از جلمه عُمر بن خطّاب بودند، پیغبر صلّیالله علیه (وآله) فرمودند: حاضر شوید برای شما کاغذی بنویسم که دیگر پس از آن هیچگاه گمراه نشوید، عمر گفت: بر رسول خدا دَردِ مرض غلبه کرده است؛و در نزد شما قرآن است، ما را کتاب خدا کافی است.

در اثر این گفتار در بین حاضران گفتگ و مجادل و مخاصمه و اختلاف پدید آمد . بعضی از حضّار گفتند : قلم و کاغذ برای او بیاورید تا نامهای بنویسد که پس از آن هیچوقت گمراه نشوید. و بعضی از حضّار گفتند : سخن همان است که عمر گفته است .

 چون در آن مجلس در حضور رسول خدا سخنان غَلَط و از روی غیر رویّه و تفکّر، و نیز اختلاف زیاد شد ، رسول خدا به ایشان گفت : برخیزید بروید! ایشان هم برخاستند و رفتند. ابن عبّاس در مدّت عمر خود پیوسته می گفت: مصیبت عظیم ،کهاز همهٔ مصائب اعظم بود ، و تمام مصائب را در خود هضم می کرد و ناچیز جلوه می داد، آن بود که بین رسول خدا ، و بین نامهای که می خواست برای شما بنویسد جدائی و فاصله افتاد».

و در بعضی از روایات آمده است که عمر گفت: لاَ تَأْتُوهُ بِشَیْء \_ یسا آنکه \_ إِنَّ الرَّجُلَ لَیَهْجُرُ ا او را به حال خودش گذارید ، وِلَـش کنید ، چیزی برای او نبرید ؛ این مَرْدک هذیان می گوید .

و در روايتي از ابن عبّاس از جمله وارد است كه : فَقَالَ بَعْضُ مَـن ْ كَـانَ عِـنـْدَهُ :

١ـ روايات گفتار عمر را كه لاَ تأتُوه بشئ فانّه قد غلبه الوجع . شيخ مفيـد بــا ســند متصّــل خــود در «أمالي» ص ٣٦ و ص ٣٧ آورده است . و در «بحار» ط كمپاني ج ٦ ص ٧٨٧ از «أمالي» نقــل كـرده اسـت. و امّا گفتار عمر **إنّ الرَّجلَ لَيَهْجُرُ** را از روايت ابن عمر از غير كتاب حميدي در «جمع بيـن صحيحيـن» (مسند بخاری و مسند مسلم) و به لفظ ماشأنهٔ هَجَر از کتاب حمیدی ، سیّد ابــن طــاوس در «طرائــف» آورده است . و مجلسی از او در ج ۸ «بحار» ص ۲۷۶ نقل می کند. و اخبار این باب را از کتبعامــه مجلسـی دردو جا آورده است: اوّل در شرح حالات حضرت رسول و وصيّت آن حضرت ج ٦ ص ٧٨٧.ودوّم دركتاب الفتـن الواقعة بعد الرّسول در باب مثالب عمر در طعن اوّل ج ٨ ص ٢٧٣ و ص ٢٧٤ ، و سپس چند صفحــه در ايــن موضوع شرح و بحث ميكند.و درج ٦ گويد: خبر طلب رسول الله دوات وكتف را و منع عمراز درخواست، با اختلاف ألفاظ آن دارای تواتر معنوی است . بخاری و مسلم و غیر ایــن دو نفــر از محدَثــان عامّــه در کتــب صحاح خود آوردهاند. و بخاری در مواضعی از «صحیح» خود آورده است: از جمله در صفحهٔ دوّم از ابتدای كتابش . و گويــد : و كفي بذلـك لــه كفـراً و عنــاداً و كفـي بــه لمـن اتّخــذه مـع ذلـك خليفــةً و امامــاً جــهلاًو ضلالاً. و در ج ۸ ص ۲۷۶ گوید: سیّد رضی الدین ابن طاووس در کتاب «طرائف» گوید: از بزرگترین وقــایع طرفه و شنیدنی که بر مسلمین وارد شده است آنست که : جمیع مسلمین گواهند بر آنکه پیغمبرشان در وقت وفاتش اراده کرد که برای آنها مکتوبی بنویسد که بعد از آن هیچگاه بــه ضلالـت نیفتنـد و عمـر بـن خطّـاب سبب منع أن حضرت از اين مكتوب شد و سبب ضلالت هر كس كه از امّت يبغمبر به ضلالت أفتــد .وسـبب اختلاف آنها و ریخته شدن خونها در میان آنها، و سبب تلف اموال و سبب اختلاف درشریعت، و هلاکت هفتاد و دو فرقه از فرقههای اسلام ، و سبب مخلّد شدن آن کسی از آنها که درآتش مخلّد می شـود . وبـا ایـن احوال می بینم که اکثریت از آنها پیروی از عمر بن خطّاب می کننـد در خلافـت ، بـا آنکـه خودشـان بـه ایـن کارهای عمر شهادت می دهند ، و او را بزرگ می شمارند ، و کسی را که به عمر اشکال کند کافر می شمارند .

إنَّ نَبِيَّ اللَّهِ لَيَهْجُرُ . ( «بعضى از حضّارى كه در نزد رسول خدا بودند گفتند : اين مرد هذيان مي گويد» .

ما فعلاً در اینجا میخواهیم اثبات کنیم کسه: مراد حضرت رسول خدا ﷺ در اینجا که در آستانهٔ مرگ ، کاغذ و دوات طلبیدند ، فقط نوشتن و مُهر كردن نامهٔ خلافت أميرالمؤمنين عليّ بن أبيطالب التَّكِيُّلُ بوده است . زيرا علاوه ب نصوص قطعي ، مانند آيه ولايت ، وحديث غدير ، و حديث ثَقَلَيْن ، وحديث حَـق"، و حدیث مَنْزلَت ،و حدیث سَفینه،و حدیث دعوت عشیرهٔ أقربین، و بسیاری از احادیث دیگر که به طور یقین امامت و خلافت آن حضرت را مُبَیّن و روشن نموده است ، به واسطهٔ غباراًلود بودن جَوِّ مدينه از مخالفان ولايت ، مانند عمر وأبوبكروأبوعبيدهٔ جَـرّاح و مغيرة بن شعبة و امثالهم كه به همين لحاظ هم جيش أسامه را ترغيب و اصرار بر حرکت کردند ، و این افراد را بخصوصه در جیش قرار دادند تا در وقتِ موت آن حضرت در مدینه نباشند ، و جو ً خلافت و بیعت مردم با أمیر مؤمنان صاف و یاک باشد؛ و به واسطهٔ نور نبوّت و علم و اطّلاع بر کینه ها و حَسَـدهائی کـه در دل بعضی بود و مانع مى شد كه أميرالمؤمنين التَكْلِيُّالاً را راحت بگذارند؛ و به واسطهٔ اخبارى كــه از داخل منزل رسول الله توسّط حَفْصه وعائشه و حزب آنها به خارج سرايت ميكرد، و اسرار منزل پیامبر فاش می شد، و قضیّهٔ ولایت از مهمترین اسراری بود که چون پیامبر مى دانست مخالفان با تمام قوا در صدد مدافعه برمي آيند فلهذا مي خواست موضوع را محكم كند و موانع را بردارد . و به واسطهٔ فاش شدن همين اسرار بود كه نگذاشـتند جیش اُسامه حرکت کند، و هر روز به عذری به تأخیر انداختند: و عمر و أبوبكر هماز جیش تخلّف کردند؛وچونیامبر به آنها ایراد کرد کهچرانرفتهاید؟عُذرهای واهی آوردند. روی همین زمینه ها بود که در آخرین روزهای مرض پیغمبر اکرم که جمعی از صحابه نزد آن حضرت حضور داشتند، فرمود: دوات و کاغذی بیاورید که من برای شما چیزی بنویسم تا در صورت رعایت آن هیچوقت گمراه نشوید. در اینجا عمر مي گويد: بر اين مرد مرض غلبه كرده و هذيان مي گويد، و ما را كتاب خدا بس است . و چون هیاهوی ځُضّار بلند شد و ردّ و ایراد و داد و بیداد در آن مجلس پدیدار

۱\_ «طبقات» ابن سعد ، ج ۲ ، ص ۲٤۲.

شد ، پیامبر فرمود : برخیزید و بروید ؛ زیرا نزد پیغمبری نباید هَیاهُو شود. ا

با توجّه به مطالب گذشته ، و توجّه به اینکه آن کسانی که در حال احتضار رسول خدا از درخواست آن حضرت جلوگیری کردندونگذاشتند آن مطلب را که هیچ ضلالت با آن پیدا نمی شود ، بنویسد و در مَرأی و مَنْظر عموم قرار دهد ، همان کسانی بودند که فردای همان روز از خلافت انتخابی بهرهمند شدند ، بالأخص آنکه این انتخاب خلیفه را بدون اطّلاع علی بن أبیطالب و یاران و همراهان و نزدیکانش از بنی هاشم نمودند ، و آنان را در مقابل کار انجام شده قرار دادند ؛ آیا می توان شک نمود که منظور ومقصود پیغمبر از نوشتن کاغذ غیر ازخلافت وامارت أمیرمؤمنان چیز دیگری بوده است ؟

آری مقصود از اینکه این مرد هذیان می گوید ، و هد مرض بر او غلبه کرده است ، در حقیقت این بوده است که : ایجاد هیاهو و جنجال کنند ، و پیامبر را از تصمیم خود منصرف نمایند ؛ نه اینکه معنای واقعی و جدی هذیان گفتن را از غلبه مرض منظور نظر داشته اند .

زیرا أولاً علاوه بر آنکه در دوران عُمْر و نبوت پیامبر اکرم کسی حتّی یک حرف بیجا از آن حضرت نشنیده ، و تاریخ هم نقل نکرده است ؛ بــر اسـاس موازیـن دینی ، هیچ مسلمانی نمی تواند به پیغبمر اکرم که خداونــد در قـرآن کریـم عصمت و مصونیّت او را تضمین کرده است ، نسبت بیهوده گوئی و یاوه سرائی بدهد .

و ثانیا اگر منظور از این کلام معنای جدی آن بود ، دیگر معنائی برای جملهٔ بعدی : حَسْبُنَا کِتابُ الله ؛ عِنْدَنا کِتَابُ الله ِ (کتاب خدا ما را بس است) نبود؛ و باید برای اثبات نابجا بودن گفتار رسول خدا به بیماری و مرض او استدلال کرد، نه با اینکه با وجود قرآن: کتاب خدا نیازی به سخن پیغمبر نیست .

و ثالثاً همین کتاب خدا، پیغمبر اکرم گی را مفترض الطّاعة قرار داده، و گفتار او را گفتار خدا شمرده است، و به نص قرآن کریم مردم در برابرحکم خدا و رسول خدا هیچگونه اختیار و ارادهای ندارند. پس نفس حجّت بودن کتاب خدا

۱ ـ «تـــاريخ طــبرى»، ج ۲، ص ٤٣٦ . و «البدايــــة و النّهايـــة»، ج ٥، ص ٢٢٧ . و «الكـــامل في التاريخ»، ج ۲، ص ٢١٧ . و «شرح نهج البلاغة» ابن أبي الحديد، ج ١، ص ١٣٣ از طبع چهار جلدى .

حجّیّت گفتار رسول خدا را در برداشته ، و مجال احتمال هذیان گوئی را دربارهٔ او نمی گذارد. و برای یک نفر صحابی، نسبت هذیان به رسول خدا غیر از ایجاد هیاهو و جنجال چیز دیگر نمی تواند بوده باشد .

و رابعاً نظیر این اتفاق در مرض مَو مت خلیفهٔ اوّل أبوبکر بود، و به امرأبوبکر خلافت خلیفهٔ دوّم: عمر وصیّت کرد. عثمان که در حضور أبوبکر بود، و به امرأبوبکر وصیّت نامه را می نوشت، در بین وصیّت کردن، أبوبکر بیهوش شد و سپس بهوش آمد ؛ درعین حال خلیفهٔ دوّم عُمَر نسبت هذیانی را که به رسول خدا داد به أبوبکر نداد، و وصیّت را نافذ شمرد، و پس از مرگ أبوبکر خود بر اریکهٔ خلافت تکیه زد، و زمام امور مسلمین را به دست گرفت. پس معلوم می شود که منظور از هذیان هم به رسول خدا، همانند وصیّت أبوبکر هذیان جدی نبوده است که مانع از اقرار واعتراف و وصیّت شود . منظور ایجاد تشویش و اضطراب در مجلس رسول خدا و بالغایّة انصراف آن حضرت از نوشتن مکتوب بوده است .

و در حدیث ابن عبّاس با عمر که در قضیّه و گفتگوی خلافت آمده است، عمر صریحاً میگوید که: چون قوم شما (یعنی قریش ؛ یعنی خودشان) نمیخواستند خلافت در شما قرار گیرد، علی را از خلافت دور کردند.

ابن أبى الحديد در ضمن بيان اين مخاطبه و گفتگو از عُمَر نقل مىكنـد كـه گفت :

يَابْنَ عَبَّاسِ ! إِنَّ أُوَّلَ مَن ْ رَبَّثَكُمْ عَن ْ هَــذَا الأَمْــرِ أَبُوبَكْــرٍ ! إِنَّ قَوْمَكُــم ْ كَرِهُــوا أَن ْ يَجْمَعُوا لَكُمُ الْخِلاَفَةَ وَ النُّبُوَّةَ . '

«ای پسر عبّاس و گلین کسی که شـما را از خلافـت دور داشـت، و در رسـیدن خلافت به شما کندی نمود أبوبکر بود. قوم شما مکروه و ناگوار داشـتند کـه نبـوّت و خلافت را در شما جمع کنند».

و نيز ابن أبى الحديد با سند خود از امام باقر السَّلَيُّلاً روايت كرده است كه : قَالَ: مَرَّ عُمَـرُ بِعَلِـى ۗ وَ عِنْـدَهُ ابْـنُ عَبَّـاس بِفِنَـاءِ دَارِهِ ، فَسَـلَّمَ ، فَسَـأَلاَهُ : أَيْـنَ تُريـدُ ؟! فَقَـالَ: مَا لِى بِيَنْبُعٍ ، قَالَ عَلِى ": أَفَلاَ نَصِلُ جَنَاحَكَ وَ نَقُـومُ مَعَـكَ ؟! فَقَـالَ : بَـلَـى ! فَـقَـالَ لاَبْـنِ مَا لِى بِيَنْبُعٍ ، قَالَ عَلِى ": أَفَلاَ نَصِلُ جَنَاحَكَ وَ نَقُـومُ مَعَـكَ ؟! فَقَـالَ : بَـلَـى ! فَـقَـالَ لاَبْـنِ

١\_ «شرح نهج البلاغة» طبع دار إحياء الكتب العربيّة ، ج ٢ ، ص ٥٨ ، ضمن خطبهٔ ٢٦ .

عَبَّاسِ: قُمْ مَعَهُ قَالَ: فَشَبَّكَ أَصَابِعَهُ فِي أَصَابِعِي وَ مَضَى ، حَتَّى إِذَا خَلَّفْنَا الْبَقِيعَ، قَالَ: يَابْنَ عَبَّاسٍ ، أَمَا وَاللهِ أَنْ كَانَ صَاحِبُكَ هَذَا أُولَى النَّاسِ بِالأَمْرِ بَعْدَ وَفَاةِ رَسُولِ اللهِ ، إِلاَّ أَنَّا خِفْنَاهُ عَلَى اثْنَتَيْنِ .

قَالَ ابْنُ عَبَّاس: فَجَاءَ بِمَنْطِقَ لَمْ أَجِدْ بُدِاً مَعَهُ مِن ْ مَسْأَلَتِهِ عَنْهُ ، فَقُلْتُ: يَا أَمِيرَالْمُوْمِنِينَ ، مَا هُمَا ؟! قَالَ : خَشِينًاهُ عَلَى حَدَاثَةِ سِنِّهِ وَ حُبِّهِ بَنى عَبْدِالْمُطَّلِب. '

«امام باقر السَّلِيُّلِاً گفتند: علی بن أبیطالب در جلو خان و هشتی منزل خود نشسته بود، و در نزد او ابن عبّاس بود، که عمر از آنجا عبور کرد و سلام کرد. آن دو از او پرسیدند: کجا می خواهی بروی ؟! عمر گفت: میروم به سراغ مالی که در یُنبُع دارم. علی فرمود: آیا نمی خواهی ما هم همراه تو بیائیم ؟ عمر گفت: آری! حضرت فرمود: ای ابن عبّاس برخیز و با او برو!

ابن عبّاس می گوید: عُمَر با من به راه افتاد ، و انگشتان دست خود را در انگشتان دست من کرده ، گفتگو می کردیم و می رفتیم . و گذشتیم تا جائی که از بقیع گذشتیم. عمر گفت : ای پسر عبّاس سوگند به خداوند که: این صاحب تو سزاوار ترین مردم به امر خلافت پس از وفات رسول خدا بوده است ، إلاَّاینکه ما بر دو صفت که در او بود از او بیم داشتیم.

ابن عبّاس می گوید: عمر لب به سخنی گشود که من هیچ چارهای نداشتم مگر آنکه از آن پرسش کنم ؛ فلهذا گفتم: ای امیر مؤمنان آن دو صفت چیست؟! عمر گفت: ما از علی بیمناک بودیم به واسطهٔ جوان بودنش و به واسطهٔ محبّتی که به فرزندان عبدالمطّلب دارد».

بعد از روشن شدن اینکه عُمَر و دستیاران او اقرار داشتند که علی بن ابیطالب أولی و أحق است به خلافت ؛ طبق موازین دینی باید با متخلف ، معارضه و مبارزه کرد و او را از میدان خارج کرد واز صَحنه دور ساخت ؛ باید متخلف را به حق وادار کرد نه آنکه حق را برای رضای خاطر متخلف از حق ترک نمود . و اگر خود

١\_ «شرح نهج البلاغة» ، طبع دارإحياء الكتب العربيّة ، ج ٢ ، ص ٥٧ ، ضمن خطبه ٢٦ .

۲\_ یَنْبُع \_ به فتح یاء و سکون نون و ضَم باء موخده و عین مهمله \_ محلی است آباد و دارای چشمهٔ آب و درخت و زراعت. در طرف راست کوه رَضْوی است نسبت به کسی که ازمدینه سرازیرشده ومیخواهد به طرف دریا برود. تا رَضْوی یک شب راه فاصله دارد ؛ و تا مدینه هفت مرحله است .(معجم البلدان) .

منتخبین خلافت، خودشان از سردمداران معارضه با علی بن أبیطالب نبودهاند، وظیفهٔ شرعی و دینی و عقلی و وجدانی آنها این بود که : به مجر در حلت رسول خدا کمر همت بربندند و آماده برای دفاع از حق و رساندن آن به اهلش شوند، و همگی مطیعاً و طَوْعاً در زیر پرچم و لوای علی گرد آیند. اینست راه صواب. نه آنکه علاوه بر نرساندن حق به اهلش ، خودشان با قریش که از مخالفین بودند همدست و همداستان شوند، و در صف مقابل علی قیام کنند، و خود مَسْند خلافت را اشغال و علی ویاران او را برای بیعت کردن با فردی که خودشان مدّعی هستند صلاحیّت خلافت نداشته و بیعت با او فَلْ تَه الله صورت گرفته است مجبور کنند، و برای دلخواه قریش و جلب نظر آنها پهلوی فاطمه را بشکنند، و به دستور و امر عُمَر قُنْفُذ غلام أبوبکر بازوی آن مخدر را چنان تازیانه زند که اثر آن تا وقت مرگ همانند دُمَل بر آمده باشد!

أبوبكر كه عُمَر و خَالِد بن وليد را براى آوردن على به منزل على فرستاد دستور داد كه: اگر فاطمه خود را به على آويخت، و از آمدن او جلوگيرى بعمل آورد، او را جدا كنند؛ فلهذا فاطمه را بدين طريق جدا كردند، و عمر شمشير على را گرفت و پرتاب كرد، و على را به خَالِدبن وليد سپرد تا او را با كمك همراهانش به مسجد ببرد. و على بن أبيطالب از رفتن به مسجد خوددارى مى كرد؛ او را با مُشت هُلْ مى دادند تا به مسجد بردند .\*

باری ، اینها مطالبی است که ای کاش فقط در تواریخ شیعه بود تا لکّهٔ ننگ را تا اندازهای از طرفداران آن می شست . اینها در تواریخ عامّه پر است . هـر کـس بـه تواریخ طَبَری و ابن أثیر و ابن قُتَیْبه در «الإمامة والسّیاسة» و ابن أبی الحدیـد و غیرها نظری کند ، آنها را مشحون از این مصائب وارده بر اسلام خواهد دید .

و چون مانند روز روشن است که عامّه به جهت حفظ همین حکومتهای استبدادی ـ که منجر به حکومت اُمویّین و عباسیّین شده ، و دنیا را در تحت مهمیز خود به صورت عبد و بنده درآورده ، و شش قرن به نام اسلام و قرآن در پوشش حکومت و خلافت اسلامی با شدیدترین طرق امپراطوری، فرعونیّت خود را بر جهان

١ـ فَلْتَهَ امر ناگهاني و تصادفي بدون احكام و تدبير قبلي را گويند .

٢\_ «شرح نهج البلاغة» ابن أبي الحديد ، طبع دارإحياء الكتب العربيّة ، ج ٢ ، ص ٥٦ و ص ٥٧ .

گستردند \_ اینهمه کتابها نوشته ، و در اصول و فروع از همین آراء فاسده و اهواء کاسده پیروی کردند ؛ امروز که دیگر حکومتهای استبدادی بر اساس خلافتهای فرعونیّهٔ آنها برانداخته شده است، جای آن دارد که با رجوع به تاریخ صحیح خط مَشْی خود را عوض کنند، و دیگر بیش از این تمویه و مغالطه نکرده و برای حدیث ثقلین، و حدیث عَشیره، وحدیث ولایت، وحدیث مَنْزِلَت، و بسیاری دیگراز احادیث که همهٔ کتابهای آنها را پر کرده است، محمل تراشی ننموده و راه تأویل و توجیه را کنار گذارند ، و حقایق را از پردهٔ ابهام و عَمَی بیرون آورند ، و همگی بر اساس نص قرآن کریم و سنّت نبوی ، راه شریعت را از راه ولایت جدا ندانند، و یکسره به آئین مقد سهٔ جعفری بگرایند .

خدا را گواه می گیرم که: این نصیحت یک مرد مشفق و بی غرض است که سالها مطالعه کرده ، و آنچه را که با تفحص و تجسس و موشکافی و تحقیق و تدقیق در رسیدن به لُب و مَغْزای مطلب به دست آورده است در طبق اخلاص نهاده و تقدیم عزیزان و برادران از جوانان عامّه که از این مطالب خبری ندارند، می نماید تا به حول و قُوهٔ الهی نور حقیقت دردلشان تابیده، و به مجرد مطالعهٔ این سطور، راه خودرا به مذهب حنیف و طریقهٔ حقّهٔ ولایت علویّه مایل سازند. وَقَقهم الله جمیعاً و هَداهُم إلی صراطِهِ السمستقیم و مَنْهجهِ القویم ، آمین یا رب الْعَالَمین .

أميرالمؤمنين التَّكِيُّلِا در خطبهٔ دوم از «نهج البلاغه» مى فرمايد: زَرَعُ وا الْفُجُ ورَ، وَ سَنَقُوهُ الْغُرُورَ، وَ حَصَدُوا الثُّبُ ورَ لاَ يُقَاسُ بِآلِ مُحَمَّدٍ عَلَيْ مِن هَ هَذِهِ الاُمَّةِ أَحَدٌ، وَ كَصَدُوا الثُّبُ ورَ لاَ يُقَاسُ بِآلِ مُحَمَّدٍ عَلَيْ مِن هَادُ الْيَقِينِ ؛ إلَيْهِمْ ولاَ يُسوَى بِهِم مَن جَرَت نعْمَتُهُم عَلَيْهِ أَبَداً. هُم أَسَاسُ الدين، وَ عِمَادُ الْيَقِينِ ؛ إلَيْهِمْ يَفِئُ الْغَالِي ، وَ بَهِم يُلْحَقُ التَّالِي ، وَ لَهُم خَصَائِصُ حَقِّ الْولاَيةِ ، وَ فِيهِم الْوَصِيَّةُ وَ الْوراَثَةُ . الأَن إذْ رَجَعَ الْحَقُ إلَى أَهْلِهِ ، وَ نُقِلَ إلَى مُنْتَقَلِهِ . الْ

«با کردار قبیح و شنیع خود ، تخم فجور و زشتی ها را کاشتند ، و با امهال نفس و اغترارشان که موجب آرامش نفوسشان بدین کردارها شد ، آن زرع را سیراب کردند، و در سرِ خرمن، هلاکت و نابودی را به عنوان ثمره از آن کشت خود برداشت کردند . یک نفر از این اُمّت با آل محمّد گی قابل قیاس نیست، و هیچکس از آن

۱\_ «نهج البلاغة» ، خطبهٔ دوّم ، از طبع محمّد عبده ، مصر ، ص ٣٠.

کسانی که پیوسته نعمت وجود و فیض آل محمّد بر او جاری است، با آل محمّد قابل برابری و سنجش نیست. ایشانند پایهٔ دین ، و ستون یقین ؛ سیره و روش آن اهل بیت چون بر صراط مستقیم است فلهذا کسی که در دینش غُلُو کند، و از حدود جادهٔ استقامت تعدی و افراط کند، نجاتش در آنست که به سیرهٔ آل محمّد برگردد ، و از سایهٔ وجود آنها برخوردار شود. و کسی که در سیر و روشش کوتاهی کند، واز روش آل محمّد عقب بماند ، هیچ راه خلاص و چاره ندارد بجز آنکه در نهوض و قیامبرای وصول به روش آل محمّد بکوشد و به دنبال ایشان حرکت کند.

امتیازات و خصائصی که به حق ، مقام ولایت داراست از آن ایشان است ، و وصیّت و وراثت رسول الله در ایشان است. الآن ، آن وقتی است که حق به سوی اهلش بازگشت کرد ، و به همانجائی که از آنجا رفته بود مراجعت کرد».

در اینجا می بینیم در این خطبه که حضرت أمیرالمؤمنین النگی آن را در اول حکومت خود ایراد کرده اند، و لا می فرماید: هیچیک از این اُمّـت با آل محمّد قابل میزان و تسویه نیست. و پس از بیان آثار و صفات ایشان می فرماید: الآن حق به اهلش بازگشت کرد، و به محل و لی خود عودت نمود.

آیا این فقرات صراحت در لزوم اجتماع نبو"ت و خلافت در خاندان بنی هاشم ندارد ؟ و آیا این جملات نصوصیّت بر خرابی و فساد اوضاع دوران خلفای منتخب سابق ندارد ، که فقط فعلاً بر اساس صحیح قرار گرفته است ؟ و أمیرالمؤمنین الگیسی خاندان نبو"ت و خلافت است ؟

و در خطبه ششم از «نهج البلاغة» فرمايد: والله لا أكُون كالضّبُع تَنَامُ عَلَى طُولِ اللّدَم ، حَتَّى يَصِلَ إلَيْهَا طَالِبُهَا ، و يَحْتِلُها راصِدُهَا ، ولَكِنِّى أَضْرِب بالمُقْبل إلَى طُولِ اللّدَم ، حَتَّى يَصِلَ إلَيْهَا طَالِبُهَا ، و يَحْتِلُها راصِدُها ، ولَكِنِّى أَضْرِب بالمُقْبل إلى الْحَقِّ الْمُدْبر عَنْه ، و بالسَّامِع الْمُطِيع الْعَاصِي الْمُريب أبداً حَتَّى يَا تَي عَلَى يَا تَي وَمِى . فَوالله مَازَلْت مَدْفُوعاً عَن حقِّى مسْتأَثَراً عَلَى منْ مُنْد قَبَضَ الله تَبيّه صلَّى الله عَلَيْه و (وآلِه) و سَلَّم حَتَّى يَوْم النَّاس هَذا . ا

این خطبه را وقتی حضرت ایراد فرمود که فرزندش حضرت امام حسن التَّكِیُّالُاً ان استدعا کرده بود که به دنبال طلحه و زبیـر که نقـض بیـعـت کرده و آئـین

۱\_ «نهج البلاغة» خطبهٔ ششم ، از طبع محمّد عبده ، مصر ، ص ٤١ و ص ٤٢ .

جنگ فراهم آوردهاند نروند ، و با آنها مجهّز برای جنگ نگردند .

حضرت می فرماید: «سوگند به خدا من مانند کفتار نیستم که با درازای صدای پای صیّادی که می خواهد او را به دام آورد ، و پیوسته با پای خود و یا چیز دیگری در سوراخ آن آهسته آهسته می زند و می خواند تا آن را به خواب برد و او را بگیرد ، تا زمانی که طالب آن حیوان به آن برسد ، و مترصّد آن گولش زند، و دست و پایش را به ریسمان ببنده و شکار کند ، من هم در خواب بروم تا دشمن ضربهٔ خود را بزند و کار خود را غافلگیرانه انجام دهد ؛ ولیکن من با مساعدت و معاضدت آن که به حق روی آورده است می زنم ؛ و با کمک و معاونت آن که گوش به فرمان و مطبع است آن که را که عصیان کرده و شک آورده می کویم . و این رویه و روش من است ، همیشه تا آنکه اجل من برسد .

سوگند به خدا که پیوسته مرا از حق خود منع و دفع نمودند، و دیگران را برمن ترجیح داده و حق مسلّم مرا به آنان سپردند، از روزی که رسول خدا روحش را خداوند قبض کرد، تا اینکه این مرد مقتدا و پیشوای مردم شده است». ا

در این خطبه حضرت به صراحت می فرماید: خلافت از زمان رحلت رسول الله حق ما بوده است .

رونلدسن در كتابى كه از او به عربى ترجمه شده است گويد: و يَرْوى أَحْمَدُ بُسنُ حَنْبَلِ أَنَّهُ بَعْدَ مَقْتَلِ عَلِى خَطَبَ الْحَسَنُ بِالنَّاسِ، فَقَالَ: لَقَدْ قُبضَ فِى هَذِهِ اللَّيْلَةِ رَجُلٌ لَّهُ يَسْبِقْهُ الأُوَّلُونَ بِعَمَلٍ، و َلاَ يُدْرِكُهُ الأَخِرُونَ بِعَمَلٍ، و َقَدْ نَصَبَهُ رَسُولُ الله . '

«احمد بن حنبل روایت می کند که بعد از کشته شدن علی ، حسن مردم را در خطابهٔ خود مخاطب قرار داد و گفت : در این شب روح مردی از این دنیا رفت که هیچیک از پیشینیان نتوانسته اند در عمل از او سبقت گیرند ، و هیچیک از پسینیان نمی توانند در عمل به پایهٔ او برسند؛ و او را رسول خدا نصب کرده بود».

۱ در «نهج البلاغه» محمّد عبده ، حَتَّ ي يَوْمُّ النَّاسَ هَـذَا ضبط كرده است . ولى در شـرح ابـن أبى الحديد ، و شرح ملاً فتح اللـه كاشى حَتَّى يَوْمُ النَّاسِ هَذَا ضبط شده است ، يعنى تا ايـن روز فعلى كـه مى گذرد .

۲\_ كتاب «عقيدة الشّيعة» ، طبع مطبعهٔ سعادت مصر در سنهٔ ١٣٦٥ ، ص ٨٤ .

وسپس گوید: و قَد نَاقَشْنَا صِحَّة هَـذهِ الْقَضِیَّةِ آنفاً (ما در صحّت این قضیّه مناقشه کردیم) ولیکن این مناقشه به منظور ما که نقل روایت أحمد بن حَنْبُل و کلام حضرت امام حسن مجتبی السَّلیُّل است ضرری نمی رساند ؛ زیرا مناقشه رأی شخصی اوست و به روایت مربوط نیست .

باری ، اینها چند حدیثی بود که دلالت بر اجتماع نبوّت و خلافت در خاندان بنی هاشم داشت . و هر کس در کتب معتبرهٔ تاریخ و حدیث مراجعه کند آنها را مشحون از قضایائی می بیند که این مطلب را تأکید می کند .

و امّا عقل: يعنى حكم عقل به بطلان لزوم عدم جمع ميان نبوّت و خلافتدر خاندان واحد ، بدین طریق است که بگوئیم : عقل حکم میکند که همر کس بهتر مى تواند امور امّت را رعايت كند ، و حميم تر و دلسوز تر باشد ، و شجاع تر، و از خود گذشته تر، و عالم تر، و عارف تر به مبادي احكام و شرايع و سُنَن و آداب، و به مبدأ و توحید ذات حقّ متعال ، و از هوای نفس برون آمدهتر، و به کلّیّت مقام اطلاق و تجـرّد پیوسته تر، و به عالم انوار آشناتر، واز طرفی به مصالح اجتماعی بصیر تر و خبیر تر باشد، او باید بدون تردید و تأمّل، أمیر مُطاع و رئیس و فرمانده اُمَّت قرار گیرد،و اُموراُمَّت بــا مشورت بزرگان و اهل حلّ و عقد انجام گرفته، و سپس در مقام تصمیم گیری، ازرأی نقّاد، و ذهن صاف ، و روح زلال، و علم عَظيم او بهرهمند شده و نظريّه و فكر او را بر سایر افکار و نظریّهها ترجیح داده، و او را مصدر امر و نهی، و صلح و جنگ، و سکون و حركت ، و غيرها قرار داد . و در اين حكم عقلي ، تفاوتي نيست ميان آنكه اين شخص از خاندانی باشد که نبو"ت در آنست ، و پا غیر آن ، بلکه میزان اعلمیّت و اعرفيّت و اشجعيّت وا ورعيّت و افقهيّت و ابصريّت به امور و احرصيّت به حفظ امّت ، و دور نگهداشتن آنها از آفات و گزندها ، و سیر دادن امّت به سوی کمال معنوی و روحی، و طیّ معارج و مدارج انسانی، و حفظ شئون اجتماع ، و تمتّع آنـها از نعمتهای خدادادی است . و در صورتی که این معانی در خاندانی باشد که نبوت هم در آن بوده است ، همچون أميرالمؤمنين \_عليه أفضل صلوات المصلّين \_ در اين صورت حكم عقلي به لزوم امارت و حكومت و خلافت اوست ؛ و درصورتي كه اين معاني در خاندان نبوّت پيدا نشود، مانند پسرنوح نبيّالله ـ عليهوعلي نبيّناوآله صلواتُ الله عقل حكم به لزوم پيروي از او نمي كند، بلكه حكم به پيروي از كسي مي كند

که دارای این شرایط و کمالات است.

و وقتی می بینیم علی بن أبیط الب را به جرم محاسنی که در او بوده است کنار زدند ، نه معایب؛ و دست اندرکاران مخالفت نیز می گویند: علی بعد از رسول خدا أحق امّت بود به خلافت ، ولیکن قریش دوست نداشتند که : خلافت و نبو ّت درخانهٔ واحد قرار گیرد ، و او به بنی عبدالمطّلب محبّت داشت ، و یا او جوان بود ؛ در این صورت این افراد بر خلاف حکم عقل و مصالح اُمّت رفتار کرده ، و با وجود اعلم و اورع و اتقی و اشجع و اعرف به کتابالله و به سُنّت پیامبر ، زمام اُمور اُمّت را به دست کسی سپردهاند که به اعتراف دوست و دشمن ، و با مراجعه به تاریخ صحیح ، در همهٔ این مزایا از علی عقب تر بوده است .

در این صورت معلوم است که امّت اسلام ، دیگر پس از پیامبر به رشد خود ادامه نداد ، و پیوسته از نظر معنی در سراشیبی قرار گرفت . زیرا «هر اُمّتی که امور خود را به دست کسی بسپارد که در آن امّت اعلم از او وجود داشته باشد، پیوسته امور آن امّت رو به نقصان و کاستی میگذارد» . و ما می بینیم ترقیّات اسلام پس از پیامبر جز اُمور چشمگیری از نظر ظاهر مانند فتح بلاد چیز دیگری نبوده است؛ در حالی که اگر اُمور اُمّت به دست امیرالمؤمنین النیکی سپرده می شد، فتح بلاد بسیار بهتر و عالی تر و توام با روح معنویّت، و دعوت به خدا، طبق همان سیره نبی اکرم انجام می گرفت، و خلافت به سلطنت مبدیل نمی گشت، و مردم جهان تا روز قیامت از اسلام واقعی و حقیقی بهره مند می شدند. ولی چون مجرای دعوت عوض شد، و مسیر تبلیغ دگرگون گشت، و مردم جهان طعم اسلام حقیقی و روح معنویّت و مساوات و مواسات و ایثار و عدم تمایز بین نژادها و قبیله و غیر ذلک را نچشیدند، لذا بر همان بهمیت اوّلیّه و شرک خود باقی ماندند، و آن پیشرفت و توحید و عدل تأخیر افتاد، و به

زمان حضرت مهدى قائم آل محمّد حجّة ابن الحسن العسكرى \_ أرواحنا لـ الفـداء و عجّل اللـ تعالى فرجه الشّريف \_ محوّل گشت .

واین فرقهٔ شیعهای که امروز در دنیا یافت می شود ، و جمعیّت آن به قدر معتنابهی است که تشکیل حکومت مستقل دادهاند ، از برکت زحمات سیدالشهداء النیکی و حضرت صادق آل محمّد النیکی است که هر یک با سایر أئم هٔ طاهرین \_ سلام الله علیهم أجمعین \_ به نوبهٔ خود ، در رسانیدن حقیقت و معنای ولایت به تمام معنیالکلمه کوشیدند ، تا جانها را زنده و مکتب را مفتوح نمایند؛ فلهذا از آن زمان تا به امروز ، روز به روز در نسبت تصاعدی و تزایدی شیعه به عامّه بیشتر می شود و عامّه نسبت به شیعه کمتر می گردد، و این نیست مگر سیر ولایت در قلوب مردم ، و ادراک معنای حقیقی آن به حسب ظروف ، و به تناسب استعدادهای مردم در هر زمان .

و به طور کلّی نتیجهٔ این بحث عقلی آن شد که: گفتار عمر که در مواطن مختلف از آن یاد شده ، و خودش به صراحت به آن اعتراف کرده است که: علّت عقب زدن أمیرالمؤمنین العَلَیْ از مسئلهٔ زمامداری و خلافت مسلمین ، عدم اجتماع نبوت و خلافت در یک خاندان است ، کلامی است مبتذل؛ نه سند شرعی دارد ، و نه حکم عقلی پایهٔ آنست ؛ بلکه کلامی است مجعول ، طبق هوسات نفسانیّه که در دادگاه شرع و عقل هر دو محکوم است

و أمّا اجماع: یعنی اتّفاق جمیع امّت اسلام بر بطلان قاعدهٔ لـزوم عـدم جمع بین نبوّت و خلافت در خاندان واحد ، از بدیهیّات است؛ زیرا از صدر اسلام تا به حال در کتب سیر و تواریخ ندیده ایم که کسی در این مسئله یعنی عدم تنافی و تضاد بین نبوّت و خلافت، اشکالی داشته باشد و حقّانیّت أئمهٔ دیـن و پیشـوایان مسلمین النیکی نبوی و خلافت، اشکالی داشته باشد و حقّانیّت بیامبران و تضاد بین این دو مسئله باطل بشمرد؛ بلکه در تاریخ قبل از اسلام نیز ، حقّانیّت پیامبران و ریاست دنیوی آنان را بـه اجماع بر عدم تنافی می توانیم اثبات کنیم . و به طور کلّی همان طور کـه در مسئلهٔ عقلیّه یادآور شدیم می توان گفت که : این اجماع و اتّفاق نیز بر اصل همان دلیل عقل ثابت بوده است، و پیوسته پیامبران که از طرف حضرت رب العزیّ برای ارشاد وهدایت مردم آمده اند و ریاست و خلافت دنیوی الهی نیز از آن ایـشان

بوده است ؛ وگرنه نبوت بدون ولایت و امارت اثری در پیشبرد فرد و یا اجتماع ندارد. خداوند پیامبران را ارسال فرموده است تا مردم را به عدل و داد وادار کنند ، و شاهین ترازوی حقوق بشری را پیوسته بر آهنگ تقوی وعدالت نگهدارند؛ و این بدون امارت و ریاست غیر معقول است .

لَقَدْ أَرْسَلْنَا رُسُلَنَا بِالْبَيِّنَاتِ وَ أَنْزَلْنَا مَعَهُمُ الْكِتَابَ وَالْمِيزَانَ لِيَقُومَ النَّاسُ بِالْقِسْطِ وَ أَنْزَلْنَا الْحَدِيدَ فِيهَ بَأْسُ شَدِيدٌ وَ مَنافِعُ لِلنَّاسِ وَ لِيَعْلَمَ اللهُ مَن ْ يَنْصُرهُ وَ رُسُلَهُ بَالْغَيْبِ إِنَّ اللهَ لَقَوى عَزِيزٌ . \

«ماحقًا پیغمبران خود را با ادّله و بیّنات و حجّتها و معجزات فرستادیم، و با آنها نیز کتاب و میزان را فرو فرستادیم تا آنکه مردم به قِسْط و عدل قیام کنند. و آهن را فرو فرستادیم . در آهن سختی و تندی شدیدی است ، و منافعی برای مردم دارد . و نیز به جهت آن فرستادیم که بدانیم چه کسانی خداوند و رسولان او را با ایمان به غیب یاری میکنند و به درستی که خداوند قوی و عزیز است» ؛ یعنی دارای قدرت است و متّکی بر خود و اصیل است .

در اینجا می بینیم که از منافع خلقت آهن را خداوند در روی زمین، اسلحه سازی برای مؤمنان قرار داده است، که با پیامبرانشان بر علیه مخالفان کارزار کنند، و متعدیان را به پاداش خود برسانند.

و آیا پیامبری که حق دخالت در امور دنیوی و امر و نهی در تنظیم جامعه را نداشته باشد ؛ مگر می تواند کارزار کند؟!

و كُمْ مِن ْ نَبِيٍّ قَاتَلَ مَعَهُ رِبِّيُّونَ كَثِيرٌ فَمَا وَهَنُوا لِمَا أَصَابَهُم ْ فِي سَبِيلِ اللهِ و مَا ضَعُفُوا و مَا اسْتَكَانُوا والله يُحِبُّ الصَّابرين . ٢

«و چه بسیار پیغمبری که جمعیّت بسیاری از پیروانش که تربیت شده به دست او بودهاند ، با او در معرکهٔ قتال با مخالفان کارزار نمودهاند ، و در آنچه از مشکلات و سختی هائی که در راه خدا به آنها رسیده است ، سستی نورزیدند ، و ضعف نشان ندادند ، و به استکانت و زبونی و ذلّت نیفتادند . و خداوند شکیبایان را

١ ـ آية ٢٥ ، از سورة ٥٧ : حديد .

٢\_ آيهٔ ١٤٦ ، از سورهٔ ٣ : آل عمران .

دوست دارد».

فَقَدْ ءَاتَیْنَا آلَ إِبْرَاهِیمَ الْکِتَابَ وَ الْحِکْمَةَ وَ ءَاتَیْنَاهُمْ مُلْکاً عَظِیمًا . ' «و ما حقّ ب آل ابراهیم کتاب و حکمت دادیم ، و امارت و حکومت عظیمی دادیم».

فَهَزَمُوهُمْ بِإِذْنِ اللهِ وَ قَتَلَ دَاوُدُ جَالُوتَ وَ ءَاتَاهُ الله ُ الْمُلْكَ وَ الْحِكْمَةَ وَ عَلَّمَهُ مِمَّا يَشَآءُ . '

«پس طالوت و لشكر او ، جالوت و لشكر او را به اذن خدا به فــرار و هزيمـت دادند ، و داود جالوت را كشت ، و خدا به داود حكومت و امارت و حكمت داد ،و از آنچه اراده كرده بود به او تعليم فرمود».

قَالَ رَبِّ اغْفِرْ وَهَبْ لِي مُلْكًا لاَ يَنْبَغِي لأَحَدِ مِن ْ بَعْدِي إِنَّكَ أَنْتَ الْوَهَّابُ. "

«سلیمان گفت: ای پروردگار من! بیامرز مرا، و به من آنگونه امارت و حکومت بده که برای هیچکس که بعد از من باشد سزاوار نباشد. بدرستی که تو حقًا بسیار بخشاینده هستی»!

باری ، در این آیات می بینیم که : ولایت و صاحب اختیاری مردم را برای پیامبران قرار داده است . و ما فعلاً نمی خواهیم در اینجا استدلال به آیات از این نظر کرده باشیم، بلکه می خواهیم این آیات را دلیل بر اجماع و تسلّم عدم تنافر بین این دو منصب در هر زمان حتّی در زمان انبیاء گذشته بگیریم .

و حاصل آنکه: ارسال رسل و دعوت جامعه، بدون ضامن اجراء و اعطاء خلافت و ریاست الهیّه ممکن نیست ؛ و همهٔ پیامبران مرسل برای برقرار نظام اجتماع و جلوگیری از تجاوز متجاوزان دارای ولایت و خلافت بودهاند.

براساس منطق شریعت مقدّس اسلام مگر کسی می تواند انفکاک نبوت را از امارت و حکومت تصور کند؟ دین اسلام که جامع همهٔ جهات است، و تمام قوانین و احکامش برای همهٔ امور و نواحی احتیاجات بشر است، اعم از جسمی و روحی، دنیوی و اخروی ، ظاهری و باطنی ، علاوه بر آنکه با هم تنافر و تضاد ندارند، بلکه

١ ـ آيه ٥٤ ، از سورهٔ ٤ : نسآء .

٢\_ آيهٔ ٢٥١ ، از سورهٔ ٢ : بقره .

٣\_ آيهٔ ٣٥ ، از سورهٔ ٣٨ : ص .

کمال ملایمت و سازش را دارند . دین دعوت به نگهداری دنیا می کند ، و دنیا خود را به عنوان مقدّمهٔ وصل به معنی جلوه می دهد . باطن حافظ و نگهبان ظاهر است . و ظاهر نمونه و آیه و آئینهٔ باطن است . و در حقیقت یک امر است که بدین درجات و مراتب ظهورات مختلفه دارد ؛ فلهذا اعلان انفکاک روحانیّت از سیاست که بزرگترین حربهٔ دست استعمار غارتگر برای منزوی کردن ادیان الهی ، و انعزال حق و عدل و قسط بود، از همین جملهٔ عمر آب خورده و آبیاری شده است .

مگر انفکاک خلافت از نبوت در خاندان واحد غیر از این معنی چیز دیگری هست؟

عمر گفت: نبو تبرای شما خاندان بنی هاشم، و سر دستهٔ آنان بعد از پیامبر: علی بن أبیطالب باشد، و ما به آن ابداً کاری نداریم. الهامات و حالات و معنویّات و روابط مُلکی و مَلکوتی همه برای شما باشد، و ما به آن کاری نداریم، و برای شما مبارک باشد؛ ولیکن امارت و حکومت، از آن شما نباشد. آن از آن غیر خاندان نبوّت که غیر أعرف و أعلم به کتاب خدا و نهج پیامبرند بوده باشد.

اهل البیت با آنکه عارف به کتاب و سنتاند ، به درد ما نمی خورد . ما کتاب خدا را داریم ، و آن ما را کافی است. با آن امور ظاهریه و اجتماع را می گردانیم. خطا و اشتباه هم مهم نیست . خاندان نبوت که متحقق به حقیقت قرآن هستند، و لا یَمسَّهُ الاَّالْمُطَهَّرُونَ ، آنان را در افق اعلای توحید ، و در آبشخوار شریعت ، و معدن احکام قرار داده است ، برای خودشان و پیروانشان باشد . ما کاری نداریم ، ولی ریاست بر مردم و صاحب اختیاری و حرکت جامعه و سیر آنان به هر نقطهٔ صلح و جنگ و علم و جهل و غیرها به دست ما باشد . این از أعلا مظاهر تفکیک معنویّت از ساست است

عُمَر به عنوان اینکه قریش زیر بار بنی هاشم نمی توانند بروند ، و نباید بنی هاشم بر قریش ریاست کنند ، قضیهٔ تفکیک خلافت را از خاندان نبوت که

۱\_ آیهٔ ۷۹، از سورهٔ ۵۲: واقعه : «قرآن را مس نمی کنند مگر طهارت یافتگان» و چون قــرآن دارای باطن و بلکه دارای هفت باطن است ، حقیقت آن معانی حقیقیّــه و نوریّــه را ادراک نمی کننــد مگــر آنــان کــه دلشان از زنگار هوی و هوس پاک ، و چشم از غیر خدا دوخته باشند .

بنی هاشم بودند و تحقیقاً خلافت در شخص أمیرالمؤمنین علی بن أبیطالب السَلِیُلُم را مطرح کرد. و ما غیر از أبوبکر و عُمَر کسی را نیافتیم که بدین اُطْرُوحه دم زده باشد. و مراد او از قریش شخص او بوده است، که خودش از قریش بود و از بنی هاشم نبود.مردانی که خود را بزرگ می پندارند ، از خواسته های شخص خود به نام خواسته ملت و یا مملکتشان نام می برند ، گرچه تمام افراد آن کشور مخالف رأی آن رئیسس باشند . ما می خوانیم که رئیس جمهور امریکا مثلاً می گوید : واشنگتن زیر بار این حرف نمی رود. و یا ملکهٔ الیزابت انگلیس می گوید : لندن خواسته ش چنین است . و یا رئیس جماهیر شوری می گوید : لندن خواسته ش چنین است . و یا مستکبران ، تمام کشور تحت سلطهٔ خود را فانی و محو و حل شدهٔ در را و خود می بینند . یکی از سلاطین فرانسه می گفت : فرانسه یعنی من .

مسألهٔ تفکیک روحانیّت از سیاست که در کشورهای اسلامی مطرح شد، و سرسخت ترین مُجْری این نقشه ، مصطفی کمال پاشا «آتاترک» بود ؛ و بعد از آن فرد شمارهٔ دومش را می توان رضاخان پهلوی شناخت ، که در شدید ترین وجهی عملی کردند؛ و بالنّتیجه این دو کشور را از صورت و معنای مذهب اسلام درآوردند، و لباس و کلاه و نظام و اقتصاد و سیاست و فرهنگ و آداب را به دست فرنگیان سپردند همه عیناً همان عنوان طرح عُمر و به دست گرفتن امارت و حکومت مسلمین، و خانه نشین کردن و لین سردار کبیر علمی و عملی اسلام أمیرالمؤمنین الگیگی و فرزندان او ، و یاران با وفای او که شریف ترین و عزیز ترین صحابی پیامبر بودند، امثال عمّار یاسر ، و مقداد ، و سلمان ، و أبوذر ، و غیرهم می باشد .

علماء بزرگ اسلام به دریا ریخته شدند ، و کلاه شاپو را با میخ در سرشان فرو کردند ، و در زندانها با شکنجهها جان سپردند . در آن زمان نیز أمیرالمؤمنین یگانه مرد علم و فضیلت، و حاوی قرآن، و نگهبان سنّت و سیرهٔ رسول الله، و عارف وعالم به مناهج جنگ و صلح ، و تقسیم بیت المال ، و برقراری میزان عدالت ، در مدّت بیست و پنج سال بیل دست گرفته ، به باغبانی و کشت درخت خرما و جاری ساختن قنات مشغول شد. ابن مسعود را جَلاوزهٔ عثمان به دستور او از مسجد به روی زمین کشیدند و بیرون بردند، استخوانهایش شکست ، و جان سپرد . عمّار یاسر ، به ضرب لگد او ، فتق پیدا کرد، و أبوذر غفّاری ، در تبعیدگاه خشک و بی آب و علف ضرب لگد او ، فتق پیدا کرد، و أبوذر غفّاری ، در تبعیدگاه خشک و بی آب و علف

ربَذه ، تنها بدون یک انیس و مونس، غریبانه جان داد . یگانه دختر باقی ماندهٔ از رسول خدا، حبیبهٔ رسول خدا، بضعهٔ رسول خدا، جان و روح و سرر رسول خدا را کشتند. و بدین وسیله تاریخ اسلام راعوض کردند ، و امّت و عالم اسلام را در مسیری سوق دادند که آن مسیر رسول خدا و أمیرالمؤمنین \_ علیهما الصّلة و السّلام \_ نبود . و از عمل به قرآن جز عبارتی و لفظی و اسمی نبود ، همان روح مستکبرانهٔ خود را بر امّت مسیرطر ساخته ، و همه را زیر شلاق تند خود مهجور کردند .

أئمة طاهرین ـ سلام اللـ علیهم أجمعین ـ با ندای تفکیک روحانیّت از سیاست که از طرف جائران زمان بلند شد به حبس و زجر و شکنجه و تبعید و قتل محکوم بودند. زیرا آنها می گفتند: روح امامت و ولایت حقیقی الهی مستلزم حکومت بر مردم و به دست گرفتن امور آنها در بهترین شاهراه ترقی و کمال است . و حاکمان جائر می گفتند: ولایت معنویّه از آن شما باشد ، و حکومت ظاهریّه از آن ما .

در «ربیع الأبرار» زمخشری آمده است که: هارونالرّشید پیوسته به حضرت موسی بن جعفر السّین می گفت: شما فدک را بگیرید! و آن حضرت از قبول آن امتناع می نمود. و چون هارون بر این امر اصرار کرد، حضرت فرمود: من فدک را نمی گیرم مگر با حدودش. هارون پرسید: حدود آن کدامست ؟! حضرت فرمود: حد ّ اوّل آن عدن است. رنگ هارون دگرگون شد. و گفت: حد ّ دوّم آن کدام است ؟! حضرت فرمود: سمَم قند. رنگ هارون گرفته و تیره شد. و گفت: حد ّ سوّم آن کدام است؟ حضرت فرمود: آفریقا. رنگ هارون سیاه شد. و گفت: حد ّ چهارم آن کدام است؟ حضرت فرمود: آفریقا. رنگ هارون سیاه شد. و گفت: حد پهارم آن کدام است؟ حضرت فرمود: آفریقا. رنگ هارون سیاه شد. و گفت: حد پهارم آن کدام است؟ حضرت فرمود: من به تو می خواهی جستن کنی بر جای من و بر آنجا استقرار یابی! حضرت فرمود: من به تو گفته بودم که: اگر حدود آن را مشخص کنم، تو فَد ک را به من بر نمی گردانی! چون هارون این جریان را دید تصمیم بر کشتن آن حضرت گرفت، و خود را از جریان او خلاص کرد. ۱

داستان تفکیک روحانیّت از سیاست به همین عبارت ، قریب یکصد سال است که مطرح شده است . لاّلین داعی آن ، مسیحیان عرب بودند، که چون

۱\_ «اعيان الشيعة» ، ج ٤ ، جزء دوّم ، ص ٨٨ ، سيرة الإمام الكاظم التَّلَيْثُلُمْ و أخباره .

می خواستند در نظام اجتماعی آزاد باشند ، و در حکومت اسلام آزادی های بیبند و بار ممنوع بود ؛ لذا بدین ترانه ندای تفکیک را بلند کردند .

البته بسیاری از روشنفکران متدیّن و متعهد از اعراب نیز به همین ندا تأسی کرده ، و دنبال کردند . امّا نه از جهت آنکه حقیقة تفکیک دین را از سیاست میخواستند ؛ بلکه چون میدیدند : سلاطین عثمانی و حُکّام مصر که تظاهر به دین میکنند ، صورتی بیش نیست ؛ و در حقیقت آنها دین را در استخدام سیاست و آراء شخصیّهٔ خود درآوردهاند، و ملّت و رجال متعهد حق اعتراض و آزادی بیان را ندارند؛ فلهذا برای بیرون کشیدن دین از زیر مهمیز آنها ، و بلکه به تعبیّت درآمدن سیاست در زیر لوای دین ، بدین سخن لب گشودند .

به طور كلّى چون همهٔ عامّه از اهل تسنّن ، سلاطين و خلف و أمرا را هر چه باشند خليفهٔ الهى وا ُولوالامر مى دانند ، و اطاعت از آنها را واجب مى شمرند ، بنابراين در اين مكتب ، همهٔ مردم ضعيف ، و دين غير از صورت تحميلى دستگاه حاكمه نيست .

یکی از مهمترین جهات عقب ماندگی عالم تسنّن و کشورها و ملّتهای آنان همین امر است که: آنها پیروی از حاکمان جائر و ظالم را بر اساس تعلیم مکتب خود واجب میدانند؛ و علیهذا راه نجات به روی آنها مسدود است، مگر آنکه در این مهم به مکتب تشیّع بگرایند، و تبعیّت را فقط از رجال صالح و اولیاء خدا قرار داده، و اُولواالأمر را که در قرآن مجید آمده است منحصر به أئمهٔ اثناعشر شیعه بدانند.

ولیکن ندای تفکیک روحانیّت از سیاست ، در کشور شیعه ، صورت دیگری به خود داشت . منادیان این ندا میخواستند : نفوذ علماء و فقهاء شیعه را که دارای ارزشی معنوی و روحی هستند ، ساقط کنند، و تمشیت امور وجریان سیر اجتماع را از تحت نظر آنها بگردانند ، و در حقیقت آنها را منعزل کنند. و یا به عبارت دیگر : دیسن را تحت نظر سیاست درآورند ، و محکوم انظار و آراء خود بنمایند . و این خطری بود عظیم ؛ زیرا در حقیقت در حکم نسخ دین، و حقیقت و معنویّت و وجدان و عاطفه سیردن این معانی به بوتهٔ هلاک؛ و در عوض استکبار و خودآرائی و خودنگری و ظواهر تمدین ضالهٔ غرب و فرهنگ و رسوم ایشان را به روی کار آوردن، وملّت رادر منجلاب گناه و هوسات و غفلت غوطه و رساختن ، و در نتیجه حد اعلای بار را از آنها کشیدن

بوده است.

أصولاً تعبیر به واژهٔ روحانیّت نیز یکی از پدیده های ضالّهٔ کفر است ، که علماء اسلام را روحانی می گویند ؛ با آنکه علماء اسلام تنها روحانی نیستند بلکه مسلمانی هستند روحانی و جسمانی ، دنیوی و آخرتی ، اهل عبادت و سر و کار داشتن با مسائل روحی ، و اهل اجتماع و سیاست و سر و کار داشتن با مسائل مادی و طبیعی و دنیوی .

لفظ روحانی و روحانیّت در واژههای قرآن کریم و سیرهٔ رسول اکرم نیامده است. دین اسلام دین روحانیّت نیست. دین اسلام دین جسم، و روح، و عقیده، و اندیشه، و کار، و عبادت، و جهاد است، و جنبهٔ اختصاصی ندارد. و ایس حقیقت، مندک ّ شدن مفهوم سیاست و روحانیّت در یکدیگر است.

لفظ رُوحانی از مسیحیان است که آنها حضرت عیسی را پدر روحانی خود می دانند، و به کشیشها پدران روحانی می گویند . این لفظ از نصاری به مسلمین سرایت کرده است ، و در سخنان و کتابها و محاورات آنها وارد شده است ؛ و مع الأسف با غفلت بسیاری از علماء آنها جا گرفته است به طوری که می بینیم: علماء و فقهاء اسلام ، خودشان را روحانی می خوانند . یعنی با پذیرفتن این لقب و عنوان ، نیمی از سعادت و حیات خود را که همان آزادی در حقوق سیاسی باشد ، به دست خود مَجَاناً به دشمن تسلیم می کنند و گاه خودشان می گویند : ما روحانی هستیم ، ما را به مداخلهٔ در امور اجتماعی چه کار ؟

و این معنی در واقع ، مَسْخ و نَسْخ اسلام است . أَعَاذَنَا اللهُ مِنَ الْغَفْلَةِ . ما باید پیوسته به جای روحانی، لفظ عالم و فقیه بکار بریم؛ و به جای روحانیّون، علماء و فقهاء؛ و به جای روحانیّت لفظ فقاهت و علم را استعمال کنیم ؛ زیرا این لغات از اصطلاحات شرع است ، و معنای صحیح و جامع دارد .

و نظیر این لغات ، واژه های دیگری نیز هست که به دست استعمار بیدار وارد در اصطلاحات جامعهٔ مسلمانان شده ، و بالنّتیجه شرف و حیات و اتّحاد و تَوَلِّی و تَبَرِّی اَنها را به صورتهای مسخ شده و منکر جلوه داده است . مثلاً لفظ کفرو ایمان ، و کافر و مسلمان ، منسوخ شده ؛ و به جای آن لفظ خارج و داخل ، و خارجی و داخلی آمده است . هر کس در داخل کشور باشد او را داخلی گویند گرچه مشرک

و كافر باشد و هركس خارج باشد ، او را خارجي گويند ، گــرچـه مســلمان و متعــهّد باشد . و اين تعبير صد در صد غلط است .

و محصّل سخن آنست که: نه تنها اجماع بر لزوم تفکیک خلافت و نبوت نداریم ؛ بلکه إجماع محقّق و إتّفاق قطعی بر عدم لزوم داریم ، و بلکه اگر بیعت با أبوبکر را در سقیفه و در خفاء انجام نمی دادند ، هیچکس با بیعت با علی بن أبوبکر را در سقیفه و در خفاء انجام نمی دادند ، هیچکس با بیعت با أبوبکر مُنْکُر و غیر أبیطالب ، تردید و شکّی نداشت . و پس از جریان سقیفه ، بیعت با أبوبکر مُنْکُر و غیر معروف جلوه کرد ؛ و عامّه چنین توقّعی نداشتند ؛ و زمینه و جو را برای أمیر المؤمنین المَانِین المَا

و در سقیفه که أبوعبیدهٔ جــرّاح وعبدالرّحمــن بــن عــوف ، در فضــل قریــش و مهاجرین در برابر انصار سخن گفتند : مُنْذربن أرْقَم برخاست و گفت : مَا نَدْفَــعُ فَضْـلَ مَن ذَكَرْتَ وَ إِنَّ فِيهِمْ لَرَجُلاً لَوْ طَلَبَ هَذَا الأَمْرَ لَمْ يُنَازِعْهُ أَحَدُ ، يَعْنى عَلِى َّبْنَ أبيطالِب .

«ما فضیلت افرادی را که بر شمردی انکار نداریم ؛ ولی حقّاً در بین مهاجّرین مردی هست که اگر این خلافت را او طلب کند ، یک نفر با او منازعه و مخالفت نمی کند ؛ یعنی علی بن أبیطالب».

ابن أبی الحدید گوید: بَراء بن عَازِبْ می گوید: من همیشه از مُحبّان بنی هاشم بودم. چون رسول خدا گر رحلت کرد من ترسیدم که مبادا قریس برای خارج کردن امر خلافت از بنی هاشم، با همدیگر دستیاری و اجتماع کنند، و علاوه بر غصّهای که در دل از وفات رسول خدا گر داشتم، مانند حالت یک زن پریشان و متحیّر و شتاب زده، پیوسته چنین حالتی در درون من غوغا می کرد.

من کِراراً نزد بنی هاشم که در حجره برای دفع پیامبر مجتمع بودند رفت و آمد می کردم، و مِراراً از وجوه و بزرگان قریش جویا می شدم، و چون یکی از آنها را نمی یافتم سؤال و طلب می نمودم و پیوسته در این تفقّد و احوال پرسی بودم که ناگهان أبوبکر و عمر را نیافتم. و در این حال شخصی گفت: ایشان در سقیفهٔ بنی ساعِده هستند. و شخص دیگری گفت: مردم با أبوبکر بیعت کردند.

دیری نپائید که مواجه با أبوبكر شدم که روی می آورد و با او عُمر و

۱\_ «تاریخ یعقوبی» ، طبع بیروت ، ج ۲ ، ص ۱۲۳ .

أبُوعُبَيده و جماعتى از اصحاب سقيفه بودند. و همگى دامن لباسهاى صنّعانى را كه پوشيده بودند بر كمر بسته، و به هر كس كه عبور مىكردند او را محكم مىزدند و به طرف جلو مىآوردند و دست او را مىكشيدند بر دست أبوبكر بـراى بيعـت ؛ چـه بخواهد ، و چه نخواهد .

من از دیدن این منظرهٔ منکر ، بی تاب شدم ، و از آنجا با سرعت هرچه بیشتر به سوی بنی هاشم آمدم ، دیدم که درخانهٔ رسول خدا که درآن بنی هاشم مشغول تجهیز آن حضرت بودند بسته است . مَن در را محکم کوفتم و گفتم : مردم با أبوبكر بن أبی قحافه بیعت کردند .

عبّاس بن عبدالمطّلب گفت: تا آخر روزگار ای بنی هاشم خاک نشین شدید، ودست های شما به گِل آلوده شد! من به شما امرکردم، وشما مخالفت مرا نمودید! من درنگ کردم و با افکار پریشان که از هر طرف بر ذهنم خطور می کرد، با شدّت و سختی دست به گریبان بودم، تا شبانگاه دیدم که مِقْداد وسَلْمَانَ وَ أَبَاذَر و عَبَادَةً بنُ صَامِت وَ أَبُوهَیْم بن تَیّهان و حُذَیفه و عمّار می خواهند بیعت با أبوبکر را برگردانند و امر خلافت را شوری در مهاجرین قرار دهند . و این داستان به أبوبکر و عمر رسید . شبانه در پی أبو عُبیرة بن شُعْبة فرستادند . و از افکار ایشان کمک طلبیدند . مُغیره گفت: رأی من اینست که شما عبّاس بن عبدالمطّلب را ملاقات کنید ، و برای او در این امر خلافت نصیبی قرار دهید تا برای او و اولاد او باقی بماند ، و بدین طریق ناحیهٔ علی بن أبیطالب را قطع کرده اید!

شبانه أبوبكر و عُمر و أبوعُبَيده و مُغيره به راه افتادند، تا وارد بر عبّاس شدند. و این در شب دوّم از رحلت رسول خدا رسول خدا رسول خدا رسول جای آورد و گفت :

بدرستی که خداوند محمّد را به پیامبری برگزید و برانگیخت ، و او را ولی برای مؤمنان قرار داد . و خداوند بر مؤمنان منّت نهاد که او را در بین آنها قرار داد، و مؤمنان را محلّ اتّکاء و اعتماد او ساخت . تا اینکه آنچه رد در نزد خود بود، برای او

۱\_ این طرز روایت ابن أبی الحدید شافعی معتزلی است . و امّا در روایات شیعه وارد است که می خواهند با أمیرالمؤمنین علیّ بن أبیطالب الطّیکالا بیعت کنند .

اختیار کرد و بدان عالم برد. و امور مردم را به خود مردم سپرد تا آنکه برای خود خلیفهای اختیار کنند ، و در این تعیین اتّفاق کنند و اختلاف نورزند . و مردم مرا برای ولایت خود برگزیدند ، و برای سرپرستی خود انتخاب کردند؛ و من والی ولایت مردم شدم . و من به عَوْن خدا و تسدید او هیچگونه سستی و حیرت و ترسی در خود نمی بینم . و توفیق من از خداست توکّل بر او دارم و به سوی او بازگشت می کنم .

و پیوسته به من خبر میرسد که عیبگوئی و عیبجوئی به خلاف گفتار عامّهٔ مسلمین سخنانی می گوید ، و شما را پناهگاه خود قرار داده ، و شما قلعه و پناه استوار او بوده اید، و در کارهای عظیم و ناپسند و تازه متّکا و معتمد او! پس ناگزیر یا شما باید داخل بشوید در آنچه مردم در آن داخل شده اند، و یا آنکه آنها را از انحرافشان برگردانید!

و ما اینک به نزد تو آمدهایم ، و میخواهیم برای تو در امر خلافت نصیبی قرار دهیم ، تا برای تو و برای بازماندگان تو از اعقابت باقی بوده باشد ؛ زیرا که تو عموی رسول خدا گی میباشی ! با وجود اینکه همین مکان و منزلت تو را نسبت به پیامبر ، مسلمانان دیدهاند ، و مکان و منزلت اهل تو را نیز دیدهاند ؛ و معذلک امر خلافت را از شما برگردانیدهاند !

ای بنی هاشم قدری با رفق و مدارا و تأنّی رفتار کنید! رسول خدا گیست اهم از ما و هم از شماست!

در اینجا عُمَر کلام او را قطع کرده ، و به عنوان جملهٔ معترضه بر اساس رویهٔ خود درخشونت و وعید و بیم، و به منظور و مقصود رسیدن خودازسخت ترین وجوه شروع به سخن کرد و گفت: آری سوگند به خدا که ما برای درخواست و حاجتی به نزد شما نیامده ایم ، و لیکن ناپسند داشتیم که در آنچه مسلمانان بر آن اجتماع کرده اند ، عیبگویی و عیبجوئی از جانب شما باشد تا بالنتیجه امر عظیم و ناپسند بر غیر مجرای استوار قرار گیرد ، و پیوسته بزرگ شود ، و ورم کند ، و بین شما و مسلمانان امور ناگوار صورت گیرد . پس شما مصلحت خود را و مصلحت عامّهٔ مسلمانان را در نظر بگیرید . و سپس ساکت شد .

در این حال عبّاس شروع به سخن کرد ، و حمد و ثنای خداوند را به جای آورد ، و پس از آن گفت :

خداوند محمّد را همان طور که بیان کردی به عنوان نبوّت برانگیخت، و او را ولی مؤمنان قرار داد و به واسطهٔ او بر امّت منّت نهاد ؛ تا اینکه او را به نزد خود برد، و برای او اختیار کرد ثوابهائی را که در نزد خودش است . و مردم را واگذاشت تا برای خود اختیار کنند ، و حرکت و اختیار آنها اصابهٔ به حق کند ، و از اعوجاج و کژی هوای نفس اجتناب نمایند .

اینک اگر تو به واسطهٔ رسول خدا خلافت را طلب می کنی ، پس حق ما را اخذ کردهای ! و اگر به واسطهٔ مؤمنین طلب می کنی ! ما از مؤمنین هستیم ، و أبداً در امر خلافت شما قدمی فرا ننهاده و جلودار نبودهایم ، و در میان مردم و جمعیّت نیامدهایم ، و وفور و فراوانی عقل و درایت در میان ما کاهش نکرده است و به زوال نرسیده است . پس اگر این امر خلافت ، از مؤمنین بر شما لازم گردیده است ، چگونه لازم شده در حالی که ما ناپسند داشتیم ؟ و چقدر این دو گفتار تو از هم دور است که می گوئی : مؤمنین در تو طَعْن می زنند و عیب می گویند؛ و می گوئی: مؤمنان به تو میل کرده و تو را انتخاب نمودهاند!

و امّا آن سهمیّه ای که از خلافت میخواهی به ما بَذْل کنی ، اگر حق توست و میخواهی به ما عطا کنی ، برای خودت نگهدار ، ما را به آن نیازی نیست! واگر حق مؤمنین است ، تو چنین حقی از جانب آنها نداری که چنین بخششی بکنی! و اگر حق ماست ، ما راضی به بعضی از این حق غیر بعض دیگر آن نیستیم!

و این مطالبی که به تو میگویم ، نه از جهت اینست که میخواهم تو را از این امری که در آن داخل شدهای منصرف کنم ، ولیکن به جهت آنست که در بیان ، اتمام حجّتی است که باید حقّش ادا شود .

و امّا اینکه می گوئی : رسول خدا را از ما و از شماست ؛ رسول خدا از درختی است که ما شاخههای آن درخت می باشم ؛ و شما همسایگان آن درخت .

و امّا ای عُمَر اینکه گفتی: تو بر ما از مردم می ترسی ؛ آری این چیزی است که شما اوّل آن را پیش فرستادید، و طلیعهٔ مصائب را پدید آوردید؛ و بالله المستّعَانُ . '

١\_ «شرحنهج البلاغة» ، طبع دار إحياء الكتب العربيّة ، ج ١، ص ٢١٩ تا ص ٢٢١.

و همین مضمون از جریان را أحمد بن أبی یعقوب کاتب عبّاسی معروف به یعقوبی در تاریخ خود نقل کرده است ، با این تفاوت که چون بَراء بن عازب به در خانهای که بنی هاشم در آن بودند ، آمده ، و در را زد ، و گفت : با أبوبکر بیعت کردهاند ؛ بعضی از آنها گفتند: هیچگاه مسلمین کار تازهای را که از ما مخفی باشد نخواهند کرد ، و ما أولی و سزاوار تریم به محمّد . عبّاس گفت : فَعَلُوهَا وَ رَبِّ الْكَعْبَةِ سوگند به پروردگار کعبه که کردند دربارهٔ خلافت آنچه را می خواستند .

و مهاجرین و انصار شک در خلافت علی نداشتند . و چون از منزل خارج شدند ، فضل بن عبّاس که سخنگوی قریش بود گفت : یَا مَعْشَرَ قُرَیْش ! إِنَّـهُ مَـا حَقَّتْ لَکُمُ الْخِلاَفَةُ بِالتَّمْوِیهِ ، وَ نَحْنُ أَهْلُهَادُ وَنَکُم ْ ، وَ صَاحِبُنَا أُولَی بِهَا مِنْکُمْ ! ً

«ای جماعت قریش! برای شما خلافت با خدعه و مکر ثابت و مستقر نمی شود! و ما اهل خلافتیم نه شما! و صاحب ما (علی) به خلافت سزاوار تراست از شما»!

و عُثْبَةُ بْنُ أَبِى لَهَب برخاست، و گفت : مَا كُنْتُأخْسِبُ أَنَّ الأَمْرَ مُنْصَرَفٌ عَنْ أُوَّلُرِ النَّاسِ إِيمَاناً وَ سَابِـقَّـةً وَ آخِرِ النَّاسِ عَهْداً بالنَّبِيِّ وَمَـن ْ

مَـن ۚ فَيـهِ مَـا فِيهِم ۚ لَا يَمْتَرُونَ بِهِ

عَنْ هَاشِمِثُمَّ مِنْهَا عَنْ أَبِى الْحَسَنِ ١ وأَعْلَمِ النَّـاسِ بِالْقُـرْآنِ وَالسُّنَنِ ٢ جَبْرِيلُ عَوْنٌ لَمُونِي الْغَسْلِ وَالْكَفَنِ ٣ ولَيْسَ فِي الْقَوْمِ مَا فِيهمِن الْحَسَن ٤٠

مَن ذَاَّلَذِي رَدَّكُمْ عَنْهُ فَنَعْلَمَهُ هَا إِنَّ بَيْعَتَكُم مِن أَغْبَن الْغَبْن

به خُزیمة بن ثابت ذوالشَّهادتین که محل ومرتبت اودرصحابه بدانحد بوده است که: رسول خدا گُلُلُّ به گواهی او تنها بدون ضمیمه با شاهد دیگر حکم می کردند ، نسبت داده است که : چون شنید که با أبوبکر

۱ دهن أبداً چنين نمي پنداشتم كه امر خلافت را از بني هاشم و بالأخص ً از حضرت أبوالحسن برگردانند.

 $\triangleright$ 

بيعت كردهاند ، اين ابيات را خواند .

و مرحوم محدّث أرموى در «تعليقهٔ نقض» گويد: اين اشعار را سيّد مرتضى در كتاب «الفصول المختارة» به ربيعة بن الحارث بن عبدالمطّلب نسبت داده است. وقاضى نورالله شوشترى در مجلس سوّم از كتاب «مجالس المؤمنين» در ترجمهٔ عبّاس بن عُتْبَة بن أبى لَهَب اين قول را اختيار كرده است.

قاضی نورالله چنین گوید که: «در کتاب «إصابه» مسطور است که پدر عباس بن غُتْبَه یعنی غُتْبه به دعای حضرت پیغمبر، کافر مُرد. و ازاوفرزند همین عبّاس ماند؛ودرروز وفات آن حضرت جوانی رسیده بود؛ و پسری داشت که نام او فَضْل بود، و شاعری مشهور است ؛ و اوست صاحب قصیدهٔ مشهوره در حق مرالمؤمنین علی که مطلع آن این است : ما کُنت أُحْسِبُ إلی آخر أبیات».

و سپس قاضی نورالله گفته است: «بعضی گفته اند که : این شعر از حسّان بن ثابت است که درایّام خلافت ابوبکر پیش از آنکه عثمان او را به بیت المال ، مُخْلِص فدائی خود سازد و اورا ازوادی محبّت أمیر دور اندازد ، آن ابیات را گفته است . و قاضی بیضاوی در تفسیر خود و غیر او در غیر آن ، تصریح به آن نموده اند. أقول: «مؤیّد این حمل اینست که درشرح شیخ محمّد محیی الدین شیخ زاده برتفسیر «بیضاوی» در ج ۲ ، ص ۱ ، بعد از بیت اول ، بیت دوم را بدین عبارت آورده است :

ألَيْسِ أُولٌ مَن صلَّى لِقِبْ لَتِ كُم و أَعْرِف النَّاسِ بِالنَّهُ آنِ والسُّنَن

و گوید: این ابیات از حسّان بن ثابت انصاری است». و أصّح آن است که: آن اشــَعار از ربیعــة بــن الحارث بن عبدالمطّلب است که در وقت بیعــت مــردم بــه أبوبكــر گفتــه اســـت ؛ چنانچــه حضــرت مرتضــی علم الهدی در کتاب «مجالس» به آن تصریح نموده است .

و قرینهٔ نسبت کذب او به پسر عبّاس بن عتبه آن است که مضمون این مصراع را که: «مَا کُنْتُ أَحْسِبُ هَذَا ایمْرَ مُنْصَرِفًا» کسی می تواند بگوید که پیش از انصراف خلافت از حضرت امیر موجود باشد، و گمان انصراف خلافت را از آن حضرت نداشته باشد. و ظاهر است که عبّاس را در زمان انصراف خلافت، چنین پسری نبود؛ به خلاف حَسّان که در زمان حضرت پیغمبر بوده، و انصراف آن امر خطیر از حضرت امیر در ضمیر او نبوده، و گمان آن را نمی کرده است.» انتهی کلام قاضی نورالله.

در كتاب سُلَيْم بن قيس هلالي اين ابيات را در ضمن خبر طويلي به عباس بن عبدالمطّلب نسبت داده است . بدين عبارت كه : فَحْرَجُوا مِنْ عِنْدِهِ ، و أَنْشَأَ الْعَبَّاسُ يَقُول : مَا كُنْتُ أَحْسِبُ \_ إلى آخر .

و این حدیث را مجلسی ـ رحمة الله علیه ـ درجلد هشتم «بحار»در باب غصب خلاف ـ ت (ص ۵۷ ج ۸ طبع کمپانی) نقل کرده است . و اشاره به این قول و ناظر به این روایت است آنچه صاحب «رَوْضَة الصّفا» در اواخر جلد دوم از کتاب خود ، در ضمن بیان اموری که در دَوْمَةُ الجَنْدَلُ روی داده است ، گفته است به این عبارت :

«امًا عدىً بن حاتم طائى ، در اين مقام به مخالفت آمده و گفت كه : مقاتله كردن ، بى رخصت امام وقت جايز نيست. و اين صورت بر اهل حجاز و عراق بسيار شاق آمد، خصوص بربنى هاشم، و ايشان زبان به ابياتى كه عبّاًس بن عبدالمطلّب در وقت بيعت أبوبكر انشاد كرده بـود ، گويـا كردنـد كه مضـمون آن ابـيات

۲ ـ از ولّلین کسی کـه از میان مردم ایمان و سابقه دارد ؛ و داناترین مردم است به قرآن و سنّتهای پیغمبر .

۳ ـ و از آخرین کسی که عَهْد با پیغمبر داشته است ، و جبرائیل در تَغسیل و تکفین بیامبر با او کمک کار بوده است .

٤ ـ آن كسى كه آنچه از كمالات در قريش است ، بدون شك در او هست ؛ وليكن آن محاسن و مكارمي كه در اوست ، در تمام قوم قريش يافت نمي شود» .

أميرالمؤمنين الطِّيِّكُ كسى را فرستادند ، و او را از اين نوع گفتار نهى نمودند .

و از جمله مطالبی که در «تاریخ یعقوبی» اضافه دارد آنست که: از جملهٔ متخلّفان از بیعت أبوبكر، أبوسفیان بن حَرْب بود، و می گفت: أرضیتُم ْ یَا بَنی عَبْد مَناف أَن ْ یَلِی هَذَا الأَمْرَ عَلَیْكُم ْ غَیْرُكُم ْ ؟! و قَالَ لِعَلِی ّبْنِ أبیطالِب : أَمْدُدْ یَدَكَ أَبَایعْكَ \_ و ً عَلی مُعَهُ قُصَی الله و قَالَ :

بَنى هَاشِمِ لاَ تُطْمِعُوا النَّاسَ فِيكُمُ فَمَاالأمْرُ إلاَّفِيكُمُ وَ إلَيْكُمُ أَبَاحَسَن فَاشْدُدْ بِهَا كَفَّ حَازِم

وَ لاَسِيَّمَاتَيْمَ بْنَ مُسرَّةً لَوْ عَدِي ّا وَ لَيْسَ لَهَا إِلاَّ أَبُوحَسَن عَلِي ٣ فَإِنَّكَ بالأَمْرِ الَّذِي يُرْتَجَى مَلِي ٣

> **∢** اینست :

ندانم خلافت چرا مُنْصَرِف نه او اوّلين مُقْبِل قبله بود ؟ نه اقرب به عهد نبی بوداو؟ جز او مجمع جمله اوصاف كيست؟

شد از هاشم آنگاه از بوالحسن؟ نه او أعلَم وحى بود و سننن؟ معين جبرئيلش به غَسْل و كَفَن؟ ز قدر عَلِي و ز خُلْق حَسَن؟

و قاضى نورالله در «مجالس المؤمنين» اشاره به اين مطلب دارد در آنجا كه گفته (اوائـل مجلـس سوّم، ترجمهٔ عبّاس بن عبدالمطّلب، ص ٣٨، طبع اول): «صاحب روضة الصّفا» آورده كه در وقتى كه أبوبكـر خلافت را از روى جلافت غصب نمود، عبّاس چند بيتى انشاء كرد كه مضمون آن أبيات ايـن اسـت: ندانـم خلافت چرا منصرف؟ الى آخر ابيات».

و در «بحار» (ج ۸، ص ۱۸) از ابن أبی الحدید نقل کرده که او گفته است : و قال بعض وُلَد أبی لَهَب بن عبدالمطّلب : مَا کنت أحسبُ \_ إلی آخر أبیات . و بالجمله نسبت این ابیات به خزیمه بن ثابت در جائی دیده نشده است . گرچه خزیمه در باب امامت أمیرالمؤمنین السَّکِالاً اشعاری دارد ولیکن این ابیات نیست .(نقض ص ۳۰ و ص ۱۳۱) .

## وَ إِنَّ أَمْ رَءاً يَرْمِى قُصَى " وَرَآءَهُ عَزِيزُ الْحِمَى وَ النَّاسُ مِن عَالِب 'قُصِيَّ ٤

«ای پسران عبد مناف! آیا راضی شدید که: غیر از شما در آین خلافت رسول خدا، ولایت و حکومت بر شما کند ؟! و به علی بن أبیطالب گفت: دستت را دراز کن، من با تو بیعت کنم ـ و تمام فرزندان قُصَی با علی بودند ـ و گفت:

۱\_ «ای بنی هاشم در ولایت و حکومت بسر خودتان ، ایس مردم را به طمع نیندازید! و بالأخص ابوبكر را كه از طائفهٔ تیم بن مُرّة است ؛ و عمسر را كه از طائفهٔ عدی است .

۲ \_ امر خلافت و امارت نیست مگر در میان شما و به سوی شــما ؛ و بـرای آن
 هیچکس سزاوارتر نیست مگر أبوالحسن علی بن أبیطالب .

٣ ـ اي أبوالحسن محكم و استوار بدار به خلافت دست متين و راستين و

۱- نسب أمیرالمؤمنین النَّاكِی با أبوسفیان در عبد مناف که او پسر قُصَی است به یکجا میرسد: أبوالحسن : علی بن أبیطالب بن عبدالمطّلب بنهاشم بن عبدمناف بن قُصَی بن کِلاببن مُره ، وأبوسفیان: صَخْربن حَرْب بن أمیة بن عبدشمس بن عبد مناف بن قُصی بن کلاب بین مُره ، و علیهذا علی بین أبیطالب قرشی هاشمی است ، و أبوسفیان قرشی أموی است ، و هر دو نفر از فرزندان عبد مناف هستند که از او دو فرزند از یک شکم به وجود آمد ، نام یکی را هاشم و نام دیگری را عبد شمس گذارد . بنیهاشم از فرزندان هاشم که پسر عبد مناف است ، و بنی اُمیّه از پسران اُمیّه که نوادهٔ عبد مناف است . و علیهذا این دو طائفه با هم از بنی أعمام هستند . و در این ابیات أبوسفیان می گوید : ای علی ، تمام فرزندان قصی چه از بنی اُمیّه و چه از بنی هاشم همگی پشتیبان و یار تو هستند .

۲\_ غالب بن فهر بن مالک بن نَضْر بن کِتَاته ، نام جد اعلای مُرَّة بن کعب است : مُر و بین کعب بین لؤی بن غالب . و چون أبوبکر و عمر از اولاد غالب هستند و نسبشان با بنی هاشم وبنی اُمْیّه بسیار دور بنبراین أبوسفیان می گوید : که آنها از اشخاص غیر معروف عرب هستند و در نسب با ما و شما بسیار دور میباشند، نباید حکومت کنند و حکومت باید به دست بنی هاشم برسد کهازنزدیکان رسول خدا هستند.ودر اینجا می بینیم آنچه أبوسفیان را به درد آورده است ، ریاست و حکومت افراد بعیدالنسباست ؛ فلهذا می گوید : بنی هاشم بر ما حکومت کنند بهتر است زیرا از نزدیکان در نسب هستند . و روی همین اصل خویشاوندی و نگهداشتن قرابت نسبی ، میخواست با أمیرالمؤمنین العَلَیْل بیعت کند و تمام بنی عبد مناف را برای کمک آن حضرت بسیج کند،وشهر مدینه را پر از سواره و پیاده کند؛ نه برای خدا و رضای خدا و إعلاء کلمهٔ اسلام و توحید و قرآن؛فعلیهذا روی همین جهت بود که أمیرالمؤمنین تقاضای اورارد کردندوبیعتاورا نپذیرفتند و گفتند : تو پیوسته برای اسلام جستجوی شر می کردهای !

۳ عبدالجلیل قزوینی رازی در کتاب «نقص» ص ۳۰ این ابیات را از أبوسفیان بن حرب ذکر کرده است که در روز بیعت أبوبکر به در حجرهٔ علی آمد ، و این ابیات را به آواز بلند خواند .

مضبوط و موثوق خود را! زیرا که تو برای این خلافت وحکومتی که مورد امیـد و درخواست میباشد توانا و مقتدری!

2 ـ و حقّاً و حقیقة آن مردی که تمام فرزندان قُصَی اعم از بنیهاشم و بنی اُمیّه و غیرهم در پشت سر او بوده و نگهبان و نگهدارش بوده و برای او تیرها را رها کنند ، بسیار منیع و عزیز است ، و قابل شکست و ضعف نیست ؛ و در حریم قدرت او کسی را توان نیست که وارد شود . ولیکن مردم از أبوبکر و عُمَر که از فرزندان غَالِب هستند، دورند» .

شیخ مفید که این أبیات را از أبوسفیان روایت کرده است ، در پایان آن آورده است که :

ثُمَّ نَادَى بِأَعْلَى صَوْتِهِ: يَا بَنِي هَاشِمِ! يَا بَنِي عَبْدِ مَنَافِ! لَرَضِيتُـمْ أَنْ يَلِـيَ عَلَيْكُـمْ أَبُوفَصِيل: الرَّذْلُ ابْنُ الرَّدْلِ؟! أَمَا وَاللّـهِ لَوَّ شِئْتُم ْ لأَمْلأَنَّهَا عَلَيْهُم ْ خَيْلاً وَ رَجِلاً!

«و پس از آن أبوسفیان با بلندترین صدای خود فریاد کشید : ای پسران هاشم! ای پسران عبدمناف! آیا می پسندید که بر شما حکومت کند این کره شتر: پست و فرومایه و قبیح؟ سوگند به خدا که اگر بخواهید من شهر مدینه را برای دفع ایشان از سواره نظام و پیاده نظام پر می کنم»!

فَنَادَاهُ أَمِيرُ الْمُؤْمِنِينَ عَلَيْهِ السَّلاَمُ: لرْجع ْ يَا أَبَا سُفْيَانَ ! فَوَاللهِ مَا تُريدُ الله بَمَا تَقُولُ ! وَ مَا زِلْتَ تَكِيدُ الإَسْلاَمَ وَ أَهْلَهُ! وَ نَحْنُ مَشاغِيلُ برَسولِ اللهِ صَلّى الله عليه وآله و سلّم ؛ و عَلَى كُلِّ امْرئ مَا اكْتَسَبَ ؛ وَ هُوَ وَلَى ٌ مَا اخْتَقَبَ !

«در ایس حال ام المؤمنین السکیلا او را از دور صدا زدند که: برگردای ابوسفیان! سوگند به خداوند که تو در این گفتارت، خدا را مد نظر نداشتهای! و همیشه در صدد کید و مکر برای اسلام و اهل اسلام بودهای! و ما اینک به تجهیز جنازهٔ رسول خدا صلّی الله علیه وآله وسلّم اشتغال داریم! و هر مردی که هر عملی بجا آورد بر عهدهٔ خود اوست ؛ و خود ضامن و نگهبان گناهانی است که مرتکب می شود»!

أبوسفیان به مسجد رسول الله درآمد ، دید که بنی اُمیّه همگی مجتمعند؛ و خواست آنها را تحریک کند و برای بدست گرفتن حکومت برانگیزاند . آنان موافقت نکر دند .

فتنه و امتحان شدیدی همه را گرفت ، و بلیّه و فساد شامل همه شد ، و حوادث بدی روی داد که شیطان در آنها متمکّن بود ؛ و اهل عدوان و باطل و انحراف در آن حوادث کمک نمودند ، و برای دفع آن حوادث سوء و إنکار آن ، اهل ایمان باآن حوادث روبرو نشدند ، و صاحبان ولایت را مخذول و تنها گذاشتند ، و اینست تأویل قول خداوند عز وجل که می فرماید : واَتُقُوا فِتْنَةً لاَ تُصِیبَنَ الَّذِینَ ظَلَمُوا مِنْکُمْ خاصَّةً او و بپرهیزید از فتنه و بلا و امتحانی که چون فرا رسد ، تنها به کسانی که از شما ظلم کردهاند نمی رسد (بلکه همه را فرا می گیرد)).

و در وقت سقيفه و رحلت رسول الله خالِدُ بْنُ سَعيد غائب بود ؛ ازسفر آمد ، و نزد على بن أبيطالب آمد ، و گفت : بيا من با تو بيعت كنم فوالله مَا فِي النَّاسِ أَحَدُ أُولُى بِمَقَامٍ مُحَمَّدٍ مِنْكَ . «سوگند به خدا كه در تمام مردم كسى مانند تو كه سزاوار تر به مقام محمّد باشد يافت نمى شود»!

و جماعتى به دور على بن أبيطالب گرد آمدند، و از او تقاضا مى كردند كه بيعتشان را قبول كند. حضرت به آنها گفت: أغْدُوا عَلَى هَـذَا مُحَلِّقِيـنَ الرُّؤُوسَ. فَلَـمْ يَعْدُ عَلَيْهِ إِلاَّ ثَلاَثَةٌ نَفَر.

«شما برای انجام این امر ، فردا صبح نزد من آئید با سرهای تراشیده! و درنزد آن حضرت در فردا صبح فقط سه نفر آمدند».

و به أبوبكر و عمر خبر رسيد كه : جماعتى از مهاجرين و انصار با على بن أبيطالب در منزل فاطمه دختر رسول الله مجتمع شدهاند . آنان با جماعتى آمدند تا برخانه فاطمه هجوم آوردند. وعلى با شمشير ازمنزل خارج شد،و عمر او را ديد،وعمر با او گلاويز شد ، و شمشيرش را شكست ، و داخل در خانه شدند .

فاطمه از منزل خارج شد ، و گفت : سوگند به خدا که یا خارج شوید ، و یا من موهای خود را پریشان میکنم و سر خود را برهنه میکنم و نالهٔ خود را بهخداوند میرسانم! آنها خارج شدند ، و تمام کسانی که در منزل بودند خارج شدند ، و تا چندین روز بعد اشخاصی که در منزل فاطمه بودند و خارج شدند بیعت نکردند ، و

١ - آية ٢٥ ، از سورة ٨ : انفال.

۲\_ «ارشاد مفید» طبع سنگی ، ص ۱۰۶ و ص ۱۰۵.

بعداً یکی پس از دیگری شروع کردند به بیعت کردن . و علی بیعت نکرد مگر بعـــداز شش ماه ؛ و گفته شده است بعد از چهل روز . <sup>۱</sup>

و ابن أبى الحديد با سند خود گويد: چون تعداد متخلّفين از بيعت با أبوبكر از ميان مردم بسيار شد، وأبوبكر وعمر بر على الكيكالا سخت گرفتند، أم مسطّح بن أثاثة لا از منزل بيرون آمد، و در برابر قبر حضرت رسول الله كيك ايستاد، و اين اشعار را انشاد كرد:

كَانَت المُور وَ أَنْبآء و هَنْبَشَة للهُ لَو كُنْتَ شَاهِدَهَا لَمْ تَكْثُر الْخَطْبُ ١ كَانَت اللهِ تَكْثُر الْخَطْبُ ١ كَانَت اللهِ اللهِ الْمُ الْحُطْبُ ١ كَانَت اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ وَلَا تَغِب ٢ عَلَى اللهُ اللهُ

۱\_ «جریانات و خبرها و شدائدی که موجب گفتـــار مختلـف شــده پیـش آمــد کرده است،که ای پیغمبر اگر تو شاهد آنها بودی وحضور داشتی این گونه امور عظیــم و ناپسند و مکروه اتّفاق نمیافتاد .

۲ \_ ما تو را از دست دادیم! و همچون زمین خشک که بارانهای درشت و زنده کننده را از دست بدهد، از فیوضات تو محروم شدیم،وطائفهٔ تو ای پیامبرمختل و یاشیده شدند! بیا و حاضر باش و از آنها غائب مباش»!

و در دنبال این قضیّه ، ابن أبی الحدید با سند خود از أبوالأسود روایت می کند که: رجالی از مهاجرین از بیعت أبوبکر بدون مشورت به غضب آمدند ، و علی و زُبیر غضبناک شدند ، و با خود سلاح برداشته و داخل خانهٔ فاطمه شدند. عمر نیز با جماعتی به سمت خانهٔ فاطمه آمد، و با او اُسیّد بن حُضیّر و سَلَمَة بن سَلاَمَة بن سَلاَمَة بن وَقُـش ْ که از بنی عبدالأشهل بودند ، همراه بودند .

فاطمه بر روی آنها صیحه زد، و آنها را به خدا سوگند داد . ایشان شمشیر

۱\_ «تاریخیعقوبی» ، ج ۲ ، ص ۱۲۳ تا ص ۱۲٦ .

۲ أمّ مِسْطح دختر أبورهُم بن مطلب بن عبد مناف است كه قرشیهٔ مطلبیّه است.واسم أبورهُم أنیس است. أم مسطح دخترخالهٔ أبوبكر بوده و مادرش دختر صخر بن عامر است. و گفته شده است كه اسم مادرش سَلْمَى دختر صخر بن عامر بن كعب بن سعد بن تیم بن مُرة است. «أسدالغابة» ج ٥ ، ص ٦١٨ از طبع قدیم ؛ و از طبع جدید شَعْب ج ٧ ، ص ٣٩٣).

۳\_ این ابیات را که مجموعاً هشت بیت است در «احتجاج طبرسی» طبع نجف ، صبح ۱، ص ۱٤٥، به حضرت فاطمهٔ زهراء \_ سلام الله علیها \_ نسبت میدهد که در آخرخطبهٔ معروف خود انشاد کردهاند .

على و زبير را گرفتند و به ديوار زدند وهردو را شكستند،وعمر هر دو راخارج كـرد، و آنها را به مسجد برد براى آنكه بيعت كنند . و سپس أبوبكر به خطبـه برخاسـت ، و از آنها معذرت خواست و گفت : إنَّ بَيْعَتِي كَائت ْ فَلْتَةً و قَى اللّـهُ شَرَّهَا . ا

«بیعت من از عدم تأمّل و تدبیر و بدون ملاحظهٔ جوانب و صلاحدید انجام گرفته است . خداوند مردم را از شر آن بیعت و از عواقبش محفوظ داشت».

باری ، عجب اینجاست که : این کارهائی که خلفای انتخابی و دست اندرکارانشان انجام دادند ، به نام دین و به عنوان یاری دین بوده است و با برچَسْب اسلام و مُهر و موم آن به جای آورده شده است . این بسیار عجیب است که: چگونه کسی صددرصد راهی را که درست در جهت مخالف مطلوب است میرود، و با علم و اطّلاع به مخالف آن ، هوای نفس چنان وی را کور و کر میکند کهدرست با یکصد و هشتاد درجه زاویه ، بر خود تلقین میکند که در صراط مستقیم طی طریق میکند . این از تسویلات نفس است ؛ چنانکه خداوند در قرآن کریم فرماید :

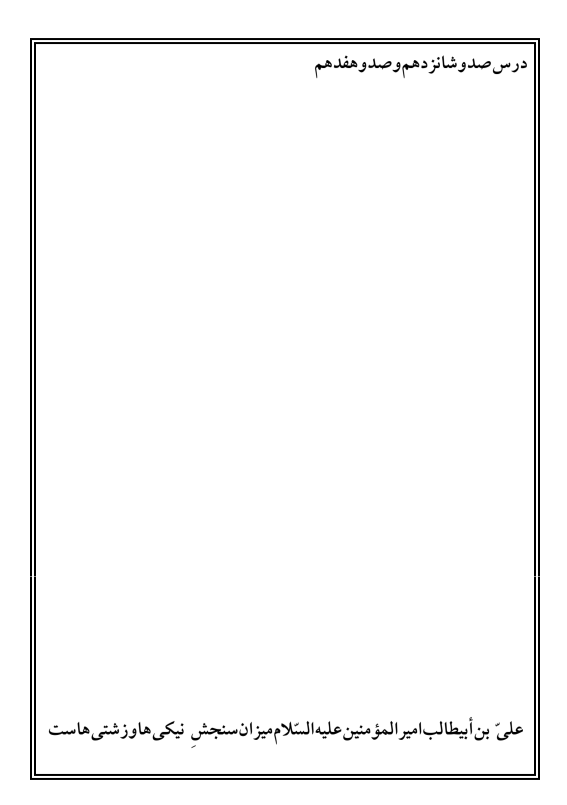
إِنَّ الَّذِينَ لِ تُدُّوا عَلَى أَدْبَارِهِمْ مِن ْ بَعْدِ مَا تَبَيَّنَ لَهُمُ الْهُدَى ، الشَّيْطَانُ سَوَّلَ لَهُمْ وَ أَمْلَى لَهُمْ . '

«آنان که بعد از آنکه راه هدایت برای آنها روشن گشت ، به دین خدا پشت نموده و به قهقراء برگشتند و مرتد شدند، شیطان لعین،کفر را در نظرشان جلوه داد، وبا فریب دادن به آرزوها و آمال در غَی و گمراهی فروشان برد ، و آن گمراهی را بر آنها دوام بخشید».

١- «شرحنهج البلاغه» طبع دار إحياء الكتب العربيّة ، ج ٢ ، ص ٥٠ .
 ٢- أية ٢٥ ، از سورة ٤٧ : محمد صلّى الله عليه وآله .

ءَامَنُوا لاَ تَرْفَعُوا أَصْوَاتَكُمْ فَوْقَ صَوْتِ النَّبِيِّ وَ لاَ تَجْهَرُوا لَمهُ بِالْقَوْلِ كَجَهْر بَعْضِكُمْ فَوِقَ صَوْتِ النَّبِيِّ وَ لاَ تَجْهَرُوا لَمهُ بِالْقَوْلِ كَجَهْر بَعْضِكُمْ لِلَّ يَشْعُرُونَ ». امّا والله لقد سَمِعُوا وَ وَعَوْهَا ولكن لَبَعْض لَنْ تَحْبَط أَعْمَالَكُم وَ أَلْتُهُمْ لا تَشْعُرُونَ ». امّا والله لقد سَمِعُوا وَ وَعَوْها ولكن حَلِيَتً اللهُ نِمَا كَانوا يعملون .

و صلّى الله على رسوله ، و على على أميرالمؤمنين ؛ و علّى الصّديقة الطّاهرة فاطمة الزهراء بنت الرَّسول،المكسورة الضّلع، المجهولة القدر، المخفية القبر، المظلومة المضطهدة بالجور، و الشهيدة في إعلاء كلمة الاسلام و نقى الزّيغ و الهوى ؛ و على الائمّة المعصومين . و لعنةالله على أعدائهم أجمعين من الآن إلى قيام يوم الدّين ، و لأحول و لا قوّة إلا بالله العلى العظيم .



# درس صد و شانزدهم و صد و هفدهم بسم الله الرّحيم

و صلّى الله على محمَّد و آله الظّاهرين ؛ و لعنة الله على أعدآئهم أجمعين؛ من الآن اللي قيام يوم الدِّين ؛ و لا حَوْل و لا قورَّة إلاّ بالله العلى العظيم.

قالَ الله الحكيمُ في كِتابهِ الكريم:

الم \_ أَحَسِبَ النَّاسُ أَنْ يُشْرَكُوا أَنْ يَقُولُوا آمَنَّا وَ هُمْ لاَ يُفْتُنُونَ \_ وَ لَقَدْ فَتَنَّا الَّذِينَ مَعْمَلُونَ مِنْ قَبْلِهِمْ فَلَيَعْلَمَنَّ اللهُ الَّذِينَ مَعْمَلُونَ مِنْ قَبْلِهِمْ فَلَيَعْلَمَنَّ اللهُ اللهِ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهِ اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ اللهُ اللهِ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهِ اللهُ اللهُ

«آلم ـ آیا مردم چنین پنداشتند که به مجرد آنکـه گفتند: ما ایمان آوردهایم؛ رهاشان می کنند، و دست از آنها برمی دارنـد ، بـدون اینکـه آنان را امتحان کننـد؟ و حقاً ما آزمایش نمودیم آن اُمّتهائی را که قبل از ایشان بودهانـد پـس همانـا خداونـد البتّه می داند چه کسانی راست گفتـهاند، و چـه کسانی دروغ گویانند؟ آیا آنان کـه کارهای زشت را بجای می آورند چنین پنداشتند که از ما و حکـم مـا جلـو می افتنـد و پیشی می گیرند؟ ایـن بـد قضاوت و حکمی اسـت کـه می نمایند. کسی کـه اُمیـد زیارت و لقای خدا را دارد، حقاً مدّت خدا سر آمده و به زیارت و لقاء خدا می رسد؛ و حقاً خداوند ، او فقط شنوا و داناست . و کسی که مجاهده در راه خـدا نماید ، بـرای نفس خود مجاهده نموده است ، و حقاً خداوند از جمیع عالمیان بی نیاز است».

در «نهج البلاغه» در ضمن خطبهای که با آن اهل بصره را مخاطب فرموده است ، اینطور وارد است که : مردی در برابر او برخاست و گفت : ای امیرالمؤمنین، به

١ آيات يكم تا ششم از سورهٔ عنكبوت : بيست و نهمين سوره از قرآن كريم .

«امیرالمؤمنین العینی در جواب گفتند: چون خداوند آیه الم \_ أخسب التیاس أن یشرکوا آن یه و گوا آمنا و هم لا یفتئون را نازل کرد ، من در عین آنکه می دانستم در زمانی که رسول خدا است و در میان ماست این فتنه بر ما فرود نمی آید، ازاو پرسیدم: این فتنه و امتحانی را که خداوند به تو خبر داده است کدام است؟ رسول خدا فرمود:ای علی امت من پس از من امتحان می شوند و به فتنه دچارمی گردند. گفتم: ای رسول خدا مگر شما در روز جنگ احد که شهیدانی از مسلمانان به شهادت رسیدند و لیکن من به فوز شهادت نائل نشدم و این بر من گران آمد، به من نگفتید: بشارت باد بر تو زیرا که شهادت در پشت سر تو است ؟ و پس از ایس کلام، رسول خدا به من فرمود: این امر شهادت بر تو واقع می شود؛ آیا صبر تو در برابر آن پست بلکه از جاهای شکر است و از جاهای بشارت است.در این حال رسول خداب من فرمود: ای می بزودی با مالهایشان مورد فتنه و آزمایش قرار خواهند من فرمود: ای علی این امّت من بزودی با مالهایشان مورد فتنه و آزمایش قرار خواهند گرفت و بر خدا با دینشان منت می گذارند، آرزوی رحمت خدا را در سر می پرورند و

١\_ «نهج البلاغة» خطبة ١٥٤.

از غضب و سطوت او خود را در امان می پندارند، و محرّمات او را با شبهههای دروغین و آراء و خیالات سست و بی اساس حلال می شمرند، و بر این اصل خمر را به نام نبیذ می خورند، و مال رشوه و حرام را به عنوان هدیّه مصرف می نمایند، و ربارا به نام بیع و خرید و فروش حلال می کنند. من عرض کردم: ای رسول خدا! در این صورت من با آنها چطور رفتار کنم؟ آیا با آنها بمنزلهٔ مردمان از دین برگشته رفتار کنم و یا بمنزلهٔ مردمان مسلمان مبتلا به امتحان و مفتون به دنیا ؟ رسول خدا فرمود: با آنها به منزلهٔ مردم مفتون به دنیا و آسیب دیده در مورد آزمایش و امتحان رفتار کن»!

و شیخ طبرسی از حضرت صادق السَّلِیُّلاً روایت کرده است که : معنای یُفْتُنُونَ آنست که : مردم مورد آزمایش واقع می شوند هم در مالهایشان و هم در جانهایشان.

و نیز از عیّاشی با اسناد خود از حضرت أبوالحسن امام کاظم النگینی روایت کرده است که : عبّاس به نزد امیرالمؤمنین النگینی آمد و گفت : برخیز با من بیا تا از مردم برای تو بیعت بگیرم .حضرت فرمود : مگر تو اینطور می پنداری که بیعت می کنند؟ گفت: آری . حضرت فرمود: پس گفتار خدا : الم ، أحسب النّاس أنْ یُـشر کُوا أنْ یقولوا آمنًا (تا آخر آیات) چه می شود ؟ ا

و ملاّمحسن فیض کاشانی علاوه بر ایسن روایت و روایت «نهج البلاغه»، از رسول خدا آورده است که : چون این آیه نازل شد فرمود:حتماً فتنهای پیش میآیدکه امّت در آن امتحان میشوند تا صادق از کاذب باز شناخته شود، به علّت آنکه وحی منقطع میشود، آنگاه شمشیر و افتراق کلمه تا روز قیامت در میان امّت خواهد بود .

سیّد هاشم بحرانی ـ رضوان اللــه علیه ـ «درغایـة الْمـرام» چهار روایـت از طریق عامّه ، و پنج روایت از طریق خاصّه روایت می کند که : در تفسیر ایـن آیـات مبارکاتی که ذکر شد از رسول خدا و ائمّهٔ معصومین ـ صلوات اللــه و سلامه علیهم أجمعین ـ بیان شده است که : خداوند دربارهٔ ولایت و پـیروی از أمیرالمؤمنین النگایی مردم را امتحان می کند . از جمله آنکه : از ابن شهرآشوب، از ابوطالب هَرَوی به إسـناد خود از عَلْقَمه و أبوأیُوب وارد شده است که : چون آیهٔ الم ، أحسب النّاس تا آخر آیات

۱\_ «تفسيرمجمع البيان» طبع صيدا ، ج ٤ ، ص ٢٧٢ .

۲\_ «تفسيرصافي» ص ٤١٢ .

نازل شد ، قَالَ النَّبِيُّ عَلَيْ اِعَمَّار : إِنَّهُ سَيَكُونُ مِنْ بَعْدِى هَنَاةً ، حَتَّى يَحْتَلِفَ السَّيْفُ فيما بَيْنَهُمْ ، وَ حَتَّى يَقْتُلَ بَعْضُهُمُّ بَعْضًا ، وَ حَتَّى يَتَبَرَّا أُبَعْضُهُمْ مِنْ بَعْض . فَإِذَا رَأَيْتَ فَيما بَيْنَهُمْ ، وَ حَتَّى يَتَبَرَّا أُبَعْضُهُمْ مِنْ بَعْض . فَإِذَا رَأَيْتَ ذَلِكَ فَعَلَيْكَ بِهَذَا الأَصْلَع عَنْ يَمينى عَلِى بْنِ أَبِيطالبٍ ، فَإِنْ سَلَكَ النَّاسُ كُلُّهُمْ وَادِياً فَاسْلُكُ وَادِي عَلِى بْنِ أَبِيطالبٍ ، فَإِنْ سَلَكَ النَّاسُ كُلُّهُمْ وَادِياً فَاسْلُكُ وَادِي عَلِى ، وَحُلْ عَنِ النَّاسِ .

يَا عَمَّارُ! إِنَّ عَلِيًّا لاَ يَرُدُّكَ عَنْ هُدى ، وَ لاَ يَرُدُّكَ إِلَى رَدًى .يَا عَمَّارُ: طَاعَةُ عَلِى طَاعَتِى ، وَ طَاعَتِى طَاعَةُ اللهِ . '

«پیغمبر گی به عمّار گفت: ای عمّار بعد از من ، د واهی و اُمور عظیمهٔ منکره و مصائبی پیش خواهد آمد ، بطوری که شمشیر در بین آنها رد و بَدل خواهد شد ، و بعضی بعض دیگر را میکشند ، و بطوری که بعضی از بعضی برائت و بیزاری می جویند . چون تو این اُمور را دیدی بر تو باد به این مردی که در طرف راست من اینک نشسته است، و جلوی سرش مو ندارد ، یعنی علی بن ابیطالب ؛ پس اگر تمامی مردم بطور دسته جمعی در راهی طی طریق کنند ، تو در آن راهی طی طریق کن که آن راه ، راه علی است ؛ و از مردم فاصله بگیر و دور شو .

ای عَمّار! علی تو را از هدایت باز نمی گرداند ، و به سوی پَستی نمی کشاند . ای عمّار! إطاعت کردن از علی إطاعت از من است ،و إطاعت از من إطاعت از خداست». و از جمله از طریق عامّه أیضاً در گفتار خداوند متعال : آلم ، أَحَسِبَ النّاسُ أَنْ

و از جمله از طريق عامّه ايصا در كفتار خداوند متعال : الم ، احسب الناس ان يُتْرَكُوا أَنْ يَقُولُوا آمَنَا وَ هُمْ لاَ يُفْتَنُونَ آورده است كه: قَالَ عَلَى النَّلِيُّكُلِّ :قُلْتُ: يَا رَسُول اللّهِ! مَا هَذِهِ الْفِثْنَةُ ؟ قَالَ : يَا عَلِى ! بك ، و أَنْتَ الْمُحْاصَمُ ، فَأَعِدَّ لِلْخُصُومَةِ ! و قَالَ عَلِى النَّلِيُّكُ «ثُمَّ أُورَثْنَا الْكِتَابَ النَّذِينَ اصْطَفَيْنَا مِنْ عِبادِئا» نَحْنُ الْ وَلَئِكَ . ""

«علی السَّلِیُّلِا فرمود: عرض کردم ای رسول خدا! این فتنه و امتحان چیست؟ رسول خدا فرمود:این امتحان مردم به واسطهٔ تو صورت می گیرد، وتو هستی که مورد خصومت و دشمنی قرار می گیری،پسخود را برای تحمّل خصومتهای مردم آماده و مجهّز کن و علی السَّلِیُّلا دربارهٔ آیهٔ: «و پس از آن ما کتاب را به عنوان میراث إرث بخشیدیم به آن بندگانی که ما آنها را برگزیدهایم» می فرماید: ما آن بندگان برگزیدهٔ

او ۲ \_ «غاية المرام» ، قسمت دوّم ص ٤٠٣ و ص ٤٠٤ ، حديث سوّم و چهارم.

٣ ـ «تفسير برهان» طبع سنگي، ج ٢، ص٨٠٢. و در غاية المرام :ئعْنُ أَوْلِيـائُكَ آمـده كهالبتـه تصحيف

خدا هستیم که کتاب را به ما ارث داده است».

و از جمله از طریق خاصّه از تفسیر علی بن إبراهیم در تفسیر خود، آوردهاست که او گوید: پدرم برای من روایت کرد از محمّد بن فُضیل، از حضرت أبوالحسن موسی بن جعفر التَّلِیُّلِاً که گفت: عبّاس به نزد أمیرالمؤمنین التَّلِیُّلاً آمد و گفت: بیا برویم مردم با تو بیعت کنند. أمیرالمؤمنین التَّلیُّلاً به عبّاس گفت: آیا تو چنین می بینی که بیعت می کنند؟ عبّاس گفت: آری .

حضرت فرمود: پس گفتار خداوند كه مىفرمايد: الم، أحسب السَّاسُ أنْ يُتُولُوا آمَنَّا وَ هُمْ لاَ يُفْتَنُونَ \_ وَ لَقَدْ فَتَنَّا الَّذِينَ مِنْ قَبْلِهِمْ ( أَى احْتَبَرْنَاهُمْ ) فَلَيَعْلَمَنَّ اللهُ الَّذِينَ صَدَقُوا وَ لَيَعْلَمَنَّ الْكَاذِبِينَ \_ لَمْ حَسِبَ الَّذِينَ يَعْمَلُونَ السَّيِّئَاتِ أَنْ يَسْبَقُونَا سَآءَ مَا يَحْكُمُونَ \_ مَنْ كَانَ يَرْجُوا لِقَآءَ اللهِ فَإِنَّ أَجَلَ اللهِ لاَت، چه خواهد شد؟! خداوند مى فرمايد: كسى كه لقاى خداوند را دوست داشته باشد به او أجل

خداوند می فرماید: کسی که لقای خداوند را دوست داشته باشد به او اجل می رسد؛ و کسی که نفس خود را از لذّات و شهوات و معاصی به مجاهده باز دارد، برای نفس خودش مجاهده نموده است؛ و حقّاً خداوند از جهانیان بی نیاز است . ا

و از جمله از محمّد بن عبّاس ، از أحمد بن هُوذة ، از إبراهيم بن اسحق ، از عبدالله بن حمّاد ، از سماعة بن مهران كه گفت : قَال لل رَسُولُ الله عَلَيْ : كَانَ ذَاتَ لَيْلَةٍ فِي الْمَسْجِدِ ، فَلَمَّا كَانَ قُرْبُ الصَّبْحِ دَخَلَ أَمِيرُ الْمُؤْمِنِينَ الطَّيْكُ ، فَنَادَاهُ رَسُولِ الله عَلَيْ لَيْلَة فِي الْمَسْجِدِ ، فَلَمَّا كَانَ قُرْبُ الصَّبْحِ دَخَلَ أَمِيرُ الْمُؤْمِنِينَ الطَّيِّكُ ، فَنَادَاهُ رَسُولِ الله عَلَيْ فَقَالَ : يَا عَلِي ! بِتُ اللَّيْلَة حَيْثُ ثُوقَالَ : يَا عَلِي ! بِتُ اللَّيْلَة حَيْثُ ثُونَانِي ، فَقَدْ سَأَلْتُ رَبِّي لَنْ يَجْمَعَ لَكَ أُمَّتِي مِن ثَرَانِي ، فَقَدْ سَأَلْتُ رَبِّي لَنْ يَجْمَعَ لَكَ أُمَّتِي مِن بَعْدِي ؛ وَ سَأَلْتُ لَكَ رَبِّي لَنْ يَجْمَعَ لَكَ أُمَّتِي مِن بَعْدِي ؛ فَأَبِي عَلَى رَبِّى ، فَقَالَ : أَلَمْ ، أَحَسِبَ النَّاسُ لَنْ يُتُولُوا أَنْ يَقُولُوا آمَنَّا وَ هُمْ

او٣ ـ «غايةالمرام»، قسمت دوّم، ص ٤٠٤، حديث أوَّل وحديث چهارم ازعامّه.وروايت أولدر «تفسير قمي» ص ٤٩٤ است .

۲\_ در نسخهٔ «غایةالمرام» و «تفسیر برهان» طبع سنگی ج ۲ ص ۸۰۲ این روایت را به همین عبارت قال رسول الله ذکر کرده است، و مسلّماً در روایت افتاده و سقط دارد؛ و باید اینطور باشد: قال أبوعبدالله الله یا قال أبوالحسن الله : رسول الله صلی الله علیه و آله \_ الخ؛ زیرا در غیر این صورت عبارت صحیح نیست. و چون سماعة بن مهران از اصحاب حضرت صادق و حضرت کاظم علیهما السلام است، فلهذا عبارت سقط شده معلوم است که یکی از آن دو بزرگوار هستند.

امام الکیکی گفت: «رسول خدا کی شبی را در مسجد گذراند ؛ چون نزدیک طلوع صبح شد أمیرالمؤمنین الکیکی داخل شد ؛ رسول خدا کی او را ندا کرده فرمود: ای علی ! علی گفت: لبیک .

رسول خدا فرمود: پیش بیا به سوی من . چون علی به رسول خدا نزدیک شد، فرمود: ای علی ! همینطور که می بینی، من شب را تا به صبح در مسجد بیتوته کردم، و از پروردگارم هزار حاجت خواستم که آنها را برای من برآورده نمود؛ وازپروردگارم خواستم که بعد از من اُمَّت مرا به گرد تو جمع کند و اختلافی پیش نیاید. پروردگارم از پذیرش این حاجت خودداری کرد و گفت: «آلم، آیا مردم چنین گمان می کنند که همینکه گفتند: ما ایمان آوردیم، رها می شوند و مورد امتحان قرار نمی گیرند»؟

و از جمله از حسين بن على ، از بدرش الطَّلِيُّلِمُ روايت كرده است كه : لَمَّا نَزَلَتُ «الم ، أَحَسِبَ النَّاسُ» فَقُلْتُ : يَا رَسُولِ اللهِ ! مَا هَذِهِ الْفِتْنَـةُ ؟ قَالَ : يَا عَلِى ! إِنَّكَ مُبْتَلَى وَ إِنَّكَ مُحَاصَمُ ، فَأَعِدَّ لِلْخُصُومَةِ . ا

چون آیه الم، أحسب الناس فرود آمد، من از رسول خدا الله پرسیدم: این آزمایش و امتحان کدام است ؟

رسول خدا گی فرمود: ای علی تو مورد ابتلا و امتحان قرار می گیری، و اُمت هم به واسطهٔ تومورد ابتلا و آزمایش قرار می گیرند، و تومورد خصومت و عداوت امّت واقع می شوی، پس خود را برای تحمّل بار مشکلات و عداوت ها مجهّز کن».

بعد از پیغمبر کی که غاصبان خلافت ، دستاندرکار ربودن این مقام از أمیرالمؤمنین الکی شدند، امتحان بزرگی برای مردم پیش آمد، و حقّاً عظیم و پرخطر بود.

عدّهای به طرفداری از أمیرالمؤمنین النگین فیام کردند که تعدادشان اندک نبود، و عدّهای به طرفداری از مخالفان؛ و گفتگو و بحث بسیار شد؛ و حتّی أصحاب بزرگوار پیامبر به مسجد رفتند، و با أبوبکر درحضور جمعیّت بحثها کردند؛ و أبوبکر در جواب فرو ماند، و از منبر به زیر آمد و به منزل رفت؛ و تا سه روز در مدینه اضطراب و غوغا بود . آنگاه عمر ، أبوبکر را به مسجد آورد ، و برای حمایت او عثمان

١- «غاية المرام» ، قسمت دوّم ، ص ٤٠٤ ، حديث پنجم از عامّه .

با یکصد نفر مرد مسلّح، و مُغیرة بن شعبه با یکصد نفر مرد مسلّح، و مُعَاذ با یکصد نفر مرد مسلّح ، شمشیرها کشیده بیامدند، و آماده برای هر گونه دفاع از أبوبکر شدند.

در این حال اگر أمیرالمؤمنین التیکی با یاران و طرفداران خود از مُخلِصین از أصحاب پیامبر قیام کند، و برای گرفتن حق خود به شمشیر متوسل گردد، بدون شک از طرفین خونها ریخته می شد، و اضطراب و تشویش در مدینه به مجرد مرگ پیامبر می افتاد، و این زد و خورد به طول می انجامید، و کفّار و مشرکانی که در انتهاز موقع و فرصت برای تضعیف اسلام بودند از این موقعیّت استفادهٔ سوء می نمودند، و ارتداد از اسلام به جاهلیّت افزون می گشت؛ و بالنتیجه فاتحهٔ اسلام خوانده می شد و زحمات رسول خدا همگی بر باد می رفت.

فلهذا أميرالمؤمنين التَّكِيُّلُ طبق وصيّت و سفارش رسول خدا كه اگر به اندازه كافي ياور و معين نداشتي، و نتوانستي فوراً كار را يكسره كني، و مدينه را در اضطراب و آشوب ديدي، دست به قبضهٔ شمشير مزن، و با اين مصائب جانگداز كه افرمايش خود: أمر من الْعَلْقَم (از صَبر زرد الختر بود) صبر كرد، براى آنكه إسلام محفوظ بماند. و گرنه ، در آثر كشمكشها و كشته شدن قراء قرآن و صحابه عظيم رسول الله، ديگر چيزي باقي نمي ماند، و إسلام به صورت يك واقعه و حادثه جزئية تاريخي كه پديد آمده و از بين رفته بود، هيچ أثر زائدي در عالم نداشت. و حقا مي توان شَجاعت و شهامت و ستخاوت و عقل و حزم و ايشار و عبوديّت حضرت أميرالمؤمنين التَّكِيُّلُ رادر اينگونه صبر و تحمّل جستجو كرده، و به خوبي دريافت كهاز هزاران شمشير كه در بَدر و أحد و أحزاب و حُنَيْن ميزده است عظيم تر و پر أبَّهَ تر بود. و اينست مقام ولي خدا كه رضاي محبوب را درهرحال بر هواي خويشتن ترجيح مي دهد .

در کتاب «بَعْضُ فَضَائح الرَّوافِض در ضمن بیان فضیحت پنجاهم آورده است که: «اگر رسول خدا علی را نص بر خلافت بدینگونه که شیعه ادّعا می کند

۱\_ در «لغت نامهٔ دهخدا»، کتاب «ص» ، ص ۱۳۲، در مادّهٔ صبر آورده است که : صبر با فتحهٔ اوّل و کسرهٔ دوم است، و سکون حرف دوم آن جایز نیست مگر در صورت ضرورت شعر. و آن عصارهٔ تلخ است از درختی که به هندی ایلوا گویند. امّا از «قاموس» معلوم می شود که شعرای عرب به سکون دوم جایز دانسته اند بنابر ضرورت، در این صورت تصرّف فارسیان نباشد که به سکون دوم می خوانند.

کرده بود، زنان پیغمبر و ابن عبّاس و بوذر و سلمان و عمّار ـ که رافضی ایشان را به گواهی می آورد ـ آگاه بودندی، و این روز گفتندی :این چه مشغله است؟! رسول خدا علی را نَص بر خلافت کرده ، و این گفتار اوست . چرا شما در خلافت منازعه می کنید!؟

آخر نَصِّی بدین روشنی ، همه پنهان کردند! و همه از أبوبکر و عمر ترسان شدند؟ خدا و قول رسول را فراموش کردند ، و گل بر روی آفتاب براندودند؟ از پسر أبوقحافهٔ تَیْمی و پسر خطّاب بترسیدند؟ و آنچه بوجعفر بابَویَه، و بوجعفر طوسی سرگشته، و شیطان الطّاق، و یونس بن عبدالر ّحمن رافضی ، بعد از پانصد سال بدیدند، صحابهٔ پاک ندیدند ؟ و یا بدیدند ، و باز پوشانیدند؟ و نیز علی و عبّاس و همهٔ بنی هاشم عاجز شدند ؟ و لم سَلَمَه و دیگران این گواهی بازگرفتند»؟! ا

در کتاب «بعض مَثَالِب النَّواصِب» که ابن أبی الحسین بن ابی الفضل قزوینی رازی ، در همان زمان کتابت و نشر و حیات صاحب «فضائح الرّوافض» در رد این کتاب نوشته و منتشر نموده است آمفصّلاً از این شبهه جواب داده است ، که همهٔ این قضایا و اشکالها واقع شده و در کتب أهل سنّت و بالأخص حنبلی ها مذکور است ، و در کتابخانه ها مضبوط .

و ما برای آنکه عین عبارات آن کتاب را بدون تصرّف آورده باشیم فقط ترجمهٔ بعضی از عبارات آنرا که عربی است از خود اضافه می کنیم و در بین الهلالیُن قرار می دهیم، و بقیّهٔ عبارات را بدون مختصر تغییری نقل می کنیم:

او مطالبی را أوّلاً ذكر كرده تا آنكه گفته است ... و أخبار در إمامت و ولايت و فرض طاعت و قربت و قرابت و سخاوت و فضل و جهاد و أخوّت و مناقب أميرالمؤمنين التَّكِيُّلاً بيش از آنست كه سُنّی و حَنَفی و شيعی روايت كردهاند كه بگفت صد هزار خارجی و ناصبی مُبْتَدع پنهان و باطل نشود؛ بايد كه جانش برآيد به

۱\_ کتاب «نقض» ، ص ۲۵۲ و ص ۲۵۳.

۲\_ چنانکه صاحب کتاب «نقض»: عبدالجلیل بن أبی الــحسین قزوینــی ، خـودش درمقد مه کتـاب گوید: از این کتاب برای او در ماه ربیع الأوّل پانصـد و پنجـاه وشـش ازهجــرت نقـل کردهانـد، وظـاهراً در همان ایّام نوشته شده است (یعنی کتاب بعض فضائح الرّوافض)، و مرحوم قزوینی هم ظاهراً درهمان سـنوات پاسخ داده است و نام آنرا «بَعْضُ مَثَالب النّواصِب فی نَقْضِ بَعْضِ فَضَائح الرّوافض» گذارده است .

کتبخانهٔ ساوه و همدان و قزوین و إصفهان رود که رافضی نباشند، و از راویان معتمد سُنّی بشنود، تا بداند که: نه ساختهٔ بوجعفر بابَویه، و نه اندوختهٔ بوجعفر طوسی است، که صد هزار لعنت بر دشمنان سیّد مرتضی و دو بوجعفر و دو مفید باد.

آخبار است به اسناد مذكور ، در كتب أئمّه مَسْطور ، نـه خرافات و نـه تُرَّهات است ؛ همهٔ أئمه قبول كردهاند، و همهٔ أصحاب الحديث تزكيه كرده، كـه مادر بـه مرگ ناصبيان نشيناد. خود، عقل خود را استعمال نكنند، كـه إمام نـص مىبايد؛ و از قرآن بر نخوانند كه إلاَّمعصوم، إمامت را نشايد؛ و از أخبار نبيننـد كـه إمام بـايد كـه عالم تر باشد به أحكام شريعت از همهٔ أمَّت .

جواب آنچه گفته است که: «چون رسول خدا صلّی الله علیه و آله و سلّم از دار دنیا برفت، صحابه در خلافت سخن گفتند؛ چنانکه از آفتاب ظاهرتر است. و اگر رسول گی بر علی نص کرده بودی، چرا صحابه که در روز بیعت أبوبکر حاضر بودند، إنكار نكردند و نگفتند :حق با علی است؟ و رسول بر وی نص کرده ؛ این چه مشغله است»؟!

(ای أمیرمؤمنان! ترک کردهای حقّی را که تو به آن حق از این مَرد سزاوارتری! و ما إراده کردهایم او را از منبر رسول خدا کی پائین بیاوریم).

از على دستورى خواستند و به جمع به مسجد آمدند . أبوبكر بر منبر بود . ابتـدا مهاجران برین نَسَق برخاستند ، با حضور أنْـد هـزار مـرد ، و إنكـار كردنـد بـر بیعـت أبوبكر .

أوَّلين كسى كه برخاست و سخن گفت ، خالد بن سعيد بن عاص بود كه بعد از حمد وثناى خدا و درود بر مصطفى به آواز بلند گفت: يَا أَبَابَكُر ! اتَّق الله وَ الْظُرْ مَا

تَقَدَّمَ لِعَلِى مِنْ رَسُولِ اللهِ ﷺ: أمّا عَلِمْتَ أَنَّ النَّبِي قَالَ لَنَا فِـــى يَــوْمٍ بَــنى قُرَيْظَــةَ ــ وَ قَـــدْ قَتَلَ عَلِى عِدَّةً مِنْ رِجَالِهِمْ وَا ُولِي النَّجْدَةِ مِنْهُمْ ــ :

مَعَاشِرَ النَّاسِ ! أُوَصِيكُمْ بُوصِيَّةٍ فَاحْفَظُوهَا ، وَ مِودِعٌ إِلَيْكُمْ سِرَّاً فَلاَ تُضَيِّعُوهُ: إلاَّوَ إِنَّ عَلِيّاً إِمَامُكُمْ مِنْ بَعْدِي ، وَ خَلِيفَتِي فيكُمْ ؛ بذَلِكَ أُوْصَاني جَبْرَئِيلُ عَنْ رَبِّي .

إلاَّوَ إِنْ لَمْ تَحْفَظُونِي فِيه، وَ تُوَازِرُوهُ وَ تَنْصُرُوهُ احْتَلَفْتُمْ فِي اَحْكَــامِكُمْ، وَ اضْطَـرَبَ عَلَيْكُمْ أَمْرُ دينكُمْ ، وَ وَلِيَ عَلَيْكُمْ شِرَارُكُمْ ! أَخْبَرَنِي جَبْرِئيلُ عَنْ رَبِّي .

إلاَّوَ إِنَّ أَهْلَ بَيْتِى هُمُ الْوَارِثُونَ لأَمْرِى ، وَ الْقَائِمُونَ بأَمْرِ أُمَّتِى اَللَّهُمَّ فَمَسنْ أَطَاعَهُمْ مِنْ أُمَّتِى وَ حَفِظَ فِيْهِمْ وَصِيَّتِى [فَاحْشُرُهُمْ فَى زُمْرَتِى ، وَ اجْعَلْ لَهُمْ نَصِيباً مِنْ مُرَافَقَتِى مِنْ أُمَّتِى وَ حَفِظَ فِيْهِمْ وَصِيَّتِى [فَاحْشُرُهُمْ فَى زُمْرَتِى ، وَ اجْعَلْ لَهُمْ نَصِيباً مِنْ مُرَافَقَتِى يُدْرِكُونَ بِهِ نُورَالأَخِرَةِ اللَّهُمُّ وَ مَنْ أُسَاءَ خِلاَقَتِى فَى أَهْلِ بَيْتِى فَاحْرِمْهُ ] الْجَنَّةَ الَّتَى عُرْضُهَا السَّمَاوَاتُ وَ الأرْضُ أُعِدَّتْ لِلْمُتَّقِينَ .

(ای أبوبکر تقوای خدای را پیشه ساز! و ببین سوابقی را از علی بن أبیطالب نسبت به رسول خدا گی که در آن سوابق ، علی از همه مقد م بوده است . مگر نمی دانی که رسول خدا صَلّی الله علیه و آله و سلّم ، در روز بنی قُرینظَة \_ در حالی که علی عدهای رجال و شَجْعان آنها را کشته بود \_ به ما گفت :

ای جماعت مردم! من وصیّتی به شما می کنم ، آنرا محفوظ دارید ، و سِرّی را در نزد شما به أمانت می گذارم ، آنرا ضایع مکنید! آگاه باشید که : تحقیقاً بعد از من إمام شما علی است ، و خلیفهٔ من در میان شما علی است . بدین أمر از طرف پروردگار من ، جبرائیل به من وصیّت کرده است .

آگاه باشید که اگر مرا و شئون مرا در علی حفظ نکنید ، و با او مساعدت و اعانت نکنید ، و نصرت و یاری ننمائید ، شما در أحکام دینتان اختلاف خواهید نمود، و أمر دین شما بر شما مُضطَرب و مشوّش خواهد شد، وبَدانِ شما و شریرانِ از شمابر شما حکومت خواهند کرد! بدین مطلب جبرائیل از طرف پروردگارم به من خبر داده است.

آگاه باشید که: فقط و فقط أهل بیت من میراث برندگان أمر ولایت من هستند، و قیام کنندگان به أمر اُمَّت من میباشند.

بار پروردگارا! هرکس از اُمَّت من که از أهل بیت من إطاعت کند، و سفارش مرا در آنها حفظ کند، [ایشان را در زمرهٔ من محشور فرما! و برای آنها نصیبی و

سهمیّه ای از مرافقت با مرا قرار ده، که بدین وسیله به نور آخرت دست یابند! بار پروردگارا! و هر کس که در خلافتی که من در اهل بیتم نموده ام به بدی رفتار کند، او را محروم بدار] از بهشتی که وسعتش به اندازهٔ آسمانها و زمین است، و برای مردمان متّقی تهیّه شده است).

کلامی به این مبالغه که أهل معنی و معرفت ، تفسیرش دانند ، در آن أنجمن از قول با حجّت از کلام مُصْطفی الله بگفت ، ردّ بر بیعت أبوبکر . امّا پنداری خواجهٔ ناصبی چون آنچه به کارش آید ، نیست کمترک می پذیرد . تا عمر خطّاب برخاست و گفت : اُسْکُت یَا خَالِد ! فَلَسْتَ مِن اُهْلِ الْمَشْورَةِ (ای خالد ، ساکتباش! تو از اهل مشورت نیستی!) تا او عمر را جواب داد : بَلِ اسْکُت اُنْتَ یَابْن الْخطّابِ فَوالله مَالَكَ فِی قُریْش مُفْتَحْر (بلکه تو ساکت شو ای پسر خطّاب! سوگند به خدا که برای تو در میان قریش هیچ جهت افتخاری نیست) تا عمر بنشست .

### و بعد از وى أبوذَرِّ غِفَارى برخاست

و حمد گفت به خدا ، و ثنا گفت بر مصطفی صلّی الله علیه و آله و سلّم . آنگه گفت :

يَا مَعَاشِرَ قُرَيْش ! قَدْ عَلِمْتُمْ وَ عَلِمَ أَخْيَارُكُمْ أَنَّ النَّبِي صلّيالله عليه و آله و سلّم قَالَ : الأَمْرُ مِنْ بَعْدِي لِعَلِى بْن أبيطَالِب ، ثُمَّ لِلْحَسَن ، ثُمَّ لِلْحُسَيْن ، ثُمَّ لِلاَئِمَّة مِن وَلْدِ الْحُسَيْن فَتَرَكْتُمْ قَوْلَهُ ، وَ نَبَذَّتُمَ أَمْرَهُ وَ وَصِيَّتَهُ ؛ وَ كَذَلِكَ تَرَكَتِ الأَمَمُ الَّتِي كَفَرت وَلَد الْحُسَيْن فَتَرَكْتُمْ قَوْلَهُ ، وَ نَبَذَّتُمُ وَهَا حَذْوَ النَّعْل بالنَّعْل وَ الْقُدَّةِ بالْقُدَّةِ ، وَ عَمَّا قلِيل بَعْد أَبْبِيائِهَا فَغَيَّرَتْ وَ بَدَّلَتْ ، فَحَاذَيْتُمُوهَا حَذْوَ النَّعْل بالنَّعْل وَ الْقُدَّةِ بالْقُدَّةِ ، وَ عَمَّا قلِيل تَذُوقُونَ وَ بَالَ أَمْرِكُمْ وَ جَزَآءَ مَا قَدْ قَدَّمَتْ أَيْدِيكُمْ ، وَ أَنَّ اللهَ لَيْسَ بَظَلاَّم لِلْعَبِيدِ .

(ای جماعت مردم شما حقاً می دانید، و بسرگزیدگان شما نیز می دانند که: پیغمبر صلّی الله علیه و آله و سلّم گفت: أمر ولایت بعد از من برای علی بن أبیطالب است، و پس از او برای حسن و حسین، و سپس برای إمامان از فرزندان حسین. شما گفتار پیغمبر را ترک گفتید! و فرمان و وصیّت او را دور افکندید، و همچنین اُمّتهائی که بعد از پیامبرانشان کافر شدند، ایشان نیز اینطور رفتار کردند، پس تغییر دادند، و تبدیل نمودند گفتار و وصیّت پیامبرانشان را شما نیز به محاذات آنها ونظیر آنها، همانند تشابهی که یک لنگه کفش با لنگه دیگر آن دارد، و همانند یک چوبهٔ تیر را که در کمان می گذارند، با چوبهٔ دیگر که از هر جهت یک قسم و یک اندازه

بریده شده است، قرار گرفتید، بزودی وخامت و سوء عاقبت أمر خود را خواهید چشید؛ و پاداش آن کرداری که انجام داده، و به دستهای خود پیش فرستاده اید به شما خواهد رسید؛ و حقّاً که خداوند به بندگان خود ستم نمی کند).

آنگاه بنشست. پنداری ایس کلمات نه ساختهٔ بوجعفر و مفید است، کلام أبوذر است. تا خواجهٔ ناصبی نگوید که: چرا إنكار نكردند، و حجّت إظهار نكردند. امّا خواجه كور و كر است.

#### بعد از آن سَلْمانِ فارسى برخاست

و بعد از حمد خدای تعالی و ثنای مصطفی ﷺ به اَواز بلند گفت :

يَا أَبَابَكُر إِلَى مَنْ تُسْنَدُ أَمْرِكَ إِذَا نَـزَلَ بِكَ الْقَضَآءُ! وَ إِلَى مَـنْ تَفْرَعُ إِذَا سُئِلْتَ عَمَّا لاَ تَعْلَمُ [مَا عُذ رُكَ فِي الْتَقَدُّمُ] وَ فِي الْقَومِ مَنْ هُوَ أَعَلَـمُ مِنْكَ! وَ أَقْرَبُ برَسُولِ اللّهِ عَمَّا لاَ تَعْلَمُ [مَا عُذ رُكَ فِي الْتَقَدُّمُ] وَ فِي الْقُومِ مَنْ هُو أَعَلَـمُ مِنْكَ! وَ أَقْرَبُ برَسُولِ اللّهِ صلّيالله عليه وآله وسلّم قَرَابَةً مِنْكَ، قَدَّمَهُ النّبي في حَيَاتِهِ، وَ لَوْعَنَ إِلَيْكُمْ عَنْدَ وَفَاتِهِ، فَنَبَذ ثُمْ قُولُكَ الأَمْرُ وَ قَـدْ أَثْقَلْتَ ظَـهُركَ فَنَبَذ ثُمْ وَصِيَّتَهُ ! فَعَمّا قَلِيل يَصْفُولَكَ الأَمْرُ وَ قَـدْ أَثْقَلْتَ ظَـهُركَ بالأُوزُارِ، وَ حَمَلْتَ إِلَى قَبْرِكَ مَا قَدَّمَتْ يَدَاكَ فَإِنَّكَ سَمِعْتَ . مَا سَمِعْتَا، وَ رَأَيْتَ مَا رَأَيْنَا لِ إلى آخَرِهُ . \

(ای ابابکر! زمانی که قضای الهی بر تو نازل شود، تو امور خود را به که می سپاری ؟ و به چه تکیه می زنی ؟ و به که پناه می بری ، و رفع بلیّه از خود می کنی، در آن وقتی که از تو سؤال شود چیزی را که نمی دانی .

[و عذر تو در سبقت گرفتن چیست] و در میان قوم کسی هست که او از تو اعلم و داناتر است، و قرابت او به رسول خدا گیا از قرابت تو بیشتر است، پیغمبر او را در زمان حیاتش مقدم داشت، و در هنگام مرگش سفارش و وصیّت کرد برای إمامت او؟!

شما سخن پیغمبر را به دور انداختید، و وصیّـت او را به روی خود نیاوردید ، و

ا بنا بسه روایت طبرسسی در «احتجاج» ج ۱، ص ۹۹ و ص ۱۰۰ چـون سـلمان برخاست بـرای احتجاج، قال : کردید و نکردید! أی فعلتم و لم تفعلوا .و قدکان امتنع من البیعة قبل ذلک حتّی و َجـئ عنقه. یعنی: «بجای آوردید و بجای نیاوردید.وقبل از آمدن به مسجد، سلمان از بیعتبا أبوبکر امتناع کـرده بـود، تـا جائی که گردنش پیچیده شد و مضروب شـد» .و مـا در درسهای ۱۱۰ تـا ۱۱۵ از «امـام شناسـی» ص ۱۱۲ روایتی را از سلیم بن قیس از أمیرالمؤمنین علیهالسلام دربارهٔ وجوب رجوع به أعلم آوردهایم .

چنین وانمود کردید که فراموش نمودهاید! و بزودی امر حکومت خالص و بیهیچ مزاحمتی برای تو خواهد شد ، در حالیکه تو پشت خود را به بارهای سنگین سنگین نمودهای! و با دست خود آنچه را که پیش فرستادهای به سوی قبر خودت می بری؛ زیرا که حقاً تو شنیدهای آنچه را که ما شنیدهایم، و دیدهای آنچه را که ما دیدهای الخ).

تا خواجهٔ ناصبی بداند که: إنكار كردند ، و حق إظهار كردند [زيرا] اين كلام مهاجر به انصار است ، رافضيان قم و كاشان نساختهاند ، و حق با على بوده است هميشه .

#### بعد از آن ، مِقْداد بن أَسْوَد الكِنْدي برخاست و گفت :

يَا أَبَابَكُر ! لِإِبْعُ عَلَى ظَلْعِكَ [وَقِس شِبْرَكَ ابْفِتْرِكَ] وَالْـزَمْ بَيْتَـكَ ! وَابْـكِ عَلَى خَطِيئَتِكَ ! وَارْدُدَّ هَذَا الأَمْرَ [إلَى] مَنْ هُو َ أَحَقُّ بِهِ مِنْكَ ! فَــلاَ تَعْتَر وْ بدُنْيَـاكَ ! وَ لاَ تُعْروكُ قُريْشُ [وَ غَيْرُهَا] ! فَعَمَّا قَلِيل تَضْمَحِلُّ عَنْكَ دُنْيَاكَ ! وتَصِيرُ إلَـى آخِرتَـكَ لَى قَــد عَلِمْتَ أَنَّ عَلَيْ صَاحِبُ هَذَا الأَمْر، فَأَعْطِهِ مَا جَعَلَهُ الله و رَسُولُه لَه فَإِنَّ ذَلِكَ خَـيْرٌ [لَـك] فِـى دُنْيَـاكَ، و أَسْلَمُ لَكَ فِي آخِرَتِكَ !

(ای أبابکر بر عیب خود واقف شو؛ تو ضعیفی از کاری که طاقت آن را نداری دستبردار، و شِبْرِ خود را با فِتْرِ خودت اندازه بگیر، و ازحد خود تجاوزمکن و ملازم خانهٔ خود باش، و بر گناهت و خطایت گریه کن! و این أمر إمامت را برگردان به کسی که او در این أمر سزاوارتر از تو است! تو به دنیای خودت مغرورنشو، وقریش و غیر قریش نیز ترا گول نزنند و به غرور درنیاورند! چون بزودی دنیای تو متلاشی و منحل می شود، و به سوی آخرتت بازگشت تو می باشد! و حقاً تو می دانی که صاحب این أمر ولایت علی است؛ آنچه را که خدا و رسول او برای او قرار داده اند به علی

ا شِبْر به معنای فاصلهٔ بین سرانگشت إبهام تاسرانگشت کوچک خِنْصِر است ، وقتی دست را باز کرده و انگشتها را بکشند. و فِتْر به معنای فاصله بین سر انگشت ابهام تا سر انگشت سبّابه است، در وقتی دست را باز کنند . و معنای قِسْ شِبْرِک َبفِتْرِک این می شود که : پیوسته به اُمورخود و حساب خود مشغول باش! و از حد خودت تجاوز مکن! و مجلسی و رضوانالله علیه اینطور معنی کرده است که:همانطور که فِتْر تو نمی تواند به اندازه شِبْر تو شود ، همچنین مراتب رجال به حسب قابلیّت مختلف است و ممکن نیست شخص پائین تر به درجهٔ شخص بالاتر برسد . (بحار کمپانی ج ۸ ص ۳۳)

بده! این برای دنیای تو بهتر است! و آخرتت را نیز برای تو بهتر حفظ می کند، وسالم نگاه می دارد!)

و فرو نشست . مادر به مرگ ناصبیان نشیناد ، کلامی با این مبالغه و نصیحت و موعظه دانم که نه سخن رافضیان ورامین است ؛ تا بداند که حقّ بحمدالله ظاهر است ، و ظاهر بوده ، و حجّت ثابت و عَلِی عَلَیْهالسَّلاَمُ إِمَام .

# بعد از وى بُرَيْدَة الأَسْلَمِي رحمَةالله عليه برخاست

و بعد از حمد و ثناى خدا و مصطفى صلى الله عليه وآله و سلّم گفت: يَا أَبَابَكُر أَسَيتَ لَمْ تَنَاسَيْتَ ؟! أَمَا عَلِمْتَ أَنَّ النَّبى صلّى الله عليه و آله و سلّم: أَمَرَنَا أَنْ نُسَلِّمً عَلَى عَلِى بإمْرَةِ الْمُؤْمِنِينَ فِي حَيَاتِهِ ، فَسَلَّمْنَا عَلَيْهِ وَ أَنْتَ مَعَنَا وَالنَّبِي يَتَهَلَّلُ وَجْهُهُ فَرَحاً لِمَا يَدُرى مِنْ طَاعَةِ أُمَّتِهِ لابْن عَمِّهِ ؟ فَلَو ْ عَمِلْتُم ْ بَعْدَ وَفَاتِهِ لَكَانَ خَيْراً لَكُم ْ فِي دُنْيَاكُم ْ وَ آخِرَتِكُمْ ، وَ قَد سَمِعْتَ مَا سَمِعْنَا ، وَ رَأَيْتَ مَا رَأَيْنَا ، وَالسَّلاَمُ .

(ای أبوبكر! آیا فراموش كردهای ، و یا خود را به صورت شخص فراموشكار جلوه می دهی ؟! مگر تو ندانستهای كه: پیغمبر صلّی الله علیه و آله وسلّم ما را امر كرد كه به علی، با عنوان أمیرالمؤمنین سلام كنیم در زمانی كه رسول خدا زنده بود؟ و ما سلام كردیم و تو هم با ما بودی؛ و صورت پیغمبر از شدّت فرح وسرور متَلإلاًبوده و می در خشید از نظارهٔ إطاعت أمّت خود نسبت به پسر عَمَّش! و اگر شما بعد از مردن پیغمبر نیز همانگونه عمل می كردید ، برای شما هم برای دنیایتان و هم برای آخرتتان بهتر بود! و حقاً تو شنیدی آنچه را كه ما دیدیم!

نَاصِبِی مُبْطِل باید بداند که : این کلام ، با این حجّت که روز بیعت در روی أبوبکر گفته اند کلام رافضیان ساری و إرَمْ نیست ، تا إنکار نکند ، و عداوت علی مرتضی التَکِیُّلا ظاهر نکند .

#### و بعد از وی عمّار یَاسِر برخاست

و بعد از حمد و ثناى خدا و مصطفى صلّى الله عليه وآله و سلّم گفت : يَا مَعْشَرَ قُرَيْش اِقَدْ عَلِمْتُمْ أَنَّ أَهْلَ بَيْتِ نَبيّكُمْ أَقْرَبُ بِرَسُول اللهِ صلّى الله عليه وآله و سلّم قَرَابَةً مِنْكُمْ ! وَلاَ تَرْتَدُّوا هَذَا الأَمْرَ إِلَى مَنْ هُو َأَحَقُّ بِهِ مِنْكُمْ ! وَلاَ تَرْتَدُّوا عَلَى لَابُ ارِكُمْ فَتَنْقَلِبُوا خَاسِرينَ .

(ای جماعت قریش! شما می دانید که: قرابت أهل بیت پیغمبر شما به رسول الله از قرابت شما به رسول الله بیشتر است! پس أمر خلافت را برگردانید به آن کسی که از شما به خلافت سزاوارتر است! و شما به عقب بازگشت نکنید و به قهقری نروید که سرمایهٔ وجودی شما زیان کارانه، واژگون می شود).

پندارم کلامی چنین نه کلام حَسْکَا بُوطالِب بابَویَه است که بعد از پانصد سال گفته باشند . روز اوّل گفته اند که أبوبکر به منبر رفت ؛ أمّا حقّ با حیدر بود .

#### بعد از وى قَيْس بن سَعْد بن عُبادَه برخاست

و بعد از حمد خدا و درود مُصْطَفى صلّى الله عليه و آله و سلّم گفت : يَا أَبَابَكُر التَّوَالله، وَانْظُرْ مَا تَقَدَّمَ لِعَلِى مِنْ رَسُول اللهِ صلّى الله عليه وآلهوسلّم! واردُدْ هَـذَا الأَمْرَ إِلَى مَنْ هُو َ أَحَقُّ بِهِ مِنْكَ ! وَلاَ تَكُنْ أُولً مَنْ عَصَى مُحَمَّدًا صلّى الله عليه وآله و سلّم فِي الله مَنْ هُو َ أَحَقُّ بِهِ مِنْكَ ! وَلاَ تَكُنْ أُولًا مَنْ عَصَى مُحَمَّدًا صلّى الله عليه وآله و سلّم فِي أَهْل بَيْتِهِ إِلاَ وَارْدُدْ هَـذَا الأَمْرَ إلَيْهِمْ ، تَخِفَّ ذُنُوبُكَ ، وَ تَقِلُ أُوزُارُكَ ؛ وَ تَلْقَى مُحَمَّدًا صلّى الله عليه وآله وسلّم و هُو رَاضَ عَنْكَ أَحَبُّ إلَى مِنْ أَنْ تَلْقَاهُ وَ هُو عَلَيْكَ سَاخِطً !

(ای أبوبكر! از خداوند بپرهیز ً! و نظر كن به آن سوابقی كه برای علی نسبت به رسول خدا صلّی الله علیه وآله وسلّم بوده است! واین أمرخلافت را بازگردان به آن كسی كه از تو به خلافت و أحق است! و از آنان مباش كه در أولّین وَهْلِه، مُحَمّد را درباره أهل بیتش مورد مخالفت و عصیان قرار دادند: و أمر خلافت را به آنان بازگردان! گناهان تو سبك می شود، و بارهای سنگین تو تخفیف می یابد، و در صورتی كه محمّد را ملاقات كنی در حالی كه از تو راضی باشد بهتر است در نزد من از آنكه محمّد را ملاقات كنی و بر تو غضبناك باشد!)

كلامى مُطَوِّل گفت سخت كه اين موضع احتمال آن نكند ؛ و شرح آن همه بر إمامت مرتضى عليه السّلام حجّت است و دلالت ، و إنكار بر بيعت. پندارم نه زاده [فكر] غالى و شيطان الطّاق و يونس بن عبد الرَّحمن است ، كلام مهاجر و أنصار است .

## بعد از آن خُزَيْمهٔ ثَابت ذوالشَّهادَتين برخاست و گفت :

مَعَاشِرَ النَّاسِ أَلَسْتُمْ تَعْلَمُونَ أَنَّ النَّبى صلّى الله عليه و آله و سلّم قَبلَ شَهَادَتِى وَحْدِى وَ لَمْ تَرْدْ مَعِى غَيْرى؟ قَالُوا: بَلَى، فَأَشْهَدْ بِمَا تَشْهَدُ! قَالَ: أَشْهَدُ عَلَى رَسُولُ اللهِ أَنَّهُ قَالَ: أَهْلُ بَيْتَى كَالنُّجُوم، فَقَدِّمُوهُمْ، فَإِنَّكُمْ إَنْ قَدَّمْتُمُوهُمْ [سَلَكُوا بِكُمْ طَرِيقَ الْهُدَى،

وَ إِنْ تَقَدَّمْتُمُوهُمْ] سَلَكُتُمْ طَرِيقَ َ الضَّلاَلَةِ . ثُـمَّ سَـمِعْتُهُ يَقُـولُ : عَلِـى فيكُـمْ كَسَـفِينَةِ نُــوحِ مَنْ رَكِبَهَا نَجَا ، وَ مَنْ تَحْلَّفَ عَنْهَا غَرق َ . وَ عَلِى فِيكُمْ كَهَارُونَ فِى بَنـــى إِسْـرَائِيلَ [خَلَّفْتُــهُ عَلَيْكُمْ] كَمَا خَلَّفَهُ مُوسَى عَلَى قَوْمِهِ وَ مَضَى إِلَى مُنَاجَاةٍ رَبِّهِ .

(ای جماعت مردم! آیا شما نمی دانید که: رسول خدا صلّی الله علیه و آله و سلّم شهادت مرا به تنهائی می پذیرفت، و با وجود شهادت من شاهد دیگری نمی خواست ؟! گفتند : آری شهادت بده به آنچه بر آن شهادت داری! خُزیمه گفت: من گواهی می دهم بر رسول خدا صلّی الله علیه وآله وسلّم که فرمود: أهل بیت من همانند ستارگان هستند؛ آنها را در اُمور پیشرو و راهنمای خود قرار دهید! اگر شما ایشان را بر خودتان مُقدّم بدارید [شما را در راه هدایت رهبری می کنند؛ و اگر شما بر ایشان پیشی گیرید و مُقدام شوید] بر طریق ضلالت و گمراهی خواهید رفت. و نیز شنیدم که می فرمود: مثال علی در میان شما مثال کشتی نوح است؛ هر کس سوار بر آن شود نجات می یابد، و هر کس از سوار شدن خودداری کند غرق می شود. و نیز شنیدم که می فرمود: مثال علی در میان شما ، مثال هارون در میان بنی إسرائیل است آمن او را خلیفه شما قرار دادم] همچنانکه موسی ، هارون را در قوم خود خلیفه قرار داد، و برای مناجات پروردگارش رفت).

پندارم خواجه انتقالی گواهی خُزیهه قبول کند اگر چه به دروغ گفته که: قاضی حسن استرابادی گواهی شیعه قبول نکردی. مصطفی صلیالله علیه و آله و سلّم که قاضی دنیا و آخرت است گواهی خُزیههٔ شاعی به کوری خواجهٔ ناصبی تنها قبول می کند، تا این شبهه زائل شود.

# و بعد از آن اُبَيُّ بْنُ كَعْب برخاست و گفت :

مَعَاشِرَ النَّاسِ! إِنِّى لأَعِظُكُمْ \* بِمَا كَثِيراً مَا وَعظَكُمْ بِهِ رَسُولُ اللهِ صلّى الله عليه و آله و سلّم ، و لاَ تَسْمَعُونَ مِنِّى إِلاَّ أَكْبَرَ مَا سَمِع تُمْ مِنْ نَبِيِّكُمْ \\* اشْهَدُوا عَلَى أَنِّى أَشْهَدُ عَلَى رَسُولِ اللهِ صلّى الله عليه و آله وسلّم أنِّى رَأَيْتُهُ وَ هُوَ وَاقِفٌ فِى هَذَا الْمَكَانِ وكَفُ عَلَى فِى كَفّهِ وَ هُوَ يَقُولُ : هَذَا إِمَامُكُمْ مِنْ بَعْدِى وَ خَلِيفَتِى فِيكُمْ، فَقَدِّمُوهُ وَ لاَ تَقَدَّمُوهُ !

۱\_ مصّحح و مُعَلَق كتاب «نقض» گويد: عبارت ميان دو ستاره در نسخه موجوده چنين است: «بأكثر وعظكم رسول الله صلّى الله عليه و آله، ولايسمعوا أمّتي أكبر ما سمعتم من نبيّكم».

# وَ اسْمَعُوا لَهُ وَ أَطِيعُوا فَإِنَّكُمْ ۚ إِنْ أَطَعْتُمُوهُ دَخَلْتُمُ الْجَنَّةَ ، وَإِنْ عَصَيْتُمُوهُ دَخَلْتُمُ النَّارَ!

(ای جماعت مردم! من شما را موعظه می کنم به آنچه که در بسیاری از مواقع رسول خدا صلّى الله عليه و آله و سلّم شما را بدان موعظه مينمود! و شما از من نمی شنوید مگر بزرگترین چیزی را که از پیغمبرتان شنیدهاید! گواه باشید بر اینکه: من گواهی می دهم بر رسول خدا که من او را دیدم در این مکان ایستاده بود ـ و دست على در دست او بود \_ و مي گفت : اين إمام شماست بعد از من ، وجانشين من است در میان شما ! او را بر خودتان مُقَدّم دارید ! و خودتان بر او مُقَدَّم نشوید ! و به فرمان او گوش فرا دارید! و إطاعت کنید! زیرا که شما اگر از او پیروی کنید حقّاً داخــل در بهشت مى شويد ؛ و اگر مخالفت او را بنمائيد حقّاً داخل در آتش مى شويد).

خواجه انتقالی می باید بداند که کلامی با این مبالغه که دلالت است بر نصّي علي الطَّلِيُّالِمْ و إنكار بر اختيار ، صحابه از أن غافل نبو دهاند .

#### بعد از آن سَهْل بن حُنَيْف أنْصارى برخاست و گفت:

يَا مَعَاشِرَ النَّاسِ: سَمِعْتُ رَسُولَ اللَّهِ صلَّى اللَّه عليه آله وسلَّم يَقُولُ:عَلِسَي إمَامُكُمْ مِنْ بَعْدِي وَ خَلِيفَتِي فِيكُمْ ، [بذَلكَ] أَوْصَانِي جَبْرِئيلُ عَنْ ربِّي . إلاَّإِنَّ عَليّاً هُـوَ الذَّائِـدُ عَـنْ حَوْضِي يَوْمَ الْقِيَامَةِ، وَ هُوَ قَسِيَمُ النَّارِوَالْجَنَّةِ، يُدْخِلُ الْجَنَّةَ مَـنْ أَحَبَّـهُ وَ تَـوَلأَهُ، وَ يُدْخِـلُ النَّارَ مَنْ أَنْغَضَهُ وَ قَلاَهُ .

(ای جماعت مردم! من از رسول خدا صلّی الله علیه و آله و سلّم شنیدم که مى گفت : على است إمام شما يس از من ، و جانشين من است در ميان شما ، [به اين أمر] جبرائيل از جانب پروردگارم مرا سفارش كرده است .

آگاه باشید که : علی است که در روز قیامت ، مخالفان و منافقان را از حوض من مى راند و طرد مى كند! و اوست قسمت كنندهٔ بهشت و دوزخ! داخل در بهشت می کند هر کسی را که علی را دوست داشته باشد و ولایت او را متعهد گردد؛ و داخل در آتش می کند کسی را که علی را مبغوض بدارد و با او دشمنی بنماید).

كلامي بدين درستي و مبالغه [در إثبات إمامت] أميرالمؤمنين عليه السلام و إنكار غير او در مَجمع مهاجر و أنصار گفتهاند ؛ تا خواجـه انتقـالي بدانـد كـه مذهـب شيعه كهن است ، نه ساختهٔ جَهْم صَفْوان ، و نه انداختهٔ اين و آن ، و نه چـون مذهـب خار جیان و ناصبیان است. بعد از آن أَبُوالْهَيْثُم بن التَّيِّهَان رحمة اللهِ عليه برخاست و گفت :

يَا مَعَاشِرَ النَّـاسِ! اشْهَدُوا عَلَى أَنِّـى أَشْهَدُ عَلَـى رَسُـولِ اللَّهِ ﷺ أَنِّـى سَـمِعْتُهُ يَقُولُ: مَنْ كُنْتُ مَوْلاَهُ فَعَلِى مَوْلاَهُ .

(ای جماعت مردم! گواه باشید که: من شهادت می دهم بر رسول خدا صلّی الله علیه و آله و سلّم که از او شنیدم که می گفت: هرکس که من مولای اوهستم علی مولای اوست). أنصاریان چون کلام از رسول صلّی الله علیه وآله و سلّم بشنیدند، گفتند: بدین لفظ خلافت می خواهد؛ قریش گفتند: موالات می خواهد.

رسول صلّى الله عليه و آله و سلّم از آن خلاف آگاه شد، بامداد از حجره بدر آمد و دست على در دست گرفته و گفت: مَعَاشِرَ النَّاسِ! إِنَّ عَلِيّاً فِيكُمْ كَالسَّمَآءِ السَّابِعَةِ فِي السَّمَاوَاتِ. وَ عَلِى فِيكُمْ كَالشَّمْسِ فِي الْفَلَكِ ، بهَا تَهْتَدِى النُّجُومُ . وَ عَلِى إِمَامُكُمْ وَ خَلِيفَتِى فِيكُمْ ، بذَلِكَ أَوْصَانى جَبْرَئِيلُ عَلَيْهِ السَّلاَمُ عَنْ ربِّى ؛ وَأَخذَ الله ميثاقه على أهل السَّمَاواتِ وَالأرضِينَ مِنَ الْجَنِّ وَالإنس وَالْملائِكَةِ ؛ فَمَنْ أقرَّ بهِ وَآمَن به كَان مُؤْمِناً [و هُو] فِي الْجَنَّةِ يَوْمَ الْقِيَامَةِ ، و مَنْ أَنْكَرَهُ و جَحَدَهُ كَان كَافِراً آو هُو] فِي النَّارِ يَوْمَ الْقِيَامَةِ ، و مَنْ أَنْكَرَهُ و جَحَدَهُ كَان كَافِراً آوَ هُو] فِي النَّارِ يَوْمَ الْقِيَامَةِ ، و مَنْ أَنْكَرَهُ و جَحَدَهُ كَانَ كَافِراً آوَ هُو] فِي النَّارِ يَوْمَ الْقِيَامَةِ ، و مَنْ أَنْكَرَهُ و جَحَدَهُ كَانَ كَافِراً آوَ هُو] فِي النَّارِ

(ای جماعت مردم! حقّاً علی در میان شما مثل آسمان هفتم در میان شما مثل آسمانهاست؛ و علی در میان شما مثل خورشید در فلک است که بواسطهٔ آن خورشید، ستارگان راه می یابند و سیر دارند. و علی إمام شماست، و جانشین من است در میان شما. بدین مطلب جبرائیل از جانب پروردگارم به من وصیّت کرد. و خداوند برای ولایت علی، از أهل آسمانها و زمینها از جن و إنس و فرشتگان میثاق و پیمان گرفت. پس هر کس که به علی إقرار کند و ایمان بیاورد، مؤمن است [و او] در روز بازپسین در بهشت است. و هر کس که او را إنکار کند و رد کند کافر است [و او] و او] در روز بازپسین در آتش است ـ تا آخر روایت).

این کلام رسول است گی ناقل أبُواله هیئم که در حضور أبوبکر وعمر و همهٔ مهاجر و أنصار می گوید، به دلالت نصی علی التکی و امامت آنحضرت؛ نه کلام رافضیان است از قم و کاشان؛ تا خواجه بداند که نصی عیان بوده، نه کار پوشیده و ینهان.

## بعد از آن أبُوأيُّوب أنصارى برخاست

و بعد از حمد خدا و ثناى مصطفى صلّى الله عليه و آله و سلّم گفت يَا مَعَشَرَ النَّاسِ! أَقُولُ: اتَّقُوااللهَ فِى أَهْلِ بَيْتِ نَبِيِّكُمْ فَلاَ تَظْلِمُوهُمْ فَقَدْ سَمِعْتُمْ مَا أَعَدَّاللهُ لِلظَّالِمِينَ [فَإِنَّهُ كَمَا قَالَ إِنَّا أَعْتَدَتَا لِلظَّالِمِينَ] نَاراً أَحَاطَ بِهِمْ سُرادِقُهَا ، وَ قَالَ: إِنَّ الَّذِينَ لِلظَّالِمِينَ [فَإِنَّهُ كَمَا قَالَ إِنَّا أَعْتَدَتَا لِلظَّالِمِينَ] نَاراً أَحَاطَ بِهِمْ سُرادِقُهَا ، وَ قَالَ: إِنَّ الَّذِينَ لِلظَّالِمِينَ [يَأْكُلُونَ فِي بُطُونِهمْ نَاراً وَ سَيَصْلُونَ سَعِيراً .

(ای جماعت مردم! دربارهٔ أهل بیت پیغمبرتان تقوای خدای را پیشه سازید، و به آنها ستم مکنید! شما شنیدید که خداوند برای ستمکاران چه چیزهائی را تهیّه نموده است [آن چیزی را که تهیّه نموده است همانطور که فرموده است: ما برای ستمکاران تهیّه کرده ایم] آتشی را که شعلهها و غبارها و دودهای بلند و افروختهٔ آن از هر جانب ایشان را دربرمی گیرد و إحاطه می کند؛ و خداوند فرموده است: آن کسانی که [أموال یتیمان را از روی ستم می خورند، فقط ] در شکمهای خود آتش می خورند؛ و البتّه به سَعیر دوزخ سوخته خواهند شد).

چون سخن بدین موضع رسید،نوحه وغریو و گریه از أهل مسجد برخاست، و یکبار از مسجد بیرون آمدند. بوبکر متحیّر بر منبر بماند. أبوعبیدهٔ جررّاح با جماعتی بیامد و أبوبکر را به خانه برد؛ و تا سه روز فتنه و آشوب بود؛روزسوّم عُثمان بن عفّان با صد مرد و مُعَیْرة بُن شُعْبَه با صد مرد و مُعَاذ با صد مرد مُسلَّح مستعد قتال شمشیرها کشیده بیامدند . ا

مصنّف کتاب چون دعوی تاریخ دانی می کند بایستی که از این واقعه بی خبر نبودی. و با آن جمع أنبوه عمر خطّاب، دست أبوبكر گرفته به مسجد آورد، و تهدید كرد بر آن جماعت که پریر آنهمه حجّتها انگیخته بود [ند] تا دیگر باره خالِد بن سَعید بن عاص برخاست و گفت: یَا عُمَر؛ أَفَباسْیَافِکُم ثُهدّدُوئنَا؟ لَم بَجَمْعِکُم ثُقُوزِّعُوئنَا؟ وَاللهِ لَو لاً أَنِّی أَعْلَمُ أَنَّ طَاعَةَ إِمَامِی لُوْجَبُ مِنْ جِهادِ عَدُونِّی إِذَا لَضَرَبْتُکُم بسینْفی هَذَا!

(خاله بن سَعيد بن عاص گفت: اي عمر! آيا شما با شمشيرهاي خودتان ما را

۱ـ و طبق روایت وارده در «احتجاج» شیخ طبرسی، ج ۱، ص ۱۰۶، خالد بن ولید با هزار مــرد آمــد، و سالم مولی أبی ځذیفه با هزار مرد، و مَعاذ بنجبل با هزار مــرد آمــد؛ و پیوســته یـک یـک اضافــه میشــد تــا مجموعاً به چهار هزار نفر رسید .

تهدید می کنید؟! و یا اینکه به جمعیّت خودتان ما را می ترسانید؟! سوگند به خدا که اگر من نمی دانستم که إطاعت إمام من، از جهاد با دشمن من واجبتر است، شما را با این شمشیرم می زدم!)

آنگه گفت: إِنْذَنْ لِي يَا أُمِيرَالْمُؤْمِنِينَ فِي جِهَادِ أَعْدَآئِكَ!

(ای امیرمؤمنان به من رخصت بده، در جهاد کردن با دشمنانت!)

امیرالمؤمنین الکیکی برای مصلحت وقت ، و ابلاغ حجّت ، و قرب موت مُصطفی صلّی الله علیه وآله و سلّم، وخوف از دشمنان دین، و اندیشهٔ طعن مشرکان و یهود و مجوس و نصاری او را بنشاند و ساکن گردانید و در آن کار اقتدا به أنبیاء کرد که به أوّل کار همه ساکنی و صبر نمودند. آنگه هر یک از این بزرگان که یاد کرده شد دیگر باره برخاستند، و سخنان سخت گفتند که به ذکر همه کتاب مُطَوّل شود، اگرچه همه حق بود که گفتند.

أميرالمؤمنين التَّلِيُّلاً همه را بنشاند . ايشان را إطاعت او واجب بود . فرمانش بردند و بنشستند . أمّا أوّل إظهار حقّى و نصى ّاو كردند ، به دليل و حجّت . خواجه يندارد كه اين كارى كوچك است ، و مذهبي نو ، و بگفتِ مشتى خوارج و نواصِب و مبتدع و ضال ، حق باطل شود .

بحمدالله نه على مرتضى الطَّيْكُلاً مداهنه و تقيّه كرد ، و نه عبّاس، و نه أصحاب أمير المؤمنين .

أُولًا بر نصى على الطَّلِيُّلِيُّ أُوَّل دليل و گواهى ، عقل عاقلان است كه عــاقل دانــد كه زمانه با ثبوت تكليف و جواز خطاء مكلَّفان روا نباشد كه از إمامى خالى باشد.

دوم حجّت قرآن است که آیات قرآن بر نصی علی مُنْزَل است. سوم أخبار مصطفی که بیان کرد. چهارم إجماع شیعه مُحِقَّه است. و درین کتاب همهٔ دلائل شرح نتوان داد. و إنكار علی مرتضی ظاهر است بر إمامت آن جماعت ، به خلاف آنکه ناصبی احمق گوید.

أُولًا در آن خطبهٔ معروف أُولَ این کلمه می گوید: أَمَا وَاللّهِ لَقَدْ تَقَمَّصَهَا ابْنُ ابِی قُحَافَةَ وَ إِنَّهُ لَیَعْلَمُ أَنَّ مَحَلِّی مِنْهَا مَحَلُّ الْقُطْبِ مِنَ الرَّحَی. یعنی: أبوبكر پیراهن خلافت درپوشید، و او داند که من آسیای خلافت را قطبم. چون نوبت به عمر رسید می گوید: فَیا عَجَباً بَیْنَا هُو یَسْتَقیلُها فِی حَیَاتِهِ لِاْ عَقَدَهَا لأَخْرَ بَعْدَ وَفَاتِهِ: ای عجبا

از ميان آنكه در حالت زندگانى إقاله مىكند ، و روز وفات بــه عمـر مىسـپارد . و بـر عمر إنكار مىكند كه : جَعَلَهَا فِى جَمَاعَةٍ زَعَمَ أُنِّى أَحَدُهُمْ ؛ فَيَا للّـــه و َلِلشُّـورَى : مـن از كجا و شورى از كجا ؟ إلَى أَنْ قَامَ ثَالِثُ الْقَوْمِ نَافِجاً حِضْنَيْهِ (الى آخــر الــخطبة) . پـس اين همه دلالت است بر نصى او ، و إنكار است بر اختيار ايشان .

پنداری که بعد از پانصد سال حَلاَّج و شانه تراش بدانستند و بدیدند، و علی النیک و عبّاس، و سلمان، و بوذر، و مهاجر، و انصار نتوانستند دیدن ، و ندیدند [بلکه عقلا دانند که نه چنین است] که هر إجماع که بر خلاف علی مرتضی النیک اشد.و باشد آن خطا باشد. و هر اتّفاق که بر مخالفت حسن و حسین باشد، آن باطل باشد. هم حجّت که بر سلمان و بوذر و مِقْداد و خُزيْمه و أبوأيُّوب باشد، همه شبهت باشد. الاَّإنَّ الْحَقَّ مَعَ عَلِی ، و عَلِی مَعَ الْحَقِّ يَدُورُ مَعَهُ حَيْثُمَا دَارَ: (آگاه باشيد که حق با علی است و علی با حق است، و حق پيوسته با علی می گردد و دور می زند هر جا که علی بگردد و دور بزند).

مذهب أهل حق اين است ، و جواب اين مُشَبِّهي خارجي همين است . و إمام بعد از مُصطفى صلّى الله عليه و آله و سلّم بلافصل أميرالمؤمنين است، كه نَص رب العالمين است ، و نفس خيرالمرسلين است. [و] الحمد لله رب العالمين .٢

باید دانست که اعتراض مهاجرین و أنصار را بسر أبوبکر در مسجد پیغمبر، و گفتار یک یک از آنها را به همین نهجی که ذکر کردیم با اختلافی در عبارات، علاوه بر عبدالجلیل قزوینی که ما از او نقل کردیم، چندین تن از أعاظم و أعلام مذهب در کتب خود از طریق شیعه و عامّه روایت کردهاند.

اوّل آنها شیخ جلیل أبوجعفر: أحمد بن محمّد بن خالد بن عبدالله بَرْقی، كهاز بَرق رود قم است كه از ثِقات و رؤسای مذهب بوده و أصلاً كوفی است، و در سنهٔ ۲۸۰ یا شش سال قبل از آن وفات كرده است. "

٢ـ كتاب «نقض» ، معروف بــه: «بَعْـض مَثَـالِب النَّواصِـب فى نَقْـض بَعْـض فَضَـائح الرَّوافِـض» ، ازص ٦٥٤ تا ص ٦٦٩.

١\_ پنبه زن.

۳ـ «الذّريعة الى تَصانيف الشّيعة» علاّمه شيخ آقا بزرگ طهرانى، ج ۲، ص ۱۲۲. و همين مرد جليل صاحب رجال، داراى كتاب «محاسن» است كه از كتب أصول شيعه محسوب مى شود.و چـون وفـات كليـنى

این شیخ جلیل در کتاب «رجال» خود که به کتاب «رجال برقی» معروف است ، تحت عنوان أسماء منکرین أبوبکر که عبارتاند از دوازده نفر : شش نفر از مهاجرین ، و شش نفر از أنصار، بیان کرده است :

امّا شش نفر مهاجرین عبارتند از: خالِد بن سَعید بن العَاص که از بنی امیّه بود، و أبو ذَرّ غِفاری، و سَلمان فارسی، و مِقْدادبن أسود، و بُریّد آ أسْلَمِی، وعمّار یَاسِر. و شش نفر أنصارعبارتند از: خُزیّه بن ثابت، و سَهل بن حُنیْف ، وأبُوالْهیْثُم بن تیّهان ،و قیْس بن سَعدبن عُبَاد قزر جی ، و أبی بن کعب ، و أبو أیُوب أیْصاری . و سپس می گوید: اینها در روز جمعه به مسجد رفتند و یکایک در حالی که أبوبکر بر فراز منبر برای خطبه جمعه بود برخاستند، و إنکار خود را بر خلافت او ، و تأیید خلافت خطبهٔ جمعه بود برخاستند، و إنکار خود را بر خلافت او ، و تأیید خلافت أمیرالمؤمنین السَیّن بید خلافت و مشروحاً بیان کردند تا چون کلام آخرین آنها که أبواییوب بود، و بدینگونه بود که: إنَّق الله او ردوً و الأمْرَ إلَی أهْل بَیْت نِبیّکُم ، فَقَد سَمِعْتُم مَا سَمِعْنَا ؛ إنَّ الْقَائِم مَقَامَ نَبِیّنَا بَعْده علی بُن أبیطالِب السَیّن ، و آبَه لاَ یُبلّغ عَنْه ولاً هَوْ ، و لاَ یَنْصَح لاُمَّتِه غَیْره .

(تقُوای تُحداوند را بگیر ، و این أمر خلافت را به أهل بیت پیغمبرتان برگردانید! حقًا شما شنیدهاید همان چیزی را که ما شنیدهایم؛ بدرستیکه قائم مقام، و جانشین محل و منزلت پیغمبر ما بعد از او علی بنابیطالب است؛ و هیچکس نمی تواند از پیغمبر آنچه را که راجع به پیغمبر است تبلیغ کند مگر علی؛ و هیچکس نصیحت اُمَّت را نمی کند مگر او).

به پایان رسید ، أبوبكر از منبر فرود آمد. تا روز جمعهٔ دیگر، عمر شمشیر خود را از غلاف بیرون آورد و گفت: نشنوم مردی را كه مانند گفتار آن روز سخن گوید مگر اینكه گردن او را میزنم. و از آنجا او با سالِم مَوالی ابوخُذَیْفَه و مُعاذ بن جَبَل و أبوغبَیْده با شمشیرهای كشیده رفتند و أبوبكر را از منزل بیرون آورده وبر فراز منبر

در سنهٔ ۳۲۸ و یا ۳۲۹ بوده است فلهذا کلینی به واسطه از او روایت میکند. و در حقیقت او از مشایخ مشایخ کلینی است.

او ٢ خطاب ابوايّوب با جمله اتَّق الله به ابوبكر است ، و خطاب او بـا جملـه رُدُّوا ايمْـر َ بـه تمـام دست اندركاران سقيفه .

بردند.

دوم \_ شیخ جلیل أبوجعفر محمّد بن علی بن حسین بن بَابَویه قمّی: شیخ صدوق است که در سنهٔ ۳۸۱ وفات کرده است. این مرد عظیم المنزلة در کتاب «خصال»، از نواده زادهٔ برقی ، این روایت را ذکر می کند ، بدینگونه : حدیث کرد برای من علی بن أحمد بن عبدالله بن أحمد بن أحمد بن عبدالله بن أحمد بن عبدالله برقی ، که او گفت : حدیث کرد برای من پدرم ، از جدم : أحمد بن أبی عبدالله برقی ، که او گفت : حدیث کرد برای من نهیکی، از أبومحمّد خَلف بن سالم، از محمّدبن جعفر، از شُعْبه، ازعثمان بن مُغیرة، از زَیْد بن وَهَب که او گفت: افرادی که بر جلوس أبوبکر در مقام خلافت و برتقدم او بر علی بن ابیطالب السَّلِیُّ ایراد و انکار داشتند، از مهاجر و انصار دوازده نفر بودند. و روایت را به همین نهج بیان می کند. لیکن در بیان اسامی آنها که یکایک می شمرد، به جای قیْس بن سَعْد بن عُبادَه، عَبْدالله بن مَسْعُود را ذکر کرده است. ۲

سوم \_ شیخ جلیل: أبومنصور ، أحمد بن علی بن ابیط الب طَبَرْسی ، که از أعاظم علماء مذهب است، و او در أواسط قرن ششم از هجرت بوده زیرا با أبوالفتوح رازی و با فضل بن حسن طَبْرِسی صاحب کتاب «مجمع البیان» متوفّای سنهٔ ۵۵۸ معاصر بوده؛ و محمّد بن علی بن شهر آشوب متوفّای ۵۸۸ شاگرد او بوده است .

او ایس روایت را مفصّلاً در کتاب «احتجاج» ، در باب «ذکر طُرف ممّا جَرَی بَعْدَ وَفَاةِ رسول الله صلّیالله علیه وآله و سلّم من اللّجاج و الحجاج فی أمرالخلافَة به ذکر کرده است ، و او ایس روایت را از أبان بن تغلب ، از حضرت صادق السّی روایت می کند . و در مقام شمردن نام آن دوازده نفر به جای قَیْس بن سَعْد بن عُباده ، عُثْمان بن حُنیْف برادر سهل را ، با سهل ذکر کرده است. "

چهارم \_ سیّد جلیل شریف و نقیب : رضی الدِّین ابوالقاسم علی ّبن موســی بـن طاووس حسینی حلّی است ، که در سنهٔ ۲۹۵ وفات یافته است ، و در میــان بزرگــان و

۱ ـ «رجال برقی» ص ٦٣ تا ص ٦٦. در اين روايت گفتار آن دوازده نفر مهاجر و أنصار بـ ه طريـق بديعي روايت شده است ؛ مراجعه و ملاحظه شود .

۲- «خصال» صدوق ، طبع مطبعهٔ حیدری ، باب الواحد إلی اثنا عشـر، ص ٤٦١ تـا ص ٤٦٥ تحـت
 عنوان : الّذین أنكروا علی أبی بكر جُلُوسَه فی الخلافة و تُقدُّمَه علی علی بن أبیطالب علیه السَّلام اثنا عشر .

علماً علماً على طاووس مشهور است .

او در کتاب کشف الیقین فی اختصاص مو لأنا علی بامرة المو مونین که به آن کتاب، «کتاب یقین» هم می گویند اگوید: این فصل در بیان مطالبی است که أحمد بن محمد طَبری معروف به خلیلی که از روات و رجال عامه است، در روایت خود راجع به إنکار دوازده نفر بر أبوبکر پس از آنکه ولایت بر مسلمین را به عهده گرفت، با گفتار صریحشان آورده است؛ و نیز در بیان آنچه بعضی از اصحاب از رسول خدا دربارهٔ عنوان امیرالمؤمنین بودن علی بن ابیطالب می دانستند. و این داستان را همچون محمد بن جریر طَبری صاحب کتاب «تاریخ» در کتاب «مناقب الأئم علیه مالست الام» ذکر کرده است، و بعضی نیز در آنچه طبری ذکر کرده است زیادتی هائی ذکر کرده اند.

و سپس گوید: بدانکه این حدیث را شیعه به نحو تواتر روایت کرده است؛ و اگر روایت آن منحصر به شیعه بود ما آنرا ذکر نمی کردیم؛ زیرا که رجال شیعه، در نزد رجال عامّه متّهم هستند، و لیکن از طریق خود آنان که بر آن اعتماد دارند نقل می کنیم تا پی آمدها و تبعات آن متوجّه همان کسی شود که آنرا روایت کرده و در کتاب خود ضبط کرده است. آنگاه گوید: أحمد بن محمّد طبری با عین این عبارات آورده است: خبر دوازده نفری که جلوس أبوبکر را برسرجای رسول خدا صلی الله علیه وآله و سلّم إنکار کردند: حدیث کرد برای ما علی أبوالحسن بن علی بن نحّاس کوفی عدل أسدی ؛ او گفت: حدیث کرد برای ما أحمد بن ابی حسین عامِری ؛ او گفت: حدیث کرد برای ما غموی من أبومعمّر شعبة بن خیثم أسدی؛ او گفت: حدیث کرد برای ما عموی من أبومعمّر شعبة بن خیثم أسدی؛ او گفت: حدیث کرد برای ما عموی من أبومعمّر شعبة بن خیثم أسدی؛ او گفت: حدیث کرد برای ما عثمان أعْشَی ، از زید بن و هَبُ . آنگاه این داستان را تا آخر نقل کرده است . \*

۱- «الذَّريعة»، ج ۱۸، ص ۲۹ شمارهٔ ۷۲۰. و نيز گويد: كتاب «كشف اليقين» ابن طاووس، در مطاوی «بحارالأنوار» آورده شده است، وعلامت رمز آنرا «شَف» قرار داده است و ليكن مجلسي پنداشته است كه آن كتاب ، كتاب «كشفاليقين» علاّمهٔ حلّى است و آن را نسبت به علاّمه داده است با اينكه «كشفاليقين» علاّمه كه طبع شده است ، در آن احاديث مذكورهٔ در «بحارالأنوار» نيست . علاّمهٔ حلّى كتابي دارد بنام «كشف اليقين في فضائل أميرالمؤمنين» كه تحت شمارهٔ ۷۲۱ در «الذّريعة» مذكور است .

۲ حبحارالأنوار» ، ج ۸ ، از طبع كمپانى ، باب كيفية غَصْب لصوص الخَلا َفة و اهل الجلافَة ، ص ٤٦ و ص ٤٣ .

و علاّمهٔ مجلسی \_ رضوانالله علیه \_ ایـن داسـتان إنکـار دوازده نفـر را بدیـن طریق از سـه کتـاب «خصـال» و «احتجـاج» و «کشـف الیقیـن» مفصّـلاً نقـل کـرده است ، آنگاه به شرح و تفسیر آن پرداخته است . ا

و مرحوم آیةالله شیخ عبدالله مامقانی در «تنقیح المقال»، فصلی را به عنوان دوازده نفری که بر غصب خلافت أبوبکر، بر او ایراد و إنکار کردهاند، ذکر کرده است ؛ و روایت «خصال» را در آن از «بحارالأنوار» مجلسی آورده؛ و پس از آن به روایت «احتجاج» نیز اشاره کرده است .

باری مخالفت أصحاب خاص رسول خدا و شیعیان امیرالمؤمنین علیه ماالسّلام ، با خلافت أبوبكر و عُمَر و عُثمان ، أظْهَرُ مِنَ الشَّمْس است ، و در تاریخ و كتب سِیر جای تردید نیست . شیعیان از أوّل أمر، خلافت خلفای انتخابی را غصب می دانستند ، و آنان را خلفای غاصب می خواندند .

عَبْدالله عنان مُحامى گويد: وكَانَ لِعَلِى حِزْبُ يُنَادِى بِخِلاَفَتِهِ عَقْبَ النَّبِى مُبَاشَرَةً، وَ يَرَى أَنَّهُ هُوَ وَ بَنُوهُ أَحَقُّ النَّاسِ بِهَا .

«و برای علی بن أبیطالب حِزْبی بوده است که آنها ندای خلافت بلافصل او را بعد از پیامبر سر می داده اند ، و چنین می دانستند که او و پسرانش از همهٔ مردم به خلافت سزاوار تر می باشند» . و مطلب را إدامه می دهد تا آنکه می گوید :

وَ مِنَ الْخَطَآءِ لَنْ يُقَالَ: إِنَّ الشِّيعَةَ إِنَّمَا ظَهرُوا لأَوَّلُ مَرَّة عِنْدَ الشِقَاقِ الْخُوارِج، وَ إِنَّهُمْ سُمُّوا كَذَلِكَ لِبَقَآئِهِمْ إِلَى جَانِبِ عَلِي . فَشِيعَةُ عَلِى ظَهرُوا مُنْذُ وَفَاةِ النَّبَى كَمَا قَدَّمْنَا. "

«و خطاست که گفته شود: شیعه در أولین و هله، در وقت جدا شدن خوارجاز لشگر علی پیدا شد، و آنها را به جهت بقاء آنها در جانب علی الطّی شیعه خوانده باشند. و علیهذا همانطور که سابقاً متذکّر شدیم: شیعیان علی از هنگام وفات پیغمبر ظهور کردند».

۱\_ «بحارالأنوار» ، ج ۸ ، ص ۳۸ تا ص ٤٤ .

٢\_ «تنقيح المقال» ، ج ١ ، الفائدة الثانية عشرة ، ص ١٩٨ تا ص ٢٠٠ .

٣\_ «تاريخ الجمعيّات السّريّيّة، والحركات الهدّامة» ، ص ٢٦ .

ابن خلدون گويد: مَبْدَأُ دَوْلَةِ الشِّيعَةِ: اِعْلَمْ أَنَّ مَبْدَأَ هَـذِهِ الدَّوْلَـةِ أَنَّ أَهْـلَ الْبَيْـتِ
لَمَّا تُوفِّى رَسُولُ اللّـهِ صَلّى اللّـهُ عَلَيْه (و آله) و سَلَّمَ كَاثُوا يَرَوْنَ أَنَّهُمْ أَحَــقُّ بِالأَمْرِ، وَ أَنَّ الْخِلاَفَةَ لِرِجَالِهِمْ دُونَ مَنْ سِواَهُمْ مِنْ قُرَيْش .

تا أَنكه كُويد: وَ فِي الصَّحِيحِ أَيْضاً أَنَّ رَسُول اللهِ صَلّى الله عليه (وآله) وسَلّم قَالَ فِي مَرَضِهِ الَّذِي تُونُقِّي فِيهِ: هَلُمُّ وَا أَكْتُبْ لَكُمْ كِتَاباً لَنْ تَضِلُّوا بَعْدَهُ أَبَداً . فَاحْتَلَفُوا عِنْدَهُ فِي ذَلِكَ وَ تَنَازَعُوا وَ لَمْ يَتِمَّ الْكِتَابُ. وَ كَانَ ابْنُ عَبَّاسِ يَقُولُ: الرَّزِيَّةُ كُلُّ الرَّزِيَّةُ مَا عِنْدَهُ فِي ذَلِكَ وَ تَنَازَعُوا وَ لَمْ يَتِمَّ الْكِتَابُ. وَ كَانَ ابْنُ عَبَّاسِ يَقُولُ: الرَّزِيَّةُ كُلُّ الرَّزِيَّةُ مَا عَلْدَ مَا بَيْنَ رَسُول اللهِ صلّى الله عليه (و آله) وسلّم وَ بَيْنَ ذَلِكَ الْكِتَابِ لِأَخْتلاَفِهِم وَلَعْظِهِم. حَتَّى لَقَدْ ذَهَبَ كَثِيرٌ مِنَ الشَّيعَةِ إِلَى أَنَّ النَّبى صلّى الله عليه (و آله) و سلّم أَوْصَى فِي مَرَضِهِ ذَلِكَ لِعَلِي وَ لَمْ يَصِحَ قَلِكَ مِنْ وَجْهٍ يُعُولًا عَلَيْهِ، وَقَدْ أَنْكَرَتْ هَذِهِ الْوَصِيَّةَ عَائِشَةُ وَكَفَى بِإِنْكَارِهَا .

تا آنكه گويد: وَ فِى قِصَّةِ الشُّورَى أَنَّ جَمَاعَةً مِنَ الصَّحَابَةِ كَانُوا يَتَشَيَّعُونَ لِعَلِى ، وَ يَرَوْنَ اسْتِحْقَاقَهُ عَلَى غَيْرِهِ ، وَ لَمَّا عُدِلَ بِهِ إِلَى سِواهُ تَأَقَّفُوا مِنْ ذَلِكَ وَ أَسِفُوا لَـهُ مِثْلُ الزُّبَيْرِوَ مَعَهُ عَمَّارُ بْنُ يَاسِرِوَ الْمِقْدَادُ بْنُ الأَسْوَدِ وَ غَيْرُهُمْ، إِلاَّ أَنَّ الْقَوْمَ لِرُسُوخِ قَدَمِهِمْ فِي الدِّينَ وَ حِرْصِهِمْ عَلَى الأَلْفَةِ لَمْ يَزيدُوا فِي ذَلِكَ عَلَى النَّجُوكَى بِالتَّأَفُّفِ وَ الأَسَفِ . '

«مَبْدَأُ دولتَ شیعه: بدان که مبدأ این دولت از این پیدا شد که:چون رسول خدا صلّی الله علیه (و آله) و سلّم وفات کردند، أهل بیت می دیدند که آنها به أمر خلافت سزاوار ترند، و خلافت باید در مردان آنها قرار گیرد نه در غیر آنها از طبقات قریش.

تا آنکه گوید: و همچنین در صحیح وارد شده است که: رسول خدا صلّی الله علیه و آله و سلّم در آن مرضی که وفات یافت گفت: بیائید! من مکتوبی بـرای شـما بنویسم که پس از آن هرگز گمراه نشوید! در این حال در نـزد رسـول اللـه اختـلاف کردند و نزاع نمودند، و مکتوب انجام نگرفت.

و ابن عبَّاس پیوسته می گفت: مُصیبت ، مُصیبت عُظْمَی آن بود که: بین رسول خدا و بین نوشتن آن مکتوب فاصله انداختند به جهت اختلافی که نمودند وبه جهت گفتار دشوار و ناهنجاری که در آن مجلس أدا کردند. حتّی اینکه کثیری از شیعه براین مَرامند که: رسول الله صلّی الله علیه و آله وسلّم در آن مرضش به علی

۱\_ «تاریخ ابن خَلْدون» ، ج ۳ ، ص ۱۷۰ و ص ۱۷۱ .

وصیّت کرد و او را در أمر خلافت وصیّ خود نمود ؛ ولی این گفتار بر وجهی که قابل اعتماد باشد به ثبوت نرسیده است زیرا عائشه چنیـن وصیّتـی را منکـر شـده است و همین إنکار او کافی است .

تا آنکه گوید: در قضیّهٔ شُوری ، جماعتی از أصحاب رسول خدا ، پیروی از علی می کردند و دنبالهرو راه و خطّ مشی علی بودند وتشیّع او را اظهار می کردند، واو را در أمر خلافت بر غیر او مقدَّم داشته و استحقاق او را بیان می کردند، و لیکن چون خلافت از او به غیر او برگردانده شد، إظهار ضَجْرَت و ملالت کردها ف گفتند و استف خوردند، مثل زُبَیْر که با او عمّار بن یاسِر و مقداد بن أسود و غیر از ایشان بودند. اما چون این شیعیان و طرفداران علی، قدمشان در دین استوار و راسخ بود و بر اُلفت مسلمانان حریص بودند، (دست به شمشیر وسلاح نبرده) غیر از نَجْوی و پنهان سخن گفتن با ضَجْرَت و ملالت و اُسنف چیزی بر آن نیفزودند».

مورّخ جلیل و رَحَّالهٔ کبیر: ابوالحسن علیّ بن حسین مسعودی متوفّی در سنهٔ ۳٤٦ از هجرت گوید:

وَ قَدْ كَانَ عَمَّارٌ حِينَ بُويِعَ عُثْمَانُ ، بَلَغَهُ قَوْلَ أَبِى سُفْيَانَ : صَحْرُ بُننُ حَرْب فِي دَارِ عُثْمَانَ ، عَقِيبَ الْوَقْتِ الَّذِي بُويِعَ فِيهِ عُثْمَانُ وَ دَحْلَ دَارَهُ وَ مَعَهُ بَنُو الْمَيَّةَ فَقَالَ أَبُّوسُ فْيَانَ : عُثْمَانَ ، عَقِيبَ الْوَقْتِ الَّذِي بُويِعَ فِيهِ عُثْمَانُ وَ دَحْلَ دَارَهُ وَ مَعَهُ بَنُو الْمَيَّةَ فَقَالَ أَبُوسُ فْيَانَ : يَا بَنِي أُمَيَّةً! تَلْقَفُوهَا أَفِيكُمْ أَحَدُ مِنْ غَيْرِكُمْ ؟ \_ وَ قَدْ كَانَ عَمِي \_ قَالُوا : لاَ ! قَالَ : يَا بَنِي أُمَيَّةً! تَلْقَفُوهَا تَلَكُمْ أَخَدُ مِنْ غَيْرِكُمْ يَعْلِفُ بِهِ أَبُوسُ فْيَانَ مَازِلْتُ لَرْجُوهَا لَكُمْ ، وَ لِتَصِيرَنَ إلَى صِبْيَانِكُمْ وَرَاثَةً .! فَالْتَهَرَهُ عُثْمَانُ وَ سَآءَهُ مَا قَالَ .

وَ نَمَى هَذَا الْقَوْلُ إِلَى الْمُهَاجِرِينَ وَ الأَنْصَارِ وَ غَيْرُ ذَلِكَ الْكَلاَمِ.

فَقَامَ عَمَّارٌ فِي الْمَسْجِدِ فَقَالَ : يَا مَعْشَرَ قُرَيْسَ ! أَمَا إِذَا صَرَفْتُمْ هَذَا الأَمْرَ عَنْ أَهْلِ بَيْتِ نَبِيِّكُمْ هَهُنَا مَرَّةً وَهَهُنَا مَرَّةً، فَمَا أَنَا بِآمِن مِنْ أَنْ يَنْزَعَهُ الله مِنْكُمْ ، فَيَضَعَهُ

۱ وصیّت رسول خدا به امیرالمؤمنین علیهماالسّلام در مرض موت، جای شبهه نیست و أعاظم و أعلام در كتب سِیّر و تاریخ بیان كردهاند، و لیكن چون عائشه كه دختر خلیفهٔ انتخابی أوّل و از مخالفان سرسخت علیّ است، آنرا انكار كرده است؛ همین انكار او، ابن خلدون عامّی مذهب را كه در حد قداست عائشه را میستاید بر آن داشته كه: به شهادت عائشه حكم به عدم وصیّت كند، و روایات وأحادیث بی شماری را كه از لم سَلَمَه زَوجهٔ والاتبار رسول خدا وحضرت صدیّقهٔ زهراء فاطمه بنت رسول الله وأهل البیت و غیرهم وارد شده است نادیده انگارد.

فِي غَيْرِكُمْ كَمَا نَزَعْتُمُوهُ مِنْ أَهْلِهِ وَ وَضَعْتُمُوهُ فِي غَيْرِ أَهْلِهِ !

وَ قَامَ الْمِقْدَادُ فَقَالَ: مَا رَأَيْتُ مِثْلَ مَا أُوذِي بِهِ أَهْلُ هَــذَا الْبَيْـتِ بَعْـدَ نَبِيِّـهِمْ. فَقَـالَ لَهُ عَبْدُ الرَّحْمَن بْنُ عَوْف: وَ مَا أَنْتَ وَ ذَاكَ يَا مِقْدَادً بْنَ عَمْرُو؟!

فَقَالَ: إِنِّى وَاللهِ لَأْحِبُّهُمْ لِحُبِّ رَسُولِ اللهِ صلّى الله عليه (و آله) و سلّم إيَّاهُمْ؛ وَ إِنَّ الْحَقَّ مَعَهُمْ وَ فِيهِمْ . يَا عَبْدَالرَّحْمَن ! أَعْجَبُ مِنْ قُريْش \_ وَ إِنَّمَا تُطُولُهُمْ عَلَى النَّاسِ إِنَّ الْحَقَّ مَعَهُمْ وَ فِيهِمْ . يَا عَبْدَالرَّحْمَن ! أَعْجَبُ مِنْ قُريْش \_ وَ إِنَّمَا تُطُولُهُمْ عَلَى النَّاسِ بفضل أَهْل هَذَا الْبَيْتَ \_ قَدِ اجْتَمَعُوا عَلَى تَرْعِ سُلْطَانِ رَسُولً اللهِ صلّى الله عليه (و آله) وَ سلَّمَ بَعْدَهُ مِنْ أَيْدِيهِمْ! أَمَا وَأَيْمُ اللهِ يَا عَبْدَالرَّحْمَن لَوْ أَجِدُ عَلَى قُريْشٍ أَنْصَاراً لِقَاتَلْتُهُمْ كَوَقَتَالِي إِيَّاهُمْ مَعَ النَّبَى \_ عَلَيْهِ الصَّلاَةُ وَالسَّلاَمُ \_ يَوْمَ بَدْر .

و جَرَى بَيْنَهُمْ مِنَ الْكَلاَمِ خَطْبِ طُويِلٌ قَدْ أَتَيْنَاً عَلَى ذِكْرِهِ فِى كِتَابِنَا «أَخْبَار الزَّمَانِ» فِي أَخْبَارِ الشُّورَى وَالدَّارِ . '

پس از آن وقتی که با عثمان بیعت کردند و به خانهاش رفت و با او بنی اُمیّه همراه بودند ، به عمّار بن یاسِر خبر رسید که : أبوسفیان که نامش صَخْر بْن حَرْب است ، به جماعت بنی اُمیّه اینطور گفته است : آیا در میان شما یکنفر که غیر از شما باشد هست ؟! \_ چون در آنوقت، أبوسفیان نابینا بود \_ ۲ گفتند : نه . أبوسفیان گفته

۱\_ «مُرُوج الذَّهَب» طبع دارالاندلس، بــيروت ، ج ۲ ، ص ۳٤۲ و ص ۳٤۳ ، و طبع مطبعـهٔ سـعادت مصر ۱۳۲۷ ، و ج ۲ ، ص ۳۵۱ و ص ۳۵۲ .

۲\_ یعنی أبوسفیان این مطلب را فقط می خواست در جمع بنی امیّه بگوید بطوری که یکنفر از غیر بنی اُمیّه از طرفداران بنی هاشم در میان آنها نباشد ، که فاش نشود و این مطلب گفتار سری باشد.و ما در درسهای ۹۱ تا ۹۳ ، از «إمام شناسی» در ص ٤١ ، از جلد هفتم ، گفتار أبوسفیان را با عبارت دیگری آورده ایم .

۳ـ و ابن ابی الحدید در جلد دوّم از «شرح نهج البلاغة» ص ٤٤ از أحمد بن عبدالعزی روایت کرده است که: ان اباسفیان، قال لمّا بویع عثمان: کان هذا ایمر فی تَیْم، و اُنَّی لتَیْم هذا ایمر؟ ثُمَّ صار إلی عَدی، فأبعد وأبعد؛ ثمَّ رجعت إلی منازلها و استقر ایمر قراره، فتلقفوها تلقف الکُرة .یعنی چون با عثمان به خلافت بیعت شد، أبوسفیان گفت: این أمرولایت مردم در قبیلهٔ تَیْم وَلاً بوجود آمد؛ وچگونه برای تیم این أمر است ؟ و پس از آن در قبیلهٔ عدی به وجود آمد؛ پس دور تر و باز هم دور تر شد. و سپس به منازل و محل های خود برگشت، واین امرولایت در محل قرار خود استقرار یافت؛ بنابراین شما آن را مانند توپ بازی برای خود محکم بگیرید! و به همدیگر رد کنید و پاس دهید!

و نيز ابن أبى الحديد در ص ٤٥ ، از أحمد بن عبدالعزيز روايت كرده است كه: إنَّ أباسفيان قال لعثمان: بأبى أنت أنفق و لا تكن كأبى حجر! و تداولوها يا بى اميّة تداولَ الوُلدان الكُرَة! فوالله ما من

است: ای بنی اُمیّه! این خلافت و إمارت را برای خود همانند توپ بازی نگهدارید! و به یکدیگر پاس دهید! سوگند به آن کسی که أبوسفیان به او قسم می خورد پیوسته من این خلافت و إمارت را برای شما امید داشتم ؛ و بعد از این به أطفال شما باید بطور میراث برسد! عثمان از این سخن بدش آمد و او را زجر کرد.

و این گفتار و سایر گفتارها در بین مهاجرین و أنصار انتشار یافت .

پس عمّار بن یاسِر در مسجد رسولالله بپا خاست و گفت: ای جماعت قریش! آگاه باشید که: چون شما این أمر خلافت را از أهل بیت پیامبرتان یک مرتبه به این طرف برمی گردانید و یک مرتبه به آن طرف! من هیچ مأمون نیستم از اینکه خداوند آن را از دست شما بیرون آورد و در میان غیر شما قرار دهد، همچنانکه شما آن را از دست أهلش بیرون آوردید و در میان غیر أهلش قرار دادید!

و پس از عمّار، مقداد برخاست و گفت: من هیچگاه به قدر اذیّتی که أهل بیت پیغمبر، پس از پیغمبرشان اذیّت کشیده و آزار دیدهاند، ندیدهام کسی آزار دیده و اذیّت شده باشد! عبدالرّحمن بن عَوْف به او گفت: تو را با ایس دخالت چه مناسبت است ای مقداد بن عمرو؟

مقداد گفت: قسم به خدا من به واسطهٔ محبّتی که پیغمبر به ایشان داشته است آنها را دوست دارم؛ و بدرستی که حق با آنهاست و در آنهاست. ای عبدالر حمن! من از قریش در شگفتم - که تو آنها را به واسطهٔ فضل و فضیلت أهل بیت بر مردم مُسلَّط کردهای - که آنها بعداز رسول خدا صلی الله علیه وآله و سلّم

 $<sup>\</sup>triangleright$ 

جنّة و لا نار. و کان الزبیر حاضراً ، فقال عثمان لأبی سفیان : اُعزب ! فقال : یا بنی اَهها أحد؟ ! قال الزبیر: نعم والله لاکتمتها علیک! «أبوسفیان به عثمان گفت: اموال را یکسره بده، ومانند فالان که کارش منع بود مباش !و ای بنی اُمیه شما مانند اطفال که در بازی خود توپ را از دست رقیب می گیرند و به همدیگر پاس می دهند شما هم حکومت و إمارت را به یکدیگر پاس دهید! سوگند به خدا نه بهشتی است و نه آتشی! رئیر در آن مجلس بود. عثمان به أبوسفیان گفت: دور شو! أبوسفیان گفت: ای پسران من مگر در اینجا کسی هست؟! زُبیر گفت: آری سوگند به خدا که من این داستان را پنهان نمی کنم».

راوی این روایت: مغیرة بن محمد مهلّبی می گوید: من چون این داستان را با اسماعیل بن اسحاق قاضی به بحث و بیان گذاردم، گفت: این نقل درست نیست. گفتم: چطور؟ گفت: من منکر این سخن از ابوسفیان نیستم، ولی منکر این هستم که عثمان این سخن را از وی شنیده و گردن او را زده است. (یعنی اگر ابوسفیان چنین گفته بود عثمان گردن او را می زد).

در بیرون آوردن قدرت و حکومت پیامبر از دست أهل بیتش چگونه با همدیگراجتماع کردند! آگاه باش ای عبدالرّحمن! که اگر من یارانی برای خودم به جهت جنگ با قریش می یافتم هر آینه با قریش می جنگیدم به همان گونه که با آنها در معیّت رسول خدا در روز غزوهٔ بدر جنگ کردم.

و بین مقداد و عبدالرّحمن بن عَوْف گفتار بسیاری که مکروه و ناپسند بود واقع شد ، و ما آن گفتارها را در کتاب خود که به **أخبار الزّمان موسوم است دربارهٔ** أخبار شوری و دار و آن خانه ایست که در آن عثمان را به خلافت نشاندند ورده ایم .

ابن عساكر با سلسله سند متصل خودازعمربن على بن الحسين ازعلى بن الحسين آورده است كه قَالَ مَرْوَانُ بْنُ الْحَكَمْ: مَا كَانَ فِي الْقَوْمِ أَحَدُ لَاْفَعَ عَنْ صَاحِبنَا مِنْ صَاحِبنَا مِنْ صَاحِبكُمْ \_ يَعْنى عَلِيًّا عَنْ عُثْمَانَ \_ قَالَ : قُلْتُ لَهُ : فَمَا لَكُمْ تَسُبُّونَهُ عَلَى الْمَنَابِرِ ؟ قَالَ : لاَ يَسْتَقِيمُ الأَمْرُ إِلاَّبذَلِكَ . ٢

«مروان بن حکم به حضرت سجّاد علیّ بن الحسین العَلیّالاً گفت: هیچکس از اصحاب رسول خدا بهتر از صاحب شما از صاحب ما دفاع نکرد \_ یعنی علی ّ از عثمان \_ من به او گفتم: پس به چه علت شما او را بر فراز منبرها لعن و سبّ می کنید؟! مروان گفت: أمر خلافت و حکومت برای ما بدون لعن و سبّ علی ّ استوار نمی شود».

۱ـ در کتاب «کشف الظُنون» ج ۱، ص ۲۷ آورده است که: «أخبار الزمان و من أباده الحکتثان» در تاریخ، تصنیف إمام أبی الحسن علی بن محمّد بن الحسین (علی بن الحسین بن علی) مسعودی متوفی درسنه 7٤٦ می باشد و آن تاریخ کبیری است که در آن ذکر چگونگی زمین و شهرها و کوهها و نهرها و معادن و اخبار عظیمه و شأن ابتدا و اصل نسل بنی آدم و انقسام اقالیم و اختلاف و تباین مردم را مقدم داشته است و پس از آن ذکر پادشاهان گذشته و امّتهای از بین رفته و قرون خالیه و اخبار انبیاء را آورده و سپس ذکر حوادث را هر سال پس از سال دیگر آورده است تا زمان تألیف «مُروج الذّهب» که سنهٔ ۲۳۲ بوده است .و بعد از تألیف کتاب «أخبارالزمان» کتاب متوسّطی که به تفصیل آن نیست تألیف کرده و در آن کتاب «أوسْمَط» اجمال آنچه را که در «أخبارالزمان» آورده است جمع کرده است، و در آخر کار کتاب مختصری تألیف نموده.و کتاب «أخبارالزمان» را در سی فن ترتیب داده است .

٢\_ «تاريخدمشق» ترجـمة الإمام على بنأبيطالب ، ج ٣ ، ص ٩٨ .

أحمد أمين مصرى كويد: و قَدْ بَدَأَالتَّشَيُّعُ مِنْ فِرْقَة مِنَ الصَّحَابَةِ كَانُوا مُحْلِصِينَ فِي حُبِّهِمْ لِعَلِى يَرَوْنَهُ أَحَقَّ بِالْخِلاَفَةِ لِصِفَات رَأَوْهَا فِيهِ، مِنْ أَشْهَرهِمْ سَلْمَانُ الْفَارْسِي وَ أَبُوذَرٍ الْغَفَّارِي وَالْمِقْدَادُ بْنُ الأَسْوَدِ. و تَكَاثَرَتْ شيعَتُهُ لَمَّا نَقَمَ النَّاسُ عَلَى عُثْمَانَ فِي السَّنَوَاتِ الأَخِيرَةِ مِنْ خِلاَفَتِهِ ثُمَّ لَمَّا وَلِي الْخِلاَفَة . \

«و ابتدای تشیّع از جماعتی از اصحاب رسول خدا پیدا شد که آنها در محبّت به علی إخلاص می ورزیدند چون به واسطهٔ صفاتی که در او می دیدند او را أحق به خلافت می شناختند ؛ که از مشهور ترین آنها سلمان فارسی و أبوذر غفاری و مقداد بن أسود است . و چون در سنوات أخیر از خلافت عثمان مردم به جهت سوء کردار عثمان بر او انکار کردند و عیب گفتند و به شدید ترین وجهی کراهت خود را اظهار نمودند ، شیعیان علی رو به فزونی و زیادی گذاردند ، و پس از آن چون علی به خلافت رسید شیعیان بسیار شدند» .

أسامة بن زَیْد به خلافت أبوبكر اعتراض كرد ، و در نامه بــرای او نوشـــت: ایــن عنوان را از كجا آوردهای ؟

ابن ابی الحدید گوید: چون رسول خدا صلّی الله علیه و آله وسلّم به مرض موت مریض شد، اُسامَة بن زید بن حارثه را به نزد خود فرا خواند و گفت: حرکت کن تا سرزمینی که پدرت در آنجا کشته شده است! و با أسبان بدانها حمله کن! من تو را أمیر و سپهسالار این جیش کردم؛ و اگر خداوند تو را بر دشمن پیروز کرد، درنگت را کوتاه کن! و برای اطّلاع از أحوال دشمن ، جواسیس خود را در آنجا منتشر کن! و جماعت مخبران از أحوال دشمن را زودتر بفرست ودرجلوی جیش خود روانه ساز! و پیامبر هیچکدام از وجوه و سرشناسان از مهاجرین و أنصار را نادیده نگرفت مگر آنکه در آن جیش قرار داد؛ و از جملهٔ آنها أبوبکر و عُمر بودند.

جماعتی زبان به اعتراض گشودند و گفتند: این جـوان را بـر مُعْظَـم از أجـلاّء مهاجرین و أنصار، أمیر و سرپرست کرده است! رسول خدا صلّیاللـه علیه وآله وسلّم چون این سخن را شنید به غضب درآمد، واز منزل به مسجد آمد درحالی که دسـتمالی بر سر خود پیچیده بود، و بر منبر بالاً رفت و قطیفه ای بر خود داشت.

<sup>1- «</sup>ضحى الإسلام» ، ج٣ ، ص ٢٠٩.

فَقَالَ: أَيُّهَا النَّاسُ! مَا مَقَالَةٌ بَلَغَتْنى عَنْ بَعْضِكُمْ فِى تَأْمِيرى أُسَامَةَ ، لَئِنْ طَعَنْتُمْ فِى تَأْمِيرَى أَبَاهُ مِنْ قَبْلِهِ وَ أَيْمُ اللهِ أَنْ كَانَ لَحَلِيقاً طَعَنْتُمْ فِى تَأْمِيرَى أَبَاهُ مِنْ قَبْلِهِ وَ أَيْمُ اللهِ أَنْ كَانَ لَحَلِيقاً بالإمَارَةِ، وَابْنُهُ مِنْ بَعْدِهِ لَحَلِيقٌ بِهَا ، وَإِنَّهُمَا لَمِنْ أَحَبِ النَّاسِ إِلَى! فَاسْتَوْصُوا بِهِ خَيْراً فَإِنَّهُ مِنْ خِيَارِكُمْ .

«و فرمود: ای مردم! این چه گفتاری است که از بعضی از شما دربارهٔ أمیر نمودن أسامه برجیش، به من رسیده است؟! سوگند به خدا که اگر شما در أمیر نمودن أسامة امروز طعنه می زنید، قبلاً هم در أمیر نمودن پدرش طعنه می زدید. و سوگند به خدا که پدرش زیدبن حارثه، لایق برای إمارت بود، و پسرش بعد از او نیز لایق إمارت است، و این دو نفر از محبوب ترین مردم نزد من هستند! پس این سفارش و وصیّت مرا دربارهٔ او به نیکی بپذیرید، چون اُسامه از أخیار و نیکان شماست».

سپس پیامبر از منبر فرود آمد و داخل خانه شد، و مسلمین مُرَتَّب میآمدنـد و از رسولاللـه خداحافظی و وداع میکردند و به لشکر اُسّامَه در جُرْف میپیوستند .

و كسالت پيغمبر رو به شدّت مى نهاد ؛ و او پيوسته تأكيد در پيوستن أعيان قريش با نام و نشانهاى معيّن به لشكر أسامه داشت، و قال: اغْدُ عَلَى بَرَكَةِ الله ! و جَعَلَ يَقُولُ : الْفُذُوا بَعْثَ أُسَامَةَ! و يُكَرِّرُ ذَلِكَ. فَو دَعَ رَسُولَ الله صلّى الله عليه و آله و سلّم و خَرَجَ و مَعَهُ أَبُوبَكُر و عُمَرُ !.

«و به أسامه گفت: صبحگاهان با استمداد از برکت خدا حرکت کن! و پیوسته می گفت: در لشکر اُسامه پیش بروید! و این سخن را تکرار می کرد. اُسامه با رسول خدا صلّی الله علیه و آله و سلّم و داع کرد و خارج شد و با او أبوبکر و عمر همراه، و در تحت لوای او بودند».

و حتّی اُسامه به رسول الله گفت: پدرم و مادرم فدایت باد ای رسول خدا! آیا به من اذن می دهی که چند روزی در مدینه بمانم تا خدای تو را شفا بخشد؟! چون اگر من با این حال کسالت تو حرکت کنم ، دائماً در دل من همانند قرحهای سوزان است!

رسول خدا فرمود : اي اُسامَه حـركـت كن به آنـچه را كه به تو أمر كردم؛ چون

۱\_ «شرح نهج البلاغة» ج ۱، ص ۱۵۹ و ص ۱٦٠ ؛ و «احتجاج طبرسي» ، ج ۱ ص ۹۰ .

قعود و نشستن از جهاد در هیچ حالی از أحوال جایز نیست .'

در اینجا می بینیم که رسول الله ، وجوه قریش و سرکردگان و مستکبران آنها را از أبوبکر و عُمَر و أبوعُبَیدهٔ جَرَّاح و مُغیرة بن شُعْبه وعُثْمان بنعفّان و مُعَاذ بنجَبَل و سایر معروفان از مهاجران و همچنین از أنصار را نام برده و به جیش اُسامه در تحت لوای اُسامه داخل ساخته است . و أمّا أمیرالمؤمنین الگیگال به إجماع شیعه و سنّی و تواتر أحادیث در تواریخ و کتب سیر و تراجم در جیش اُسَامَه نبودهاند؛ و رسول الله آنحضرت را أمر به خروج با اُسَامَه ننمودند .

از جمله کسانی که به خلافت أبوبكر ايراد كرد اُسَامَه بود ، که گفت : رسول خدا مرا امير تو قرار داد!

شیخ جلیل عبدالجلیل قزوینی گوید: و چون أبوبکر أبوقحافه در أوَّل عهد خلافت نامه به اُسَامَةً بْن زَیْد بْن خلافت نامه به اُسَامَهٔ زیدمی نویسد: « مِنْ أبی بَکْر خَلِیفَة رَسُولاً لله ِ إِلَی اُسَامَهَ بْن زَیْد بْن عَتِیق» (از أبوبکر خلیفهٔ رسول خدا به اُسَامَه پسر زید که پدرش آزاد شدهٔ رسول خدا بوده است) إنکار بر وی کرده ، جواب بر این وجه می نویسد :

مِنَ الأمِيرِ أُسَامَةَ بْنِ زَيْدِ بْنِ عَتِيقِ إِلَى ابْنِ أَبِى قَحَافَةَ : أُمَّا بَعْدُ ، فَاذَا أَتَاكَ كِتَابِى فَالْحَقْ بِمَكَانِكَ، فَإِنَّ رَسُولَ اللهِ صَلّى الله عليه و آله وسلّم بَعَثَنى أَمِيراً و بَعثَكَ أَنْتَ وَصَاحِبَكَ فِى الْحَيْلِ؛ وَ أَنَا أَمِيرُ عَلَيْكُمَا أُمَّرَنى رَسُولُ اللهِ صلّى الله عليه و آله و سلّم . ٢

«از أمير: أسامه پسر زيد: آزاد شدهٔ رسول خدا به سوى پسر أبوقحافه: أمّا بَعْد، همينكه نامهٔ من به تو رسيد، بر سر جاى خود بنشين! چون رسول خداصلّى الله عليه و آله و سلّم مرا أمير بر تو قرار داده است، و تو و رفيق تو را در ميان خيـل أسبان و اسب سواران كه حركت داده است. و من أمير بر شما دو نفر هستم، و اين حكومت و إمارت من از ناحيهٔ رسول الله است».

و در احتجاج طَبَرسی ، آورده است که : چون أبوبکر به خلافت انتخابی رسید پدرش أبوقَحَافَه درطائف بود . أبوبکر نامهای به پدرش بهاین عنوان نوشت : مِنْ خَلِیفَةِ

۲\_ «کتاب نقض» ص ۳۲ . و همین نامه و پاسخ نامـه را در «احتجـاج طبرسـی» ، ج ۱ ص ۱۱۶ بـه وجه مبسوط تری آورده است .

۱\_ «احتجاج» ، ج ۱، ص ۹۰.

رَسُولِ اللهِ إِلَى أَبِى قُحَافَةَ : أُمَّا بَعْدُ، فَإِنَّ النَّاسَ قَدْ تَرَاضَوْا بِي؛ فَإِنِّى الْيَوْمَ خَليفَةُ اللهِ! فَلَوْ قَدِمْتَ عَلَيْنَا كَانَ أَقَرَّ لِعَيْنكَ!

«از خلیفهٔ رسول خدا به سوی أبوقحافه: أمّا بعد ، بدرستی که تمام مردم به حکومت من راضی شدهاند، و بنابراین من امروز خلیفهٔ خدا هستم! اگر تو به سوی ما بیائی موجب سرور و شادمانی و تازگی و خُنکی چشم تو خواهد بود».

چون نامه را أبوقُحَافه قرائت كرد به رسول گفت: چه مانع شد كه على را خليفه نكردند ؟! رسول گفت: او جوان بود ، و كشتارش در قريش و غير قريش بسيار بود ؛ و ابوبكر سنَّش از او بيشتر است . أبوقُحَافه گفت : اگر خلافت به سن است، من به خلافت سزاوارترم كه پدر او هستم. آنها به على ظلم كردند كه حق او را ربودند؛ و پيغمبر براى على بيعت گرفت و ما را أمر كرد كه با على بيعت كنيم .

آنگاه نامهای به این عنوان در پاسخ نوشت: از أبوقُحَافه به سوی پسرش أبوبكر: أمَّا بَعْدُ ، مكتوب تو به من رسید! من آنرا نامهٔ أحمقی یافتم که بعضی از آن بعض دیگر را نقض می کرد. یکبار می گوئی: خلیفهٔ رسول خدا، و یکبار می گوئی: خلیفهٔ خدا ، و یکبار می گوئی: مردم به من راضی شدهاند!

این أمر أمری است که بر تـو مُلْتَبس شـده اسـت! داخـل در أمـری مشـو کـه خروج از آن فردا برای تو سخت باشد ، و عاقبت آن در روز قیامت ، آتش و ندامت و ملامت نفس لوّامه در موقف حساب باشد . برای هر یـک از امـور ، مَدْخَل و مَخْرج خاصّی است که از آن مدخل باید داخل شد و از آن مخرج بیرون رفت ؛ و تو می دانی که در أمر خلافت چه کسی بر تو أولویّت دارد! خداوند را مراقب باش بطوری که تـو او را می بینی ! و صاحب ولایت را وامگذار ! چون اگـر امـروز خلافـت را تـرک کنی برای تو آسان تر و سالم تر است. ا

در اینجا مناسب است این بحث را با یک روایت که دربارهٔ ولایت میرالمؤمنین التیکی گراست خاتمه دهیم . طبری روایت کرده است حدیثی را از زیاد بن مطرف که سَمِعْتُ رَسُولَ اللهِ صلّی الله علیه وآله و سلّم یَقُولُ : مَن ْ أَحَب ّ لَنْ یَعْیَی حَیَاتِی، و یَمُوتَ میتَتی، و یَد ْحُل الْجَنَّةُ الَّتِی و عَدَنی ربّی قَضْباً مِن قُضْبَانها غَرَسَها فِی

۱\_ «احتجاج طبرسی» ج ۱، ص ۱۱۵.

جَنَّةِ الْخُلْدِ، فَلْيَتُولَ علِى بْنَ أبيطَالب وَ ذُرِيَّتَهُ مِنْ بَعْدِهِ، فَإِنَّـهُمْ لَـنْ يُحْرِجُوهُمْ مِـنْ بَـابِ هُدًى، وَ لَنْ يَدْخِلُوهُمْ فِي بَابِ ضَلاَلَةٍ . \

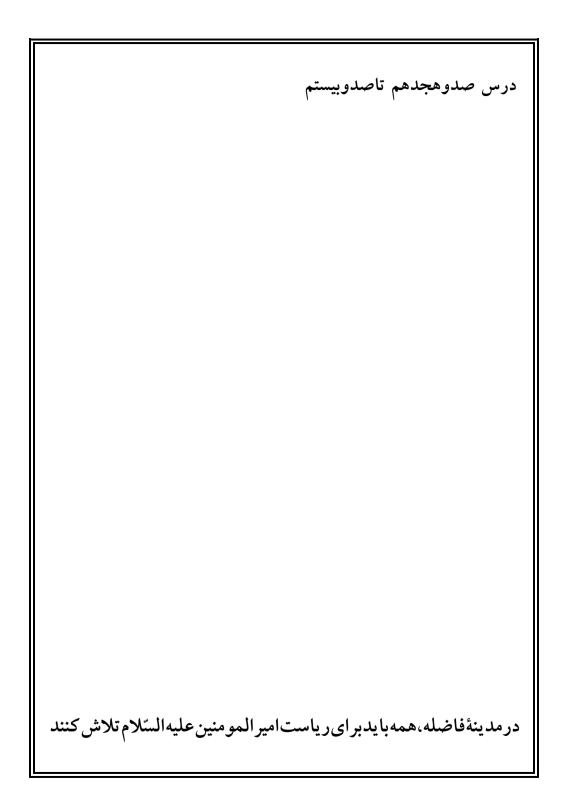
«زیاد بن مطرف می گفت: شنیدم از رسول خدا صلّی الله علیه و آله و سلّم که می گفت: هر کس دوست دارد که همانند زندگی من زندگی کند، و همانند مردن من بمیرد، و داخل در بهشتی شود که پروردگار من به من وعده داده است که: درخت بلند و پرشاخه و شاخه افکندهای از این گروه درختان آنرا دربهشت خُلد غرس کند، باید در تحت و لایت علی بن ابیطالب و ذریّهٔ او باشد که بعد از او هستند ؛ زیرا که آنها هیچگاه ایشان را از باب هدایت خارج نمی کنند، و در باب ضلالت و گمراهی وارد نمی سازند».

و حاكم در «مستدرك» به اين عبارت آورده است كه مطرف بن زياد از زيدبن أرقم روايت كرده كه قال:رَسُول الله صلّى الله عليه و آله وسلّم: مَنْ يُريدُ لَنْ يَحْيَى حَيَاتِى وَ يَمُوتَ مَوْتِى ، وَ يَسْكُنَ جَنَّةَ الْحُلْدِ الَّتِى وَعَدَنى رَبِّى ، فَلْيَتُولَ عَلِى بَنَ أَبِيطَالِب فَإِنَّهُ لَنْ يُحْرَجَكُمْ مِنْ هُدى ، وَ لَنْ يُدْخِلَكُمْ فِى ضَلالَةٍ . `

«رسول خدا صلی الله علیه وآله و سلّم فرمود: هر کس میخواهد به زندگی من زنده باشد ، و به مردن من بمیرد، و در بهشت خُلْدی که پروردگارم به من وعده نموده است ساکن شود، باید ولایت علی بن أبی طالب را داشته باشد چون او هیچوقت شما را از هدایت خارج نمی کند و هیچوقت در ضلالت وارد نمی سازد».

١\_ «مُنْتَخَب ذَيْل المُذَيَّل» ص ٥٧ .

٢ «مُسْتَدرك حاكم» ، ج ٣ ، ص ١٢٨ .و در پايان بيان حديث گويد : اين حديث بدون تخريج شيخين صحيح الإستناد است .



## درس صد و هجدهم تا صد و بيستم بسم الله الرّحمن الرّحيم

و صلّى الله على محمَّد و آله الطَّاهرين ؛ و لعنة الله على أعدآئهم أجمعين؛ من الآنَ إلى قيام يوم الدِّين ؛ و لا حَوَّل و لا قوَّة إلاَّ بالله العلى العظيم.

قالَ الله الحكيمُ في كِتابهِ الكريم:

قُلْ هَلْ ثُنَبُّكُمْ بِالأَحْسَرِينَ أَعْمَالاً ـ الَّذِينَ ضَلَّ سَعْيُهُمْ فِي الْحَيَوةِ الدُّنْيَا وَ هُمْ يَحْسَبُونَ أَنَّهُمْ يُحْسِنُونَ صُنْعاً ـا وَلَئِكَ الَّذِينَ كَفَرُوا بِآيَاتِ رَبِّهِمْ وَ لِقَائِهِ فَحَبِطَت أَعْمَالُهُمْ فَلاَ تُقِيمُ لَنَّهُمْ يُحْسِنُونَ صُنْعاً ـا وَلَئِكَ الَّذِينَ كَفَرُوا بِآيَاتِ رَبِّهِمْ وَ لِقَائِهِ فَحَبِطَت أَعْمَالُهُمْ فَلاَ تُقِيمُ لَيُهُمْ يُحْسِنُونَ صُنْعاً ـا وَلَئِكَ جَزَآؤُهُم جَهَنَّمُ بِمَا كَفَرُوا وَاتَّحْذُوا آيَاتِي وَ رُسُلِي لَهُمْ يَوْمَ الْقِيَامَةِ وَزَنْاً \_ ذَلِكَ جَزَآؤُهُم مَ جَهَنَّمُ بِمَا كَفَرُوا وَاتَّحْذُوا آيَاتِي وَ رُسُلِي هُرُواً. \ هُرُواً. \

«بگو ای پیغمبر آیا شـما را آگاه کنیم به آن کسانی که کردارشان از همه زیان بخش تر است؟ و نابود تر و بی مقدار تر است؟ ایشان کسانی هستند که سعی و کوشش آنها در زندگی پست و حیات حیوانی دنیوی گم و نابود شده است و خودشان چنین می پندارند که کردارشان نیکو و پسندیده بوده است . ایشانند آنانکه به آیات پروردگارشان و به لقاء و دیدار او کفر ورزیده اند و بنابراین اعمالشان حبط و نابود می گردد و ما برای آنها در روز قیامت وزنی و مقداری بر پا نمی کنیم . این است پاداش آنان که جهنم است در مقابل کفری که آورده اند و آیات مرا و فرستادگان مرا به مسخره گرفته اند» .

انسان باید متوجّه باشد و به خدا متّکی باشد در مواقعی که شیطان و نفس أمّاره از راه دین و شریعت وارد شده و بخواهند او را از این مَمْشَی در تحت سیطره و فرمان خود قرار دهند ، و دائماً به گوش او به عنوان کمک و یاری از دین و مردم، و حس مسئولیّت در برابر اجتماع ، و نبودن مَنْ به الکِفَایة، و وجوب فتوا و تعلیم ، و

١\_ آيات يكصد ودوّم تا يكصد و پنجم از سورهٔ كهف : هجدهمين سوره از قرآن كريم .

تربیت ضعفا، و رسیدگی به امور مستمندان و یتیمان، و وجوب أمر به معروف و نهی از منکر، و غیر ذلک من الأمور الّتی لاتُحصی کثرة او را در معرکه وارد نموده،و به مقام ریاست برسانند؛ ریاست صورتی مجازی نه معنوی إلهی، و از قِبَل او استفادهٔ سوء نموده تنوری را گرم و پیوسته برای خود نان گرم و تازه بیرون آورند،درحالی که از او بهتر وعالمتر و عارفتر و عاقل تر وبصیرتر وبی هوی و هوس تر وشُجاع تر ومُدیرو مدبرتر نسبت به امور وجود دارد، غایة الأمر صفات ذاتی و خدادادی فطری او مانند حیاء و إعراض از دنیا و ماسوی الله، و علو همت در سیر مقام عرفان و لقاءالله،به او اجازه نمی دهد خود را در معرض اینگونه مسائل بیاورد و پیشقدم برای أمری گردد که می بیند همانند جیفهٔ دنیا بسیاری از کِلاب عاویه گرد او مجتمع شده و می خواهند می به هر قسمی که هست آنرا در اختیار خود داشته باشند؛

در اینجا وظیفهٔ فطری و عقلی و شرعی ایشان اینست که دعوت به ریاست را نپذیرد،واین باغهای سبزی راکه درآئینههای اُمور دینی وشرعی باونشان می دهندرد کندو نگذاردقوای و همیه و تخیلیه بر قوای عقلیهٔ او غالب آید، وبر خیزد برود نزد آن شخص مهجور که بواسطهٔ عدم رغبت انبوه مردم وازد حام تودهٔ کوتاه فکر، در خانهٔ خودمنعزل شده و سر به جیب تفکّر فرو برده و در حِنْدِسِ خود تنیده و در حالی که وجداناً و فیما بینه و بین الله می داند که از خودش أعلم وأعقل وأبصر وأشجع و أورع است و او را از زاویهٔ خمول بیرون کشد ، و خود در تحت ریاست او و در زیر لوای حکومت او ، هم برای حکومت او تلاش کند و هم برای ارتقاء نفس خود از این خط مشی به سعادت أبدیه و فوز دائمی . و خلاصهٔ مطلب از ریاست ظاهری و اعتباری بگذرد و آنرا فدای عقل و فطرت و شرع کند و خود چون یکی از مردم، مرئوسی از این ریاست باشد .

و خدا می داند که در اثر این قیام و اقدام چه رحمتهای متواتره و متواصله از آسمان می ریزد! و چقدر مردم در خصب و نعمت بسر می برند! و در سیر طریق خداوند چه اندازه کوشا، و راههای طویلی را در مدّت کوتاهی می پیمایند! و به عکس اگر خودش زمام ریاست را در دست گیرد با وجود أعقل و أبصری که در مقابل او موجود است نه تنها خود در سیر کمالی خود، رو به قهقری می رود و پیوسته باأفکار شیطانی و تمویهات نفسانی دست به گریبان است بلکه جامعهای را به دنبال خود به شیطانی و تمویهات نفسانی دست به گریبان است بلکه جامعهای را به دنبال خود به

نقمت و گرفتاری و ذلّت و إسارت قيود و حدود اعتباريّه ، يدک ميکشد .

اینان از همهٔ افراد مردم ، خسران و زیانشان بیشتر است زیرا که ضل سنههٔ م فی الْحَیَوةِ الدُّیّیا و هُم یُحْسِبُونَ النّهُم یَحْسِبُونَ صُنْعًا تمام مساعی و کوششههای آنان در زندگانی حیوانی و قوای بهیمی و اندیشههای شیطانی مصرف می شود ، و مسکینان نیز چنین می پندارند که کار خوب می کنند، خدمت به جامعه انجام می دهند ، و دست به خیرات و مبرات می زنند ، مدرسه می سازند ، و تمام اقسام نیکی ها از آنها صادر می شود ، اما فقط پنداری است .

خلفای انتخابی و گلین رسول خدا چنین بودند. شیخین به صورت دین و در پوشش حمایت از دین و نگهداری إسلام ، دست به چنین کارهائی زدند ، و با صورت تقدیس و حق به جانبی، درخانهٔ ولی خدا امیرمؤمنان را بستند و شکستند و سوختند، و به عنوان حمایت از بیتالمال و مستمندان فدک را از بضعهٔ رسول خدا گرفتند؛ خودشان إقامهٔ جمعه و جماعت می کردند ، و بر فراز منبر رسول خدا رفته خطبه می خواندند و می گفتند : فقط قصد ما ارشاد مردم است ؛ و تجهیز جنگ نموده، مسلمین را به جهاد می فرستادند ، و با مخالفان حکومت خود در شهرها و قُراء که از دادن زکات به صندوق آنها به علّت عدم وصول آن به خلیفهٔ حقیقی رسول خدا امتناع می ورزیدند ، در پوشش جهاد با مرتدان از دین جنگ می کردند، با آنکه آنان مسلمان بودند و نماز می خواندند و به احکام إسلام پابند بودند. ولی چون خلافت آنها را به بودند و نماز می خواندند و به احکام إسلام پابند بودند. ولی چون خلافت آنها را به ما بَری نمی شود ، در لباس حمایت از دین و گرفتن زکات از ممتنعان ، چنین امتناع را کفر تلقی کرده و با مُهر و بر چسب ارتداد از إسلام ، آنان را محکوم نموده و مرتك کفر تلقی کرده و با ایشان جنگ کردند .

و برای جلب توجه مردم و عَرَب به خود قائل به امتیاز طبقاتی شدند و سهمیه و امتیازات عَرَب را مطلقاً در بیت المال و در نکاح و در امارت و حکومت و در قضاء و شهادت و در إمامت جمعه و جماعت و در غلام و بردگی و مولویّت ، بسیار بیشترو چشمگیرتر از سایر أفراد مسلمان از سایر طوائف و قبایلی که در آن زمان ایشان را به نام مَوالی نام نهاده بودند ، معیّن کردند . فلهذا با صبغهٔ دین و عنوان دین که بکار زدند أعمال آنها صورت دینی به خود گرفت و جزء سنتهای مذهبی محسوب شد. عُمَر از

تمتّع نساء به عقد موقّت مطلقاً جلوگیری کرد، و ازتمتّع نساء در حج بین عُمْره و حَج جلوگیری کرد؛ و این سنّت شد . عُمَر نماز نوافل شبهای ماه رمضان را که خواندن هر نافلهای به جماعت حرام و بدعت است، به جماعت قرار داد و تا امروزه این سنّت باقی است و عامّه هزار رکعت نماز مستحبی شهر رمضان را که به صَلاَة تراویح معروف است به جماعت خوانند .

باری اگر بخواهیم تغییرات أحکامی را که شیخین بالأخص شیخ دوّم در اسلام داده اند مشروحا بیان کنیم و دربارهٔ آن توضیح دهیم تحقیقاً بالغ بر کتابی مستقل خواهد شد؛ و إجمالاً حضرت أمیرالمؤمنین الگیش آنرا در خطبهٔ فِتَن و بِدَع گوشزد نموده اند . ا

این تغییرات و بدعتها به عنوان دین بود، و مخالفت با آن حکم مخالفت با حکم دینی را پیدا کرد، چون خود عُمَر و عثمان بر مخالفت آنها حکم جزائی صادر می کردند. عمر در خطبهٔ خود گفت: و َ إِنَّهُما کَانَتَا مُتْعَتَیْن عَلَی عَهْدِ رَسُولِ اللهِ صَلَّی الله علیه و آله وسلم، و آئا اَنْهَی عَنْهُمَا و اُعَاقِبُ عَلَیْهما إِحْدَیهما مُتْعَةُ النِّسَاءِ، و لا و الله علیه رَجُل تَزوَّجَ امْرُأَةً إِلَی أَجَل إِلاَّغَیَّبَتُهُ بالْحِجَارة ؛ و الا حُری مُتْعَةُ الْحَجِ . '

«دو تمتّع و بهرهبرداری از زنّان، در زمان رسول خدا صلّیالله علیه وآله و سلّم بوده است و من از آن دو تمتّع منع می کنم، و هـر کـس کـه آنـرا بجـای آورد کیفـر و مجازات می نمایم . یکی از آن دو، تمتّع با زنان است ، و من دست نیابم بر مـردی کـه زنی را تا زمان معیّنی به ازدواج موقّت خود در آورده است مگر آنکه پیکر او را در زیر سنگ باران رَجْم ، سنگسار نموده و پنهان کنم ؛ و دیگری تمتّع با زنان در موسم حـج است» .

و نظیر اینگونه حدود و أحکام جزائی در محکمهٔ او صادر می شده است، و اُمّت إسلام که در حکومت او بودند مجبور بودند که بدین احکام تن در دهند. و کمکم این تغییرات مُسَجَّل شد و به عنوان سُنَّت شیخین حجابی بر روی أحکام محمدی گرفت و آن آئین پاک و إلهی را در زیر پوشش خود مستور ومحجوب کرد و

۱\_ «روضهٔ کافی» طبع مطبعهٔ حیدری ، ص ۵۸ تا ص ۹۳ .

۲\_ «سُنن بَیْهَقی» از مُسئلِم، از أبونضره بنا بر نقل «تفسیرالمیزان» ج ۲ ، ص ۹۰ و ۹۱ .

این سنّتها به صورت حکم وُلی دینی پس از عُمَر نیز باقی مانده و در دوران حکومت عثمان عملی میشد.

در شورائی که عُمَر برای تعیین خلیفه معین کرد و آن را طوری تنظیم نمود که در هر صورت خلافت به علی بن أبیطالب السَّلِیُلِم نمی رسید، پس از گذشت سه روز که معین کرده بود و زمان به انتها رسیده بود عبدالر حمن بن عَوْف که نسبت دامادی با عثمان را داشت چون می دانست که علی بن أبیطالب، به بدعتهای شیخین ابدا وقعی نمی گذارد ، برای بر گرداندن خلافت را از آنحضرت ، شرط عمل به سنت شیخین را همچون لقمهٔ سنگی مطرح کرده و به علی السَّلِیُلِم گفت: آیا شرط می کنی که بر کتاب خدا و سُنت پیغمبر و سُنت شیخین عمل کنی؟ حضرت فرمود: من بر کتاب خدا و سُنت پیغمبر و آنچه که اجتهاد خودم به آن برسد عمل می کنم .

عبدالرّحمن که از حال عثمان خوب مطّلع بود به او گفت: شرط میکنی که بر کتاب خدا و سنّت پیامبر و سنّت شیخین عمل کنی ؟! عثمان گفت: آری ! گفت: دستت را بیاور ؛ و با او به خلافت بیعت کرد .

على التَكِيُّلِ به عبدالرّحمن گفت: مجّاناً اين أمر را به او بخشيدى! اين وُلين روزى نيست كه شما طائفهٔ قريش يكديگر را بر عليه ما يارى كرديد ، فَصَبْرُ جَمِيلٌ وَالله الْمُسْتَعَانُ عَلَى مَا تَصِفُونَ . به خدا قسم عثمان را خليفه نكردى مگر براى آنكه اين أمر ولايت را به تو برگرداند ؛ و خداوند را در هر روز حكم و أمرى است، والله كُلَّ يَوْم هُو َ فِي شَأَن . ٢

عُبدالرّحمن به علی گفت: ای علی بیعت کن و راه قتل را بر خود مگشا! زیرا در اینکار اندیشیدم و با مردم مشورت کردم ، دیدم آنان کسی را به خلافت نظیر

۱ـ آیهٔ ۱۸ ، از سورهٔ ۱۲ : یوسف :«و در این مصیبت صبر جمیل میکنم؛ وخدا فقط مـورد اتّکــاء و یاری من است در رفع این بلیّه که شما اظهار میدارید» .

۲ دو خداوند در هر روزی به شأن و کاری خاص پردازد». و آیهٔ مبارکهٔ ۲۹: از سـورهٔ ۵۰: الرحمـن اینطور است : یَسْتُلُهُ مَن فِی السَّمَواتِ و الا رُضِ کُلُّ یَوْم هُو َفِی شَأْن .

۳\_ این مطلب که عبدالرّحمن می گوید: «با مرّدم مشورت نمودم» در «تــاریخ طـبری» طبع حســینیّهٔ مصریّه سنهٔ ۱۳۲٦، و در «کامل ابن أثیر» وجود ندارد. و ممکن است از اضافات در طبع باشــد؛ وبرفــرض آنکه عبدالرّحمن چنین مطلبی را گفته باشد دروغ گفته است. زیرا اگر راست بود به بزرگان اصحاب که در

عثمان نمی دانند . علی بیرون آمد و می گفت: سَیَبْلُغُ الْکِتَابُ أَجَلَـهُ . ا یعنی بـزودی آنچه مقدّر شده است بسر می رسد .

مقداد گفت: اى عبدالرّحمن أمَا وَالله لَقَدْ تَرَكْتَهُ مِنَ الَّذِينَ يَقْضُونَ بِالْحَقِّ وَ بِهِ يَعْدِلُونَ . مَا رَأَيْتُ مِثْلَ مَا أُوتِي إِلَى أَهْلِ هَذَا الْبَيْتِ بَعْدَ نَبِيِّهِمْ ؛ إِنِّسَى لأَعْجَبُ مِنْ قُرَيْتُ مِنْ قُرَيْتُ الْبَيْتِ بَعْدَ نَبِيِّهِمْ ؛ إِنِّسَى لأَعْجَبُ مِنْ قُرَيْتُ مَا وَالله لَوْ أَجِدُ عَلَيْسهِ إِنَّهُمْ تَرَكُوا رَجُلاَ مَا أَقُولُ ؛ إِنَّ أَحَداً أَعْلَمُ وَ لاَ أَقْضَى مِنْهُ بَالْعَدْلِ . أَمَا وَالله لَوْ أَجِدُ عَلَيْسهِ أَعْوَانًا . فَقَالَ عَبْدُالرَّحْمَن ؛ يَا مِقْدَادُ اتَّق الله فَإِنِّى خَائِفٌ عَلَيْكَ الْفِتْنَةَ . '

«سوگند به خدا تو ولایت را ترک کردی و واگذاردی و برداشتی از مردمی که به حق حکم میکنند و به حق گرایش دارند! من هیچگاه ندیدم مثل آنچه بر این اهل بیت بعد از پیغمبرشان وارد شده است بر کسی وارد شده باشد. من از کار قریش درشگفتم که ایشان ترک کردند مردی را که نمی توانم بگویم یکنفر در میان همهٔ اُمّت از او داناتر، و در قضاوت به عدل استوارتر است. سوگند به خدا، ای کاشیارانی می یافتم و برای یاری و کمک او قیام می کردم. عبدالر حمن گفت: ای مقداد از خدا بپرهیز! من بیم دارم که بواسطهٔ تو فتنه ای بر پا شود»!

امیرالمؤمنین النَّالِیُّلِیُّ از بیعت با عثمان خودداری کردند. عبدالر حمن گفت: فَلاَ تَجْعَلْ یَا عَلِی سَبیلاً إِلَی نَفْسِكَ فَإِنَّهُ السَّیفُ لاَ غَیرُ. «ای علی راه کشته شدنت را در جلوی پای ما مگذار! چون اگر بیعت نکنی شمشیر است لاَ غیر»! چون بنا به وصیّت عمر گردن مخالف عثمان در این شرائط باید زده شود. طبری گوید: و تَلكَّأُ

خلافت عثمان از کارهای او خشمگین شدند و به او اعتراض کردند که این عملی است که بدست توصورت گرفته است پاسخ داده و می گفت: بلکه این نتیجهٔ رأی واندیشه و عمل خود شماست که من با شما مشورت کردم .ولیکن عبدالر ّحمن چنین عذری نداشت و فقط به اصحاب گفت: من دیگردر مدّت عمرم با عثمان سخن نمی گویم (قهرمی کنم) و با او دیگر سخن نگفت، و چون مریض شد و عثمان به دیدن او آمد رو به دیوار کرد و سخن نگفت (عقدالفرید ، ج ۳ ، ص ۷۳) . آری مگر قهر کردن و سخن نگفتن کفّارهٔ گناه او می شود که امّت مسلمان را در تحت سیطرهٔ مرد هواخواه و شکم پرست قرار داده است ؟!

١ ـ آية ٢٣٥ ، از سورة ٢ : بقره . حَتَّى يَبْلُغَ الْكِتَابِ أَجَلَهُ مي باشد .

۲\_ «تاریخ طبری» طبع مطبعهٔ استقامت قاهره ج  $\pi$  ، ص  $\pi$  ، و طبع دارالمعارف مصــر ، ج  $\pi$  ، ص  $\pi$  ، و «عقدالفرید» ج  $\pi$  ،  $\pi$  ،  $\pi$  ،  $\pi$  ،  $\pi$  ، ص  $\pi$  ،

٣\_ «الإمامةوالسّياسة» طبع مطبعة الأُمة بدرب شغلان ، سنة ١٣٢٨ هجري ، ص ٢٦ .

عَلِیُّ، فَقَالَ عَبْدُالرَّحْمَنِ: فَمَنْ نَكَثَ فَإِنَّمَا يَنْكُثُ عَلَى نَفْسِهِ ' ' '. «على از بيعت درنگ و توقّف كرد. عبدالرّحمن گفت: هر كس بيعت نكند راه شكست را خود به روى خود گشوده است».

عمر بدون شک از تشکیل این شورای شش نفری: علی ، عثمان، سعد وقاص، عبدالر حمن بن عَوْف، طلحه و زُبَیْر، قصدش به خلافت رسیدن عثمان بوده است .

طبری آورده است که: عمر وصیّت کرد که چون من بمیرم سه روز مشورت کنید، و در این روزها صُهَیْب با مردم نماز بخواند، و روز چهارم نباید فرا رسد مگر آنکه أميري از شما براي شما معيّن شده باشد، و عبدالله بن عُمَـر را هـم در مجلس شوری برای راهنمائی و دلالت حاضر کنید ولیکن او سهمی از ولایت ندارد ، و طلحه شریک شماست در أمر ولایت چنانچه در این سه روز از سفر آمد او را حاضر کنید،و اگر قبل از آمدن او این سه روز به سر رسید أمر ولایت را یکسره کنیـد و منتظر او نشوید! آنگاه گفت: کیست که طلحه را برای من بیاورد؟ سَعْد بن أبي وقًاص گفت : من او را مي آورم و إن شاءاللـه مخالفت نمي كند . عمــر گفـت : أميـدوارم كـه إن شاءالله مخالفت نكند ، و من چنين مي پندارم كه يكي از اين دو مرد: على يا عثمان به ولايت مي رسند؛ اگر عثمان به ولايت رسيد مرد نَرْم و سَهْلي است ، و اگر علي بـه ولايت رسيد در اومزاح و شوخي است؛ وچقدر لايق است كه او اُمَّت را بر طريق حقّ ـ روانه كند؛ و اگر سَعْد را به ولايت انتخاب كننـد ، أهـل ولايـت اسـت ؛ و اگـر بـراي این مقام برگزیده نشد والی اُمّت از وجود او بهره گیرد و در کارها از او کمک طلبد؛ من هیچگاه او را به سبب خیانت و یا ضعف، از کارش برکنار نکردم. و عبدالرّحمن بن عَوْف چه نيكو مرد صاحبتدبير است ، كارهايش حساب شده ورشيد است و از جانب خدا حافظ دارد ، به سخن او گوش فرا دارید!

عُمَر به أبوطَلْحهٔ انصاری گفت: ای أباطَلْحه چه مدّتهای طولانی ، خداوند اسلام را به واسطهٔ شما عزّت بخشید. تو پنجاه نفر مرد از طائفهٔ أنصار را انتخاب کن برای حفظ این مجلس شوری که مخالف را گردن زنند! و این جماعت را که باید از

۱\_ آیهٔ ۱۰ ، از سورهٔ ٤٨ : فتح .

۲\_ «تاریخ طبری» ج ۳، ص ۳۰۲.

میان خود خلیفه انتخاب کنند، تحریض و ترغیب و تشویق کن تا یکنفر را از میان خود برگزینند! و عُمَر به مِقْداد بن أسود گفت: چون مرا در میان قبرم نهفتید این جماعت را در خانهٔ واحدی جمع کنید تا یکنفر را از میان خود برگزینند.

و عمر به صُهیْب گفت: سه روز تو برای مردم إمام جماعتباش ؛ و علی و عثمان و زُبیْر و سَعْد و عبدالرّحمن بن عَوْف و طَلحه را \_ اگر از سفر بیاید \_ در خانه داخل کن وعبدالله بن عمر را نیز حاضر کن \_ ولی او هیچ سهمیّهای از أمر خلافت را ندارد \_ و برفراز سرهایشان بایست! اگرچنانچه پنج نفر ازآنها در رأی با یکدیگر توافق داشتند وبه یک مرد راضی شده و او را برای خلافت پسندیدند، ویکنفر از آنها امتناع کرد سر او را بشکن و یا با شمشیر بر سرش بزن! و چنانچه چهار نفر از آنها توافق کرده و یکنفر را پسندیدند ، و دو نفر از آنها مخالفت کردند سر آن دو نفر را برن! و چنانچه سه نفر از آنها به یکی توافق کرده و سه نفر دیگر به دیگری توافق کردند ، در این حال عبدالله بن عمر را حَکَم قرار دهید؛وعبدالله به هر کدام از این دو فریق رأی داد آنها مردی را که در میان آنهاست برمی گزینند. و اگر به حُکْم عبدالله بن عَمر راضی نشدند در این صورت با آن فریقی باشید که در میان آنها عَبدالرّحمن بن عَـوف است ، و بقیّه را بکشید اگر از آنچه مردم بر آن اجتماع کرده انحراف جویند .

همگی از نزد عُمَر بیرون شدند. علی به همراهان خود از بنی هاشم گفت: اگر از من إطاعت می کردند، هیچگاه تا أبد شما در تحت ریاست و إمارت آنها قرار نمی گرفتید! و عبّاس بن عبدالمطّلب علی را دیدار کرد . علی گفت : خلافت را از ما برگرداندند . عباس گفت : از کجا می دانی ؟!

على گفت : عمر مرا با عثمان قرين ساخت و گفت : با اكثريت باشيد ؛ و اگر دو نفر به یک مرد و دو نفر دیگر به یک مرد دیگر رأی دهند شما با آن دستهای باشید که در میان آنها عبدالرّحمن بن عَوْف است .

سَعْد وقّاص ، مخالفت پسر عموی خود عبدالرّحمن را نخواهد کرد ، و عبدالرّحمن داماد عثمان است ، و اینها با یکدیگر مخالفت ندارند . وعلیهذا یا خلافت را عبدالرّحمن به عثمان می دهد و یا عثمان به عبدالرّحمن می دهد . واگر فرضاً آن دو نفر دیگر زُبیر و طَلحه نیز با من باشند هیچ فائدهای برای من نخواهد داشت.

واگذار مرا از اینکه من امید خلافت را مگر برای یکی از این دو نفر داشته

باشىم .'

با اندک دقّت در مضمون آنچه از طبری آوردیم ، به خوبی روشن است که منظور و مقصود عمر از تشکیل مجلس شوری فقط به روی کار آمدن عثمان است. زیرا با وجود عثمان و شخصیّت او در بین بنی اُمیّه بالأخص که دوبار داماد رسول خدا صلی الله علیه و آله وسلّم شده است و اورا ذُو النُّوریْن گویند عبدالر حمن بن عَوْف نمی تواند حریف این میدان در صحنهٔ سیاست باشد. و ما برای اثبات این مدعای خود ادلّه ای داریم:

اول \_ آنکه: عمر در ده سال خلافتخود بطوری با عثمان رفتار کرده او را قرب و منزلت دادودر مهمّات به او مراجعه می کرد که مردم خواه و ناخواه او راخلیفهٔ سوّم خود می دیدند؛ وبه اصطلاح پارسی زبانان در محاورات امروز، او را شخص دوّم مملکت می دانستند که شخص اول و رأس آن خود عمر بود.

طبرى در «تاریخ» خود گوید: و کَانَ عُثْمَانُ یُدعَى فِی إِمَارَةِ عُمَرَ رَدِیفاً. قَــالُوا: وَالرَّدِیفُ بِلِسَانِ الْعَرَبِ الَّذِی بَعْدَ الرَّجُلِ. وَالْعَرَبُ تَقُولُ ذَلِــكَ لِلرَّجُـلِ الَّـذِی یَرْجُونَـهُ بَعْـدَ رَئِیسِهِمْ. ''

۱\_ «تاریخ طبری» ، مطبعهٔ استقامت ،ج ۳ ، ص ۲۹۳ و ص ۲۹۲ ؛ و مطبعهٔ دارالمعـــارف ، ج ٤ ، ص ۲۲۶ ، و ص ۲۷۰ . و ص ۲۳۰ . و و «عقدالفرید» طبع أوّل سنهٔ ۱۳۳۱ ، ج ۳ ، ص ۷۲ .

۲\_رسول خدا صلّی الله علیه وآله وسلّم از خدیجه از جنس دختر، چهار دختر آوردند: زینب، رقیّه ام کلثوم و فاطمه سلام الله علیها. رقیّه رادرمکّه به عُتبه بن أبی لهب تزویج کردند. چون سورهٔ تبَّتْ نازل شد أبولهب پسرش را امر کرد تا رقیّه را طلاق دهد. وعتبه رقیّه را قبل از دخول طلاق داد کرّامَـةً مِن اللـهِ و هُواناً لأبي لَهب . و رقیّه را پس از طلاق ، عثمان درمکّه تزویج کرد. و رقیّه با عثمان هجرت به حبشه کردند. در آنجا خداوند به رقیّه پسری داد که اورا عبدالله گفتندو به همین جهت عثمان را أبوعبدالله می گفتند. این پسرشسش ساله شد و خروسی بر چشم او منقار زدوصورت او متورّم شد و درجمادی الأولی سنهٔ چهارم از هجرت فوت کرد و رسول خدا صلّی الله علیه وآله وسلّم بر او نماز خواندند. دروقتی که رسول خدا برای غزوهٔ بدر می رفتنـد دخترشان رقیّه مریض بود. حضرت ؛ عثمان را اجازهٔ بدر ندادند واو را برای مراقبت از رقیّه در مدینه باقی گذاردند. و رقیّه در روزی که زیدبن حارثه به مدینه آمدو خبر ظفررسول الله را بر مشرکین آورد از دنیا رفت. مرض رقیّه حصبه بود که براثر آن وفات کرد. وامّا کلثوم را عثمان بعد ازوفات رقیّه تزویج کرد، وام گلثوم در خانهٔ عثمان رحلت کرد. («تنقیح المقال» ج ۳، ص ۷۸ و ص ۷۳. و «إعـلام الـوری» ص ۱٤۷ و ص ۱۵٪ و «اسد الغابة» ج ۳، ص ۲۸ و س ۷۳. و «اسد الغابة» ج ۳، ص ۲۸ و س ۷۳. و «اسد الغابة» ج ۳، ص ۲۸ و س ۷۳. و «اسد الغابة» ج ۳، ص ۲۸ و س ۲۸ و س

 $^{-}$  ستاریخ طبری» ، طبع مطبعهٔ استقامت ، ج  $^{-}$  ، ص  $^{-}$  .

یعنی: «عثمان در زمان حکومت عمر به عنوان نام رَدیف در بین مردم خوانده می شد. و گفته اند: در زبان عرب، ردیف به کسی گویند که بعد از شخصی زمام اُمور را در دست دارد. و عرب این نام را به مردی می نهد که بعد از رئیسشان، امید ریاست او را داشته باشند».

دوم \_ آنکه : عثمان از زمان روی کار آمدن أبوبکر دست اندرکار أمر خلافت بود و از بَدو أمر، خلافت أبوبکر را به رسمیّت شناخت و با او بیعت کرد. و در دوران خلافت أبوبکر از مقربّان او بود. و حتّی در موقعی که أبوبکر از حال عمر پرسید، او در پاسخ گفت : من باطن او را بهتر از ظاهرش می دانم ، در میان ما همانند او کسی نیست. وحتّی عهدنامهٔ وصیّت أبوبکر را برای خلافت عمر، عثمان نوشت . طبری و سایر مور خین می نویسند که أبوبکر در مرض مرگ خود، عثمان را طلبید و گفت بنویس :

بسْم اللهِ الرَّحْمِنِ الرَّحِيمِ. هَذَا مَا عَهدَ أَبُوبَكْر بْنُ أَبِى قُحَافَةَ إِلَى الْمُسْلِمِينَ: أَمَّا بَعْدُ، قَالَ..ثُمَّ أُغْمِى عَلَيْهِ فَذَهَبَ عَنْه فَكَتَبَ عُثْمَانُ: أَمَّا بَعْدُ، فَالِّى قَد اسْتَحْلَفْتُ عَلَيْكُمْ عُمَرَ بْنَ الْحُطَّابِ وَ لَمْ آلُكُمْ خَيْراً مِنْهُ.

ثُمَّ أَفَاقَ أَبُوبَكُ وَقَالَ: اقْرَأَ عَلَى ؟ فَقَرَأَ عَلَيْهِ . فَكَبَّرَ أَبُوبَكُ وَقَالَ: أَرَاكَ خِفْتَ أَنْ يَحْتَلِفَ النَّاسُ إِنَّ افْتَلَتَتْ تَفْسِى فِي غَشْيَتِى ؟! قَالَ: نَعَمْ . قَالَّ: جَزَاكَ الله تُخِدْاً عَن الإسْلاَمِ وَ أَهْلِهِ . وَ أَقَرَّهَا أَبُوبَكُ و رَضِى الله تَعَالَى عَنْهُ \_ مِنْ هَذَا الْمَوْضِع . \

«بسم الله الرحمن الرَّحيم . اينست آن عهد و وصيتى كه أبوبكر بن أبى قحافه به مسلمانان مى كند : أمّا بَعْدُ، و پس از آن بيهوش شد و مطلب از دست او بدر رفت. عثمان از پيش خود نوشت: أمّا بَعْدُ ، من عمر بن خطّاب را خليفه براى شما قرار دادم. و من نسبت به شما در انتخاب بهتر از او كوتاهى نكردهام .

و سپس ابوبکر به هوش آمد و به عثمان گفت: برای من بخوان! عثمان آنچه را که نوشته بود برای او خواند. أبوبکر تکبیر گفت و گفت: چنین می یابم که ترسیدی اگر من در این بی هوشی ناگهان بمیرم، مردم در أمر خلافت اختلاف کنند؟! عثمان گفت: آری! أبوبکر گفت: خداوند تو را از إسلام و از أهل إسلام

۱ـ «تـاريخ طـبرى» طبع اسـتقامت ، ج ۲ ، ص ٦١٨ و ص ٦١٩ ؛ و طبع دارالمعـارف ، ج ٣ ، ص ٢٢٩ . و «الرياض النّضرة» با تعليقهٔ محمد مصطفى ابوالعلاء ، ج ٣ ، ص ٦٦ .

جزای خیر دهد. و تا اینجا را که عثمان نوشته بود أبوبکر تثبیت نموده و به حال خود باقی گذاشت».

عثمان در این کار منّتی بر عمر نهاد و بدین وسیله میخ خلافت خود را کوبید.و عُمَر برای اینگونه خدمات او و منظور أصلی خود،او را به خلافت افراشت و بنی اُمیّه را که سدّ عظیم راه بنی هاشم بودندبیش از یک قرن بر رقاب مسلمین مسلّط نمود.

ابوالعبّاس أحمد مشهور به مُحِبِّ طَبَرى، از عبدالله بن عمر روایت کرده است که او گفت:

لَمَّا طُعِنَ عُمَرُ قُلْتُ: يَا أَمِيرَالْمُؤْمِنِينَ لَواجْتَهَدْتَ بِنَفْسِكَ وَأَمَّرْتَ عَلَيْهِمُ رَجُلاَ؟! قَالَ: أَقْعِدُونِي . قَالَ عَبْدُاللهِ : فَتَمَنَّيْتُ لَوْ أَنَّ بَيْنِي وَ بَيْنَهُ عَرْضَ الْمَدِينَةِ فَرَقاً مِنْهُ حِينَ قَالَ: أَقْعِدُنِي . قُمَّ قَالَ : وَالَّذِي نَفْسِي بِيَدِهِ لأَرُدَّنَهَا إِلَى الَّذِي دَفَعَهَا إِلَى أُولَا مَرَّةٍ . قَالَ: أَبُوزُرْعَةَ فِي كِتَابِ الْعِلَل . '

«چون عمر را خنجر زدند، من به او گفتم: ای أمیرمؤمنان! ای کاش با بذل مساعی وسعهٔ أندیشهٔ خود،همّت خود را إعمال می کردی وبرای اُمّت أمیری را پسساز خود معیّن می نمودی! عمر گفت:بنشانید مرا!پسرش عبدالله می گوید: آنقدر تـرس از او مرا فرا گرفت که آرزو می کردم بین من و او به اندازهٔ مدینه فاصله باشد، از این سخن او که گفت: مرا بنشان! و سپس عمر گفت: سوگند به آن که جان من در دست اوست، من خلافت را برمی گردانم به همان کسی که در وهلهٔ اوّل به من رسانیده است».

و از همین روایت أخیر دانستیم که موجب انتقال خلافت به عمر، عثمان در مرض موت أبوبكر بوده است.

و همچنین محب الدین طبری بنا به تخریج روایت خُیثَمَة بن سُلَیمان در

ا در «أعلام زركلي» ج ١، ص ١٥٣ چنين آورده است : محبّ الدين طبرى متولد ١٠٥ ومتوفّى ١٩٤ احمد بن عبدالله بن محمّد طبرى ، ابوالعبّاس حافظ فقيه شافعي ازمتفننين درعلوم مختلفي بوده است . تولّدش و وفاتش هر دو در مكّه بوده است . و شيخ الحرم در مكّه بوده است . تصانيف او عبارت است از: «السّمط الثمين في مناقب أمّهات المؤمنين» و «الرياض التّضِرة في مناقب العشرة» و «القرى القاصد أمُّ القرى» و «ذخائر العقبي في مناقب ذوي القربي» و «الأحكام».

٢\_ «الريّاض النَّضرة» ، طبع دوّم ، ج ٢ ، ص ١٨٢ .

كتاب «فضائل الصّحابة» از حُذَيفه روايت كرده است كه : قِيلُ لِعُمَرَ وَ هُو َ بِالْمَوْقَفِ: مَن الْحَلِيفَةُ بَعْدَكَ ؟! قَالَ : عُثْمَانُ بْنُ عَفَّان .\

«در وقتی که عمر در موقف عرفًات بود از او پرسیدند: خلیفهٔ پس از تو کیست ؟! گفت: عثمان بن عفّان».

و نیز محب الدین طبری آورده است از حارثة بـن مضـرب قــال : حَجَجْـتُ مَـعَ عُمَرَ فَكَانَ الْحَادِی يَحْدُو : إِنَّ الأمِيرَ بَعْدَهُ عُثْمَانُ . ٢

«که گفت: من با عمر حج ٌ بجای آوردم ، و إعلان کننده با آواز خــوش إعــلام می کرد که: أمیر پس از او عثمان است».

و ملاً متّقی در «کنزالعمّال» گوید: أبا حفص عمر بن خطّاب ، چـون در مدینه از او پرسیدند: خلیفهٔ بعد از تو کیست ؟! گفت: عثمان است. "

سوم \_ آنکه : عُمَر از خلافت بنی هاشم، کراهت شدید داشت. کراهت وی از مطالعهٔ مطالبی که در همین جلد بیان کرده ایم، روشن است. از سخنانی که با ابن عبّاس رد و بدل کرده است و از سایر کلمات او که قریش زیر بار بنی هاشم نمی روند، پیداست. ولی او پیوسته در این موارد مطالب خود را از زبان دیگران نقل می کند و گناه را به گردن قریش می اندازد. چنانکه در روز سقیفه به أنصار گفت: والله لا تَرْضَی الْعَرَبُ لَنْ یُومِّرُوکُمْ و بَبیها مِن ْ غَیْر کُمْ . نُربه خدا سوگند که عرب را خود شایند نیست شما را أمیر خود گرداند و پیامبر ایشان از غیر شما باشد».

مطلوب و مراد او از عرب ، خود او بوده است . زیرا اگر قریش با أنصار همراهی داشتند دیگر برای عرب ایرادی نبود. و عمر چون به خوبی إدراک کرده بود که هیچکس مانند خودش نیست که بتواند در سایهٔ تدبیر، در برابر آنان بایستد، این بود که بزرگترین طایفهٔ رقیب بنی هاشم یعنی بنی اُمیّه را که ریاستشان به ظهور اسلام منقرض شده و دلهایشان داغدار و پر از کینهٔ علی بن أبیطالب و خاندان او بود برای اینکار پسندید، و آن شجرهٔ مَلْعونَه را تا توانست شاخ و برگ داد وآبیاری نمود، و برای

او۲\_ «الريّاض النّضرة» ، طبع دوّم ، ج ٣ ، ص ٦٦ .

۳\_ «کنزالعمّال» طبع اوّل ، ج ۳ ، ص ۱۵۸ .

٤\_ «الإمامة و السيّاسة» طبع مصر ، ١٣٢٨ هجرى ، ص ٩ .

روزی ذخیره می کرد که چنانچه بنی هاشم بخواهند از حق خود دفاع کرده مقام و منزلت خویش را باز یابند، یگانه رقیب مقتدر و توانای ایشان، خار راه و سد محکمی برای نیل به این مرام گردد.

پس از یزید بن أبی سُفْیان که والی شام بود، عُمَر برادرش: مُعَاویَة بْنِ أبی سُفْیان را والی شام کرد کم وخودش برای تقویت ولایت او سفری به شام نمود و مردم را به پیروی از معاویه ترغیب کرد، تا در روز فتنه و اختلاف \_ همان فتنه و اختلافی را که از معاویه انتظار داشت \_ منظور و مقصود عملی گردد و امیرالمؤمنین علی بن ابیطالب و خاندان و حواریّون و طرفدارانش نتوانند قد علم کنند و بر روی پا بایستند.

إبن حجر هَيْتَمِى در ضمن فضايل معاويه مى گويد: وَ مِنْهَا أَنَّ عُمَرَ حَضَّ النَّاسَ عَلَى اتِّبَاعٍ مُعَاوِيةَ وَالْهجْرةِ إِلَيْهِ إِلَى الشَّامِ إِذَا وَقَعَتْ فُرْقَدَّ. أَحْرَجَ ابْنُ أَبى الدُّنْيَا بِسَنَدِهِ: أَنَّ عُمَرَ قَالَ: إِيَّاكُمْ وَالْفُرْقَةَ بَعْدِى فَإِنْ فَعَلْتُمْ فَاعْلَمُوا أَنَّ مُعَاوِيَةَ بِالشَّامِ. فَإِذَا وَكُلْتُمْ إِلَى رَأْيكُمْ كَيْفَ يَسْتَبَرُهُا مِنْكُمْ . ٢

«از جمّله فضائل معاویه آنست که: عمر بن خطّاب مردم را ترغیب و تحریض به پیروی از معاویه و هجرت نمودن به سوی او در شام نموده است، که چنانچه افتراقی در اُمّت حاصل شود مردم به شام رفته و از حکم او و دستور اوپیروی کنند. ابن أبی الدُّنیا با سند خود تخریج کرده است که : عُمَر گفت : مبادا بعد از من در میان شما افتراق و جدائی پدیدار شود! و اگر چنین شد بدانید که: معاویه در شام است. باید از پیروی فکر و راهنمائی او استفاده کنید. زیرا که اگر شما أمر خود را به آراء خودتان بسپارید چگونه می تواند این رأی ما آن افتراق و جدائی را از شما بزداید و سلب کند؟ در حالی که خود این فکر، ایجاد تفرقه و جدائی کرده است؟!»

۱- «الإصابة» ج ۳، ص ٤١٢. و در «شرح نهج البلاغه» ابن أبى الحديد، طبع دار إحياء الكتب العربيّة ، ج ۱، ص ٣٣٨ آورده است كه: معاويه چهل و دو سال حكومت كرد. از ايسن مدّت، بيست و دو سالش حكومت شام را بعد از مردن برادرش يزيد بن أبى سفيان بعد از پنج سال از خلافت عمرتا كشته شدن أميرالمؤمنين عليه السّلام در سال چهلم از هجرت، داشته است ؛ و بيست سال به عنوان خلافت تا در سنه شصتم هجرى كه مرگش فرا رسيد، بوده است.

۲ـ رسالهٔ «تطهیرالجَنان» مطبع در هامش «الصَّواعِـق المُحْرِقَـة» ص ۳۷ و ص ۳۸. و اصل ایـن حدیث را ابن حجر عَسْقَلانی شافعی در کتاب «الإصابة» ج ۳، ص ٤١٤، درضمن ترجمهٔ معاویه ذکـر کـرده است.

و ما میبینیم همین معاویهٔ تقویت شده، بدون آنکه از مهاجرین و سابقین در اسلام احترامی کند و آنها را أرج نهد، در آن وقتی که مردم بر عثمان عیب می گرفتند و نقائص او را می شمردند و تغییرات و تبدیلات او را بیان می کردند و زمینهٔ إشکال و ایراد و آشوب بر پا بود تا عثمان را ساقط کنند و یا آنکه او توبه کند و دست از تبذیر و اسراف در بیت المال و پخش آن به أرحام و أقوام خود بردارد ، از شام به مدینه آمد و برای تثبیت عثمان و انحراف او، جداً از او حمایت کرده و مهاجرین را مورد تحذیر و توعید قرار داده است .

«آگاه باشید ای جماعت مهاجرین و انصار! شما چیزهائی را بر من عیب گرفتید و اُموری را دربارهٔ من به شدّت ناخوشایند دانسته و مکروه شمردید که مشل همین اُمور را دربارهٔ عمر بن خطّاب نیز اثبات نموده وایراد می گرفتید!ولیکن او شما را مقهور کرده و با شدیدترین وجهی و قبیح ترین طرزی حاجتتان را رد می کرد وبا قهر و خشونت شما را ذلیل کرده و در پاسخ نیازتان ، ناکامی و محرومیّت برایتان بود ، و هیچکس از شما جرأت نداشت خیره بدو نگاه کند و یا با گوشهٔ چشم به او اشارهای بنماید!

آگاه باشید که سوگند به خدا تعداد لشگریان من از ابن خطّاب بیشتر است،

۱- «الإمامة و السّيَاسَة» ص ۲۸ ، از طبع سوّم ، مصر ، سنهٔ ۱۳۸۲ مطبعهٔ مصطفی البابی الحلبی؛ ودر این طبع عبارت ما غَاب عَلَی ً با غین معجمه است، و بنابراین ترجمهٔ آن همان است که در متن آوردیم . ولیکن در طبع مطبعهٔ أمه، درب شغلان، مصر، سنهٔ ۱۳۲۸ در ص ۲۲ و ص ۲۷ که این داستان را آورده است با عبارت ما عاب عَلَی ً با عین مهمله آورده است، و بنابراین ترجمهاش اینطور می شود: «آگاه باشید سوگند به خدا که به هیچیک از معایبی که عیب گیرندگان از شما بر من عیب گرفتهاند جاهل نیستم» .

و یاران من نزدیکتر به من هستند ، و من سزاوارتر به اینکه نسبت به شما سختگیری کنم ـ تا آنکه به مردم گفت ـ آیا از حقوق و مستمری که به شما میرسد چیزی نرسیده است ؟! پس چرا در زیادی هائی که به دست من میرسد ، آنچه را که بخواهم نتوانم انجام دهم ؟ پس در آن صورت به چه علّت من إمام بوده باشم ؟! آگاه باشید : سوگند به خدا گفتاری و مطلبی از آن کسانی که از شما بر من عیب می گیرند بر من ، پنهان نیست ؛ و بجای نیاورده ام آنچه را که به جای آورده ام مگر اینکه من آنرا از روی شناسائی و بینش انجام داده ام ، و به هدف و مقصدی نرسیده ام مگر آنکه از روی علم و دانائی بوده است»!

ابن قُتَيْبه گويد: به دنبال اين أمر، معاوية بن أبى سفيان از شام آمد و در مجلسى وارد شد كه درآن عَلِى بن أبيطَالِب وطَلْحَةُ بْنُ عُبَيْدالله وزُبَيْرُبْنُ عَوَّام وسَعْدُبْنُ أبيطَالِب وطَلْحَةُ بْنُ عُبَيْدالله وزُبَيْرُبْنُ عَوَّام وسَعْدُبْنُ أبى وقَاصْ وَ عَبْدُالرّحْمَن بْنُ عَوْف و عَمَّار بُن يَاسِر بودند فَقَال لَهُمْ: يَا مَعْشَرَالصَّحَابَةِ أُوصِيكُمْ بشَيْخِي هَذَا خَيْراً! فَوَالله لِلهَ لَئِنْ قُتِلَ بَيْنَ أَظْهُركُمْ لأَمْلاَتُهَا عَلَيْكُمْ خَيْلاً وَ رَجَالاً.

ثُمَّ أَقْبَلَ عَلَى عَمَّارِ بْنِ يَاسِرِ فَقَالَ: يَا عَمَّارً ، إِنَّ بِالشَّامِ مِأَةَ أَلْفِ فَارِس كُلُّ يَأْخُذُ الْفَطَاءَ مَعَ مِثْلِهِمْ مِنْ أَبْنَائِهِمْ وَغُبْدَانهمْ . لاَ يَعْرِفُونَ عَلِيًّا وَ لاَ قَرَابَتَهُ، وَ لاَ عَمَّاراً وَ لاَ سَابِقَتَهُ ، وَ لاَ طَلْحَةَ وَ لاَ هَجْرَتَهُ ، وَ لاَ يَسْهَابُونَ ابْنَ عَوْف وَ لاَ مَالَهُ ، وَ لاَ يَتَّقُونَ سَعْداً وَ لاَ دَعْوَتَهُ . '

«و به آنها گفت: ای جماعت صحابهٔ پیامبر! من به شما دربارهٔ شیخ و بزرگم: عثمان ، سفارش به خوبی و نیکی مینمایم! سوگند به خدا که اگر در میان شما کشته شود من شهر مدینه را بر علیه شما از سواره نظام و پیاده نظام پر می کنم. و سپس رو کرد به عَمّار یاسر و گفت: ای عَمّار، در شام یکصد هزار مرد سوارهٔ جنگجو داریم که تمامی آنها هر یک حقوق و مستمری خود را می گیرند با همین أندازه از پسران و غلامانشان که حقوق دارند. آنها نه علی را می شناسند و نه قرابت او را، و نه عمّار را و نه سابقهٔ او را، و نه زُبیر را و نه همنشینی او را با پیامبر، و نه طلحه را و نه هرش دارند و هجرت او را، و نه از ابن عَوْف هراس دارند ونه از مال او، و نه از سَعد پرهیز دارند و نه از دعوت او».

۱\_ «الإمامة و السّياسة» ، ص ۲۷ .

در اینجا می بینیم درست نقشهٔ عصر پیاده شده ، و در مقابل مهاجرین و پیروان حق که پیشوای آنان أمیرمؤمنان است معاویه با یکصد هزار مرد رزمآور، چنگ و دندان نشان می دهد و علناً به مقدسات إسلام از قرابت و سابقه و صحبت و هجرت و دعوت، پوزخند زده و می گوید: در أثر مخالفت با عثمان با وجود همهٔ تبدیلها و تغییرهائی که داده است و می دهد، پشتیبان دولت بنی اُمیّه، حکومت دست پروردهٔ عمر به ریاست او در شام است و آماده برای هر گونه مقابله می باشد. آری عمر دلش برای اسلام و هجرت نمی سوخت، او نگران عِزّت عَرب بود، می خواست عرب را عزیز کند و حکومت بخشد و سرور و سیّد و سالار گرداند، و إظهار علاقهٔ او به إسلام مقدیمه و تمهیدی برای این منظور بود. زیرا که إسلام به عرب عزّت بخشید. عمر می داند که تنها معاویه است که می تواند حکومت عَربی را تقویت کند. او از تفرعن و نخوت و استکبار و جدییت معاویه برای برقراری حکومت کَسْرَویّت عَربی و امپراطوریّت عربی خبر دارد.

ابن حَجَـر عَسْقلانی آورده است از بَغَـوی از عمویـش ، از زبـیر کـه: حَدَّتَنـی مَحَمَّدُ بْنُ عَلِی قَالَ : كَانَ عُمَرُ إِذَا نَظَرَ إِلَى مُعَاوِيّةَ قَالَ : هَذَا كِسْرَى الْعَرَبِ . '

« محمّد بن علی به من گفت : عادت عمر چنین بود که هر وقت نظر به معاویه می کرد، می گفت : این مرد کَسْرای عرب است» . ۲

و ابن سعد از مدائنى ذكر كرده است كه قَالَ: نَظَرَ أَبُوسُ فْيَانَ إِلَى مُعَاوِيَـةَ وَ هُوَ غُلاَمٌ فَقَالَ: إِنَّ ابْنى هَذَا لَعَظِيمُ الرَّأْسِ، وَ إِنَّهُ لَحَلِيقٌ لَنْ يَسُـودَ قَوْمَـهُ. فَقَالَتْ هِنْـدُ: قَوْمَهُ إِنَّ لَمْ يَسُدِ الْعَرَبَ قَاطِبَةً . " قَوْمَهُ فَقَطُّ؟ ثَكِلْتُهُ إِنَّ لَمْ يَسُدِ الْعَرَبَ قَاطِبَةً . "

او٣\_ «الاصابة» ج ٣، ص ٤١٣.

۲ أستاد ما علاّمه آيةالله طباطبائي ـ رضوان الله عليه ـ در كتاب «شيعه» مذاكرات با پرفسور هانری کُرْتن؛ در بيان مشكل اوّل: سقوط ولايت و حكومت اسلامي در ص ۲۷ در ضمن گفتهاند: و علاوه، در قلمرو حكومت وي، معاويه در شام، سالها با يك وضع كسرائي و قيصري، حكومت مي كـرد، حكومتي كه جز يك سلطنت استبدادي قيافهاي نداشت. بهانهٔ معاويه اين بود كه بواسطهٔ مجاورت با امپراطوري روم، از أتخاذ چنين رويّهاي ناگزير است و خليفه عذر وي را پذيرفته و ديگر معترض حالش نمي شد.

و تعلیقه زنندگان بر عبارات علاّمه در ص ۳۲۵ و ص ۳۲۵ گفتهاند: ابن أبی الحدید روایت می کند: هنگامی که عمر به شام میرفت، معاویه به استقبالش شتافت و در حالی که لباسهای زیبا بر تن داشت و غلامان در اطرافش بودند، جلو آمده و دست عمر را بوسید. عمر گفت: ای پسر هند!خوش گذرانی و

«گفت: در وقتی که معاویه جوان نورس بود ، أبوسُ فیان به او نگاه کرده و گفت: این پسر من، سرش بزرگ است و لیاقت آنرا دارد که بر قوم خودش سیادت کند. هِنْد گفت: قوم خودش را فقط ؟ من به عزای او بنشینم اگر بر تمام عرب سیادت نکند».

إسلام كه دين مهر و محبّت و تواضع و فروتنى و ايثار و يگانگى با همه طبقات أعم از ضعيف و فقير و مسكين و يتيم وعاجز و عجم و مَوالى وغيرهاست، در يكسو قرار مى گيرد، و اين طرز حكومت كه كِسرويّت و امپراطوريّت است در لباس اسلام در سوى ديگر. خُلق و خوى محمّدى، رأفت و مِهر عَلَوى در يك سو مىروند، خشونت و فظاظت عمرى، و نَكْراء و شيطنت معاويهاى در سوى ديگر. فلهذا مى توان گفت: تا به حال آنچه از إسلام بر دنيا حكومت كرده است چه در زمان عمر و عثمان و بنى أميّه و بنى عبّاس و تا به امروز ، حكومت عُمَرى و إسلام در تحت پوشش خشونت و سيادت و اين طرز از إمارت بوده است. و آنچه از إسلام بر دنيا حكومت كرده است، در لباس راستين خود از عدالت طبقاتى و ساير امتيازات و آثار واقعى فقط در زمان حكومت حضرت رسول الله و حضرت أميرمؤمنان بوده است.و اينك نيز جهان در انتظار آنست كه با قيام قائم آل محمّد: حجةابن الحسن العسكرى ـ ارواحنا فداه ـ همان وحدت وأخورًت وخضوع وخشوع أميران، و از بين رفتن ظلم و ستم ، و يگانگى با همه ضعفا و محرومان در همه طبقات صورت يذيرد.

عیّاشی و لباسهای خوب و نعمت فراوان داری؟! شنیدهام که حاجتمندان و بیچارگان بر در خانهات گرد آمده و انتظار إجازه دارند، و دربان و حاجب داری ؟! معاویه گفت: یا أمیرالمؤمنین! در کنار شهرهای دشمنان اسلام هستیم (مرادش روم است) دوست داریم که نعمت خدا را در بر ما ببینند. و أمّا اینکه مردم را راه نمی دهیم ترس داریم که آنها جری شوند. عمر گفت: چیزی از تو نپرسیدم مگر اینکه مرا در تنگنای سخن گیر انداختی! اگر راست گفته باشی رأی عاقلانه است ، و إلا جواب أدیبانه دادی!

ابن حَجَر در «إصابه» ج ۳، و ابن اثیر در «اسدالغابة» در ترجمهٔ حال معاویه مطالبی از عمر دربارهٔ معاویه نقل کردهاند که روزی عمر معاویه را دید و گفت: « این مرد کسرای عرب است». عمر می بیند که: معاویه زندگانی کسرائی دارد، و برخلاف طریقهٔ پیغمبر اکرم رفتار می کند ولیکن رأی او را پسندیده و آنرا بر سیرهٔ پیغمبر اکرم ترجیح می دهد و این جنایتکار ستم پیشه را بر مردم مسلّط می کند، که دنبالهاش به جنگ صفّین و جنایتهای بی شمار معاویه و یزید و ملوک بنی امیّه و عمّال ستمگر آنها منتهی می شود. طالبین به کتاب «النصایح الکافیة» تألیف سیّد محمّد بن عقیل مراجعه کنند.

این خط مَشْی عُمَـری صـد در صـد خـلاف خَـطٌ مَشْیِ عَلَـوی اسـت. فلـهذا می بینیم که عُمَر طاقت ندارد چه زنده باشد و چه مرده باشد، علی را بر مقام ریاست و إمارت و خلافت ببیند .

ابن عبدربه با سَنَد خود از هشام بن عُروه ، از پدرش عروه ، روایت کرده است که : چون عمر بن خطّاب خنجر خورد ، به او گفتند : ای کاش برای خود خلیفهای معیّن می کردی ؟ پس گفتاری را از عمر نقل می کند تا می رسد به اینجا که دوباره به او گفتند: یَا أَمِیرَاللُوْمِنِینَ لَوْ عَهدْتَ ؟! فَقَالَ : لَقَدْ کُنْتُ أَجْمَعْتُ بَعْدَ مَقَالَتِی لَکُمْ لُنْ لُو اُولِی رَجُلاً أَمْرَکُمْ لُرْجُو لَنْ یَحْمِلَکُمْ عَلَی الْحَقِّ و أَشَارَ إِلَی عَلِی ّ ـ ثُمَّ رأَیْتُ أَنْ لا \_ أُولِی رَجُلاً أَمْرَکُمْ لَرْجُو لَنْ یَحْمِلَکُمْ عَلَی الْحَقِّ و أَشَارَ إِلَی عَلِی ّ ـ ثُمَّ رأَیْتُ أَنْ لا \_ أَتَحَمَّلَهَا حَیّاً وَ مَیّتاً . ا

«ای کاش برای خلافت وصیتی مینمودی! عمر گفت: پس از آنکه آن سخنان را برای شما گفتم، تصمیم داشتم که سزاوارترین مردی را که بر شما حکومت کند و امیدوار باشم که شما را بر طریق حق حمل کند که علی بن ابیطالب است برای ولایت أمر شما نصب کنم، و سپس دیدم که من تاب نمی آورم چه در زمان حیاتم و چه در زمان مرگم که او را أمیر و رئیس بر شما ببینم».

و بلاذری از عَمْرو بن مَیْمُون روایت کرده است که: من در روزی که عمر خنجر خورد شاهد قضیه بودم. عمر فرستاد تا علی و عثمان و طلحه و زُبَیْر و عبدالر حمن بن عَوْف و سعد وقّاص حاضر شدند؛ و پس از سخنانی به آنها گفت صُهییْب را حاضر کردند و گفت: سه روز با مردم نماز بخوان و این افراد را در خانهٔ واحدی قرار ده تا بر یکی از میان خودشان اتّفاق کنند. و هر کس که پس از اتّفاق، مخالفت کند گردن او را بزنید!

و چون این جماعت از نزد عمر بیرون رفتند ، قَالَ : لِنْ وَلَّوْهَا الأَجْلَحَ سَلَكَ بِهُ الطَّريقَ . قَالَ ابْنُ عُمَرَ : فَمَا يَمْنَعُكَ يَا أَمِيرَالْمُؤْمِنِينَ ؟! قَالَ : لاَ أَتَحَمَّلُهَا حَيَّاً وَ مَيِّتاً . ` بهمُ الطَّريقَ . قَالَ ابْنُ عُمَرَ : فَمَا يَمْنَعُكَ يَا أَمِيرَالْمُؤْمِنِينَ ؟! قَالَ : لاَ أَتَحَمَّلُهَا حَيَّاً وَ مَيِّتاً . ` بهمُ الطَّريقَ . قَالَ ابْنُ عُمَرَ : فَمَا يَمْنَعُكَ يَا أَمِيرَالْمُؤْمِنِينَ ؟!

۱\_ «عِقد الفريد» طبع أوّل ، ج ٣ ، ص ٧١ .

٢- «أنساب الإشراف» ج ٥ ، ص ١٨ . و در جلد أميرالمؤمنين طبع جديد ، ص ١٠٣ : لَئِن وَلُوْهَا الاُجَيْلِح وارد است . و «الرياض النضرة» ج ٢ ، ص ١٨٢ و ص ١٨٣ به تخريج نسائى .

و حافظ کبیر عبدالرّزاق بن همّام صنعانی متوفّی در سنهٔ ۲۱۱ هجری در کتاب «المُصَنَّف» ج ٥، ص ٤٤٦ و ص ٤٤٧ ، از عَمرو بن میمون بدین عبارت آورده است : که قال : کنت عند عمر بن الخطّاب

«عُمر گفت: اگر إمارت و خلافت را به (علی) آن کسی که موی دو جانب سرش ریخته است بدهند اُمَّت اسلام را در طریق مستقیم راه می برد. ابن عمر گفت: ای أمیرمؤمنان! چه مانعی است که تو به او نمی سپاری؟ عمر گفت: من در حیاتم و در مردنم طاقت إمارت او را ندارم».

و همین مضمون را ابن عَبْدالبرّ از عمر روایت کرده است .'

و محبّ الدين طبرى بعد از آنكه آنچه را كه عمرو بن ميمون از عمر راجع به على بن أبيطالب روايت كرده، ذكر كرده است، گفته است: اين حديث را نسائى تخريج كرده است و در آنجا نيز آورده است كه عمر گفته است: لِلّهِ دَرَّهُم إِنْ وَلَوْهَا الأصَيْلِعَ كَيْفَ يَحْمِلُهُم عَلَى الْحَقِّ وَ إِنْ كَانَ السَّيْفُ عَلَى عُنْقِه ! قَالَ مُحَمَّدُ بُن كُعْب: فَقُلْتُ : أَتَعْلَمُ ذَلِكَ مِنْهُ وَلَا تُولَيْه ؟! فَقَالَ: إِنْ تَرَكُتُهُم فَقَدْ تَرَكَهُم مَن هُوَ حَيْرٌ مِنِي . `

«خداوند به آنها از رحمت خود فرو ریزد ؛ اگر إمارت و خلافت را به علی: آن کسی که جلوی سر او مو ندارد بدهند، خواهند دید که چگونه آنهارا برحق رهبری می کند اگر چه شمشیر بالای گردنش باشد.

محمّد بن كَعْب گويد: من گفتم اين حقيقت را از على مى دانى، و خودت او را به خلافت معيّن نمى كنى؟! عمر گفت: من اگر اُمَّت را بدون تعيين گذارم، قبل از من كسى كه از من بهتر بود بدون تعيين گذارد».

از مطاوی بحث چون به خوبی روشن شد که: عمر به هیپ وجه من الوجوه قصد خلافت علی را نداشته است. حال قصد خلافت عثمان را داشته است. حال باید دید چرا مستقیماً دربارهٔ او وصیّت نکرد بلکه أمر را به شوری گذارد تا بالنّتیجه عثمان بیرون آید؟ این عمل او دارای چند علّت است:

أوّل: قضيّهٔ شوری کسانی را در ردیف علی قرار داده أقران و أمثالی برای او ایجاد کرد. این سوء تدبیر نه تنها علی را از حق مسلّم خود محروم گردانید بلکه زُبَیْر و طلحه را نیزبعد از قتل عثمان به صدد خلافت انداخت و به آنها جرأت داد در مقابل

حين ولَّى السِّــَّة ايمــر فلمّــا جــازوا اتَّبعــهم بصــره ، ثمّ قــال : لئــن ولَّوهــا الاُجَيلِــحَ لَــيركبنَّ بهـــم الطّريــق ــ بريــد عَليَّاً ــ.

۱\_ «استيعاب» ، ج ۳ ، ص ۱۱۵٤ .

۲\_ «الرياض النَّضِرة» ج ۲ ، ص ۱۸۳ .

علی به قیام و مخالفت برخاسته و حکومت نوپای او را با جنگ جَمَل دچار نگرانی کنند. و به دنبال آن جنگ صفین و در اثر آن جنگ نهروان پدیند آیدو تروریستهای ضد علی از مخالفان نهروانی او، او را در محراب عبادت از پای در آورند.

دوّم: عمر تخلّف على و زُبَير را از بيعت با أبوبكر و عواقب و نتائج آنـرا ديـده بود، و همچنين از طعن و ايراد طلحه به أبوبكر موقعى كه عمررا خليفهٔ خود گردانيـده اطّلاع داشت'؛ فلهذا براى جلوگيرى از اين مخالفتها، مخالفين را در يک مجلس به نام شورى جمع نموده و پنجاه شمشير زن بر آنها گماشت تاازخطر مخالفت جلوگيرى نموده و ايشان را مجبور به بيعت و يا إعدام نمايد. و در اينصورت ديگر هيچ سَـدّىدر راه خلافت عثمان نخواهد بود.

سوم: عمر، عثمان را كاملاً مى شناخت و رفتار او را با مسلمین از آن روز مى دید؛ فلهذا پیوسته مى گفت: أقوام خود و آل مُعیط را مى ترسم بر أُمَّت مسلّط كند. و بنابراین از تعیین مستقیم او دریغ نموده، طعن و ملامت را بر سر شورى و تعیین عبدالرَّحْمن فرو ریخت تا قداست و محبوبیّت خود را حفظ كند.

چهارم: مِنْتی در صورت ظاهر به دوش أعلام مهاجرین نهاد و ایشان را مجتمع شوری گردانیده و زبان گلایه و شکوه را به روی خود بست.

۱در «شرح نهج البلاغه» ابن أبی الحدید از طبع ٤ جلدی ، طبع دار إحیاء التراث العربی ، ج ٢ ص ١٢٠ گوید: و طلحة هو الّذی قال یبی بکر عند موته: ماذا تقول لربّك و قد ولّیت فینا فطّا غلیظاً ؟ و هوالقائل له: یا خلیفة رسول الله! إنّا كنّا لا نحتمل شراسته و أنت حی تأخذ علی یدیه ، فیکف یکون حالنا معه و أنت میّت و هوالخلیفة ؟ «طلحه همان کسی است که به أبوبکر در وقت مرگش گفت: جواب پروردگارت را چه خواهی داد که مرد غلیظ بداخلاق درشت کلام سنگین دلی را برای أمر ولایت ما معیّن کردی ؟ و همان کسی است که به أبوبکر گفت: ای خلیفهٔ رسول خدا! ما در زمان حیات تو که از او جلوگیری مینمودی تحمّل سوءاخلاق او را نمی توانستیم بکنیم؛ پس حال ما چگونه خواهد بود با اودروقتی

و نیز در ج ۲، ص ۱۱۹ و ۱۲۰ از «شرح نهج البلاغه» ٤ جلدی که از سوء اخلاق عمر مطالبی را آورده است از جمله گوید: و کان عمر بن الخطّاب إذا غَضِب علی واحد من أهله لا یسکن غضبه حتّی یَعَض یَده عُضّاً حتّی یُدمیها «و عادت عمر بن خطّاب این بود که چون بر یکی از أهل بیت و أقربایش غضب می کرد، غضب او آرام نمی گرفت تا اینکه دست او را با دندان چنان بگزد و گاز بگیرد که از آن دست خون جاری شود».

که تو مردهای و او به مقام خلافت رسیده باشد» ؟!

پنجم: آنکه از استبداد در تعیین به صورت ظاهر پا برون کشیده و شورای حَلٌ و عَقْد را محل تصمیم گیری و انتخاب خلیفه نمود. و این امری بود که از سابق، عمر بر آن تکیه میزد و برای جلوگیری از بیعت مردم با علی بن أبیطالب السَّلِیُّلاً پس از مرگش، می گفت: امر خلافت باید با شوری صورت گیرد.

ابن هشام در سيرهٔ خود از عبدالر حمن بن عَوْف آورده است كه: در وقتى كه عمر در مِنَى بود مردى به او گفت: يَا أَمِيرَالْمُؤْمِنِينَ ! هَلْ لَكَ فِى فُلاَن يَقُولُ: وَاللّهِ عَمر در مِنَى بود مردى به او گفت: يَا أَمِيرَالْمُؤْمِنِينَ ! هَلْ لَكَ فِى فُلاَن يَقُولُ: وَاللّهِ لَوَ قَدْ مَاتَ عُمَرُ بْنُ الْخَطَّابِ لَقَدْ بَايَعْتُ فَلاَناً. وَاللّهِ مَا كَانَت بَيْعَةُ أَبّي بَكْرٍ إِلاَّ فَلْتَةً فَتَمَّت ؟

«ای أمیرمؤمنان! آیا مطّلع شدهای که فلانکس گفته است: سـوگنـد بـه خـدا اگر عمر بن خطّاب بمیرد من با فلانکس بیعت میکنم. سوگند به خـدا کـه بیعـت بـا أبوبکر کار ناپخته و بدون تدبیری بود که صورت گرفت»؟

عمر از شنیدن این مطلب خشمگین شد و گفت: من انشاءاللــه امشب موقع عشاء برای مردم سخن می گویم و آنها را برحذر می دارم از آن کسانی کـه می خواهند أمر شان را غصب کنند.

عبدالرّحمن گوید: من گفتم: ای أمیرمؤمنان! این کار را اینجا مکن زیرا موسم، محلّ اجتماع تودهٔ مردم و مردمان پست است؛ قدری صبر کن تا به مدینه بازگردی؛ آنجا خانهٔ سنّت است و با أهل فقه و أشراف مردم مواجه هستی! و آنچه را که بخواهی بگوئی در آنجا با استقرار و تمکّن می گوئی! أهل فقه و درایت گفتار تو را می پذیرند و در مواضع خود می نهند.

عمر گفت: سوگند به خدا ان شاءالله درأولین مجلسی که در مدینه برای خطبه قیام کنم خواهم گفت. سپس ابن هشام مطالبی را از ابن عبّاس نقل می کند آنگاه می گوید:

و چون عمر به مدينه آمد در ؤلين جمعهاى كه بر منبر بإلاَّرفت و خطبه خواند در خطبه خود گفت: إنَّهُ قَدْ بَلَغْنى أنَّ فُلاَناً قَالَ: وَاللهِ لَوْ مَاتَ عُمَرُ بِنْ الخَطَّابِ لَقَدْ بَايَعْتُ فُلاَناً . فَلاَ يَغُرَّنَّ امْرَءاً أنْ يَقُولَ: إنَّ بَيْعَةَ أبى بَكْر كَانَتْ فَلْتَةً فَتَمَّتْ . وَ إلَّها قَدْ كَانَتْ كَذَلِكَ إلاَّأَنَّ الله قَدْ وَقَى شَرَّهَا . وَ لَيْسَ فِيكُمْ مِنَ "تَنْقَطِعُ الأَعْنَاقُ إلَيْهِ مِثلَ أبى بكر . فَمَنْ بَايَعَ رَجُلاً مِنَ المُسْلِمِينَ بِغَيْرٍ مَشْورة مِنَ الْمُسْلِمِينَ فَإِنَّهُ لاَ بَيْعَةَ لَهُ هُووَ لاَ أبى بكر . فَمَنْ بَايَعَ رَجُلاً مِنَ المُسْلِمِينَ بِغَيْرٍ مَشْورة مِنَ الْمُسْلِمِينَ فَإِنَّهُ لاَ بَيْعَةَ لَهُ هُووَ لاَ

## الَّذي بَايَعَهُ تَغِرَّةً لَنْ يُقْتَلاً . ا

«چنین به من رسیده است که: فلان گفته است: سوگند به خدا اگر عمر بن خطّاب بمیرد من با فلان بیعت می کنم. گفتار اینکه بیعت أبوبکر کار ناپخته و بی رویّه و بدون تدبیر قبلی بود، کسی را به غرور نیندازد. اگر چه بیعت با او اینطور بود، مگر اینکه خداوند مردم را از شرّ و پی آمدهای آن حفظ کرد. و در میان شما کسی نیست که همانند أبوبکر مردم به او متوجّه بوده برای استماع سخن او و یا به انتظار دیدار او میل کرده به همنشینی با او متفرّد باشند! پس هر کس با مردی از مسلمین بدون مشورت با مسلمین بیعتش پذیرفته نیست؛ نه او و نه آن کسی که غفلةً با او بیعت شده است، و هر دوی آنها باید کشته شوند».

ابن أبى الحديد از جاحظ روايت كرده است كه : إنَّهُ قَالَ : إنَّ الرَّجُلَ الَّذى قَالَ : إنَّ الرَّجُلَ الَّذي قَالَ : لَوْ قَدْ مَاتَ عُمَرُ لَبَايَعْتُ فَلاَناً ، عَمَّارُ بْن يَاسِر : لَوْ قَدْ مَاتَ عُمَر لَبَايَعْتُ عَلِيًّا . فَهَذَا الْقَوْلُ هُوَ الَّذِي هَاجَ عُمَرَ أَنْ خَطَبَ مَا خَطَبَ بهِ . أَ

«اوگفته است: آن مردی که گفته است اگر عمر بمیرد من با فلان بیعت می کنم، عمّار یاسر است، که او گفته است: اگر عمر بمیرد، من با علی بیعت می کنم، این گفتار همان گفتاری است که عُمر را به هیجان و حرکت آورده و در خطبهٔ خود گفت آنچه را که گفت».

و علیهذا نقشهٔ شوری بدین کیفیّت خاص که علی را بطور مسلّم از خلافت ممنوع کنند از قبل کشیده شده و طرح و خصوصیّات آن ریخته شده بود. و در ایس صورت که میبینیم خبر این مسائل و دلالت عُمَر را در مِنی بر إیـراد خـطبه در مـدینه

ا ـ «سيرة ابن هشام» طبع ١٣٨٣ طبع مطبعة مدنى قاهره ، ج ٤ ، ص ١٠٧١ تا ١٠٧٣. و در عبارت «أنساب الأشراف» جزء أول طبع دارالمعارف مصر در ص ٥٨٤ اينطور وارد است . فَمن بايع رجلاً على غير مشورة فإتهما أهل أن يُقتلا . و إنسى أقسم بالله ليكفّن الرِّجال أو ليقطعن أيديهم و أرجلهم و ليصلّبن في جذوع النّخل . و در صدر خطبه عمر آمده است كه قَالَ فِيها : إنَّ فلاناً و فلاناً قالاً: «لومات عمر ، بايعنا عَلِيًا فتمّت بَيعته . فإنّما كانت معه إلى أبي بكر فلتة وقى الله شرّها» . و سپس بعد از نقل اين جمله از آن دو نفرى كه گفتهاند با على بيعت مى كنيم ، مفصلاً عمر خطبه طويلى دارد .

۲\_ «شرح نهج البلاغه» طبع دار إحياء الكتب العربية ج ۲ ،ص ۲۵ ؛و طبع ٤ جلـدى دارالاحياءالثراث العربي ج ۱ ص ۱۲۳. و ابن أبي الحديد اين مطلب را ازشيخ خود أبوالقاسم بلخى و او از شيخ خودأبوعثمان حاحظ نقل كرده است .

که بوسیلهٔ عبدالرحمن بن عَوْف صورت گرفته است ، و عمر در شورای شــش نفـری حق تعیین را که به اصطلاح امــروز «حـق وتُـو» در إبطال گـروه مخالف دارد ، بـه عبدالر حمن داماد عثمان ســپرده اسـت، از قبل بـوده اسـت ، بـرای ما جـای تردیـد نمی گذارد که جلوی بیعت عمّار یاسر و زُبَیر را با علی از همان وهلهٔ اوّل گرفتهاند.

بلاذرى از واقدى ، از زيدبن أسلم، از پدرش ، از عمر روايت كرده است كه: قَالَ :إنَّ رِجَالاً يَقُولُونَ : إنَّ بَيْعَةً أبى بَكْر كَانَتْ فَلْتَـةً وقَى الله شَرَّهَا، وَ إنَّ بَيْعَةً عُمَر كَانَتْ مِن غَيْر مَشْوَرَة. وَ الأَمْرُ بَعْدِي شُورَى ؛ فَإِذَا اجْتَمَع رَأَى لُرْبَعَة فَلْيَتَبع الإثنّانِ الأَرْبَعَة. وَ إِذَا اجْتَمَع رَأَى تُلاَتَة وَ ثَلاَتَة وَ ثَلاَتَة فَالتَّبعُوا رَأَى عَبْدِالرَّحْمَن بن عَوْف ؛ فَاسْمَعُوا وَ أَطِيعُوا! وَ إِنْ صَفَقَ عَبْدُ الرَّحْمَن بإحْدى يَدَيْهِ عَلَى الأَحْرَى فَاتَبعُوه مُ . ا

«عمر گفت: مردمانی می گویند: بیعت با أبوبکر بدون تدبیر و رویه و بغتة صورت گرفته است ولیکن خداوند مردم را از شر آن حفظ نمود. و بیعت با عمر بدون مشورت بوده است. أمر خلافت پس از من باید با تشکیل شوری صورت گیرد؛ پسس اگر از شش نفر ، چهار نفر آنها بر کسی اتّفاق کردند، آن دو نفر دیگر باید از آن چهار نفر پیروی کنند. و اگر سه نفر بر یکی و سه نفر بر دیگری اتّفاق کردند ، شما رأی عبدالر حمن بن عَو ف را معتبر دارید و ازاو پیروی کنید! و به رأی اوگوش فرا دهید و اطاعت نمائید! و اگر عبدالر حمن به عنوان بیعت و سرگرفتن آن،یکی از دو دست خود را بر دست دیگرش زد ، از او پیروی کنید»!

و همچنین بلاذری از أبومخنف روایت می کند که دربارهٔ کیفیّت رأی گیری و شوری که عمر قرار داد پس از آنکه مطالب را بیان کرد ، عمر گفت : و إن مُ کَائُوا ثَلاَثَةً (وَ ثَلاَثَةً) كَانُوا مَعَ الثَّلاَثَةِ الَّذِینَ فِیهِمُ ابْنُ عَوْفٍ إِذْ كَانَ الثَّقَةَ فِی دِینهِ وَ رَأْیِهِ الْمَامُونَ لِلإِحْتِیَارِ عَلَی الْمُسْلِمِینَ . '

«و اگر سه نفر و سه نفر شدند ؛ بوده باشند با آن سه نفری که در میان ایشان پسر عوف است . زیرا او در دینش و رأیش مورد وثوق، و در اختیار برای مسلمانان أمین است» .

و نیز بلاذری از هشام بن سَعْد ، از زید بن أسلم ، از پدرش روایت کرده است

١- «أنساب الأشراف» ج ٥ ، ص ١٥ .

٢\_ «أنساب الأشراف» ج ٥ ، ص ١٥ .

كه عمر گفت: إن اجْتَمَع رَأَى ثَلاَثَة و ثَلاَثَة فَاتَّبِعُوا صِنْفَ عَبْدِالرَّحْمَن بْن عَوْف وَاسْمَعُوا و أَطِيعُوا . ا

«اگر رأی سه نفر بر یکی و رأی سه نفر بر یکی قـرار گرفـت، شـما از صنـف عبدالرّحمن بن عَوْف پیروی کنید و بشنوید و اطاعت کنید»!

و ملا على متقى از محمد بن جُبَير از پدرش اينطور آورده است كه : إنَّ عُمَرَ قَالَ : «إنْ ضَرَبَ عَبْدُ الرَّحْمَن بْنُ عَوْف إحْدَى يَدَيْهِ عَلَى الأُحْرَى فَبَايعُوهُ». و عَن ْ أسلم أَنَّ عُمَرَ بْنَ الْخُطَّابِ قَالَ : «بَايِعُوا لِمَنْ بَايَعُوا لِمَنْ بَايَعُوا لِمَنْ بَايَعُوا لِمَنْ بَايَعُوا لِمَنْ بَايَعُوا لِمَنْ عَبْدُ الرَّحْمَن بْنُ عَوْف ؟ فَمَن ْ أَبَى فَاضْرِبُوا عُنْقَهُ». ``

«عمر گفت: «اگر عبدالر حمن یک دستش را به دیگری زد، با او بیعت کنید». و از أسلم آورده است که عمر بن خطّاب گفت: «بیعت کنید با هر کس که عبدالر حمن بن عوف با او بیعت کند؛ و هر کس امتناع کند گردن او را بزنید».

در اینجا ما می پرسیم: عبدالرَّحْمن بن عَوْف ، أمین در اختیار مسلمین و مورد وثوق در دین و رأیش بود و علی بن أبیطالب نبود ؟ چرا این حق به او داده نشد ؟ یا آنکه مراد از أمانت در اختیار مسلمین و مورد وثوق در دین و رأیی بوده است که عمر آنرا می پسندیده و در صحّه می گذارده است،نه بطور عموم واطلاق؟ و بنابراین مفادش این می شود که: یسر عوف رأیش و فکرش و دینش مورد إمضای من است.

و ثانیاً \_ چرا عُمَر در این شوری ، وجوه مهاجرین که از أصحاب خاص رسول خدا بودند همانند عَمّار یَاسِر و سَلْمان فَارْسِی و مِقْدَاد بِن أَسْو َد کِنْدی و حُذَیْفه فُوالشَّهادتین و ابن هَیْتُم تَیّهان و أمثالهم را وارد نساخت ؟ آنان که طرفدار و فدائی و مخلص أمیرالمؤمنین الگین بودند و از جهت عقل و تدبیر ودرایت ودیانت وأمانت در کتب تواریخ و سِیَر داستانها دارند؟

و ثالثاً \_ چرا عمر این شوری را معیّن کرد ؟ او هم مانند یکی از مسلیمن است. تشکیل شوری باید آزادانه زیرنظر همهٔ مسلمین بواسطهٔ أهل حلّ و عقدمنصوب از ناحیهٔ مسلمین باشد، نه از طرف شخص خاصّی . آیا این طرز تشکیل شورائی را که

۷۵ مین مضمون را در «عقدالفرید» ج ۳ ، ص ۱۹. و قریب به همین مضمون را در «عقدالفرید» ج ۳ ، ص ۷۶ آورده است .

۲\_ «كنز العمّال» ج ٣، ص ١٦٠ .

عُمر فقط به نظر و رأی خود ترتیب داد أثری زیادتر از تعیین یک شخصخاصی را برای امارت دارد ؟ چه فرق می کند او از ابتدا عثمان را معین می کردیا بدین شوری او را معین کرد ؟ و از این بگذریم فرضاً هم اگرعثمان در این شوری به خلافت نمی رسید و دیگری همانند أمیرالمومنین الگینی می رسید باز هم شورای صحیح و آزاد نبوده، شورای مقیدومحدود به نظر و تعیین اوبوده است. او چه حق تشکیل چنین شورائی را دارد ؟ آیا این چنین شورائی با مجلس سنا که از طرف شاه نیمی از افراد آن معین می شده اند فرق دارد ؟

و رابعاً \_ این شوری را از کجا او جَعْل کند ؟ اگر از سنّت رسول خدا گرفت، که او پافشاری دارد بر آنکه رسول خدا کسی را معیّن نکرد و علی بن أبیطالب را نصب نکرد بلکه اُمور اُمَّت را به خود اُمَّت سپرد تا آنان از میان خودشان انتخاب کنند . عُمَر هم میخواست بر همین سُنّت و مِنْهاج رفتار کرده مردم را آزاد گذارده، تا پس از مرگ او أمیرالمؤمنین النگایی را اختیار کنند. چرا او با وصیّت به تشکیل چنین شورائی ، آزادی مردم را گرفت و أمیرالمؤمنین النگایی را خانهنشین نمود ؟

و بنابراین بطور وضوح روشن است که علّت وادار کردن أمیرالمؤمنین التخایل را در شوری به جهت احتمال انتخاب آن حضرت نبوده است ، بلکه برای الیزام و اجبار آن حضرت بوده است که به خلافت خلیفهٔ منتخب تن در دهد. و منظور از امر او به کشتن کسی را که مخالفت کند، غیر از آن حضرت نبوده است، چون بر اساس نقشه و انتخاب عمر در هر حال مخالفین که افراد دیگرند در شوری نمی توانند بوده باشندو کشته می شوند؛ و بناء علیهذا أمیرالمؤمنین التحایل را در بین دو راه قرار داده است، لاغیر : اوّل ـ تسلیم حکومت عبدالرحمن بن عَوْف شدن ، و دوّم ـ کشته شدن ، و با ارتحال خود از دنیا پا از معرکه بیرون نهادن. و این نقشهٔ عجیب طرح شده در شوری بود.

باری تمام مفاسد و اختلافات از این شوری برخاسته شد و هر مصیبتی که بر مسلمانان وارد شد از آن وارد شد . در اینجا لازم است به داستان دقیقی که ابن عبد ربّه اندلسی در «عقد الفرید» آورده است اشاره کنیم. او چنین گوید: آوردهاند که زیاد،پسر حصین را بسوی معاویه فرستادومد تی مدید در نزد او بماند پس روزی در پی او فرستاد و با او خلوت کرد و گفت :ای پسر حصین به من رسیده است

که تو دارای ذهن و ادراک قوی و عقل استواری میباشی! من چیزی از تو میپرسم. پاسخ مرا بگوی! پسر حصین گفت: از هر چه میخواهی بپرس! معاویه گفت: چه باعث شد که امر مسلمین را مشتّت و متفرّق سازد و آنها را کهنه و فرسوده سازد، و اختلاف در میانشان براندازد؟ ابن حصین گفت: کشتن عثمان! معاویه گفت: چیزی نگفتی و نپرداختی؟ ابن حصین گفت: حرکت طلحه و زبیر و عائشه و جنگ علی با ایشان! معاویه گفت: چیزی نگفتی و نپرداختی؟ ابن حصین گفت: در نزدمن غیر از این علّتها چیز دیگری نیست؟ معاویه گفت: من اینک از علّت آن خبر میدار این علّتها چیز دیگری نیست؟ معاویه گفت: من اینک از علّت آن خبر میدهم که: امر مسلمین را مشتّت و متفریق نساخت و اراده ها و خواستهای آنها و تمایلات ذهنی ایشان را جدا نکرد و از هم نگسیخت مگر شورایی که آن مرد در بین شش تن معیّن کرد. و این به جهت آنست که خداوند محمّد را با هدایت خود و دیس شش تن معیّن کرد. و این به جهت آنست که خداوند محمّد را با هدایت خود و دیس محمّد به آنچه خداوند به او امر کرده بود عمل کردو پس از آن خدا او را بسوی خود برد ، و مقدّم داشت أبوبکر را برای نماز ، و مسلمین او را برای دنیای خود پسندیدند زیرا که محمّد او را بر دینشان پسندید.

أبوبكر به سنّت رسول خدا رفتار كرد و به سيرهٔ او عمل كرد تا خدا او را بسوى خود برد؛ و أبوبكر عمر را خليفهٔ خود نمود، و عمر هم به سيرهٔ أبوبكر عمل كرد و سپس خلافت را به شورى و در بين شش نفر نهاد ودراين صورت هيچيك ازآن شش نفر نبود مگر آنكه خلافت را براى خودش مىخواست و اقوام او هم براى خلافت آن خليفه تلاش مىكرد و اميد به آن بسته بود . و هر كس از آنها نفوسشان براى خلافت گردن كشيده بود و چشم بدان دوخته بودند . در اين صورت مى بينيم كه اگر عمر همانطور كه أبوبكر خليفهاى را معيّن كرد او هم شخصى را معيّن مىكرد اين اختلاف پيدا نمى شد . ا

از آنچه گفته شد به دست آمد که: تصرفات و تغییرات عُمر در دین ، تغییر در مسائل جزئی نبوده است بلکه تغییر در مبنی و أساس و ریشه و أصل بوده است که همینطور برای پیروان او إدامه دارد ؛ و تا زمان می گذرد حق و ولایت ، مختفی و

۱\_ «قضاء أميرالمؤمنين عليه السّلام» تسترى ، ص ۲۸۱ و ص ۲۸۲ .

واقعیّت در پردهٔ غیب پنهان است.

و چون تغییرات او در دین به عنوان دین محسوب شد پیروان او ، او را قِدیّب س تلقّی کرده ، از سنّت او همانند سنّت پیامبر احترام میکنند ، با آنکه عقل و شرع و وجدان حاکمند بر آنکه غیر از وحی إلهی هیچ چیز قابل پیروی نیست ، و لزوم پیروی از پیغمبران به جهت ایصال به عالم غیب است و گرنه تقلید کورکورانه درهمهٔ مراحل محکوم است. عُمَر تصرّفات در منهاج رسول خدا کرده، از نزد خود چیزهائی آورد که به سنّت عمر ، و با ضمیمهٔ چیزهائی را که خلیفهٔ قبل از او آورده است به سنّت شیخین معروف و مشهور است .

و از اینجا بطور وضوح معلوم می شود که: ضرر او برای إسلام حقیقی و سنت محمّدی بسیار گران تر وسنگین تر از ضرر أبوسفیان و أبولَهب و أبوجهل وأمثالهم بوده است. زیرا آنان با همهٔ آن کارشکنی ها و جنگها و مصائبی که برای إسلام و مسلمین و بالأخص برای رسول خدا به بار آوردند، مقصود شان جلوگیری از رسول خدا از جهت ظاهر ، و عدم پیشرفت إسلام از جهت حکومت و ریاست بوده است. آنها می خواستند خودشان رئیس باشند نه رسول خدا . أمّا عُمَر جلوگیری از معنویّت و ولایت و عاطفهٔ إسلام نمود. عمر دین را با سنّت خود توام کرد، و مخلوط وممزوج از آن را تحویل اُمّت داد . عُمر در معنویّت إسلام رخنه کرد و منهاج و رویّهٔ خود را به صورت دین و در لباس دین به مردم تحمیل کرد . فلهذا می بینم که منهاج أبوسفیانها از بین رفته و در عالم به عنوان خاص طرفداری ندارد ولی منهاج عمر باقی است، و به هیچ وجه نمی توان به یک مرد سنّی مذهب حالی کرد که منهاج او حجیّت شرعی ندارد ؛ حجّت کتاب خدا و سنّت رسول خداست و بس .

علّت آنکه در روایات شیعه او رابه سامِری درقوم حضرت موسی تشبیه کرده اند برای همین امر است که سامِری از نقطه نظر معنویّت، تصرّف در دین موسی نموده بنی اسرائیل را به عبادت عِجْل (گوساله) دعوت کرد. او تنها یک حاکم که شائق حکومت ظاهری باشد نبود. حب ریاست بر مردم بالأخص ریاست معنوی بسیار تأثیرش از سایر معاصی بیشتر و صاحبش را سریعتر در ورطهٔ سقوط و بَوار و هلاک می افکند و تمام زحمات و عبادات و جهادهای دیرین را طعمهٔ حریق هوی می کند.

إمام مُحمَّد غَزَّالي دربارهٔ ايـنكه آيـا: ترتيب خلافت خلفاء به نصَّاست و يا به

میراث است ، در مقالهٔ رابعه از کتاب خود: سِرُّ الْعَالَمَیْن بحثی دارد تا میرسد بدینجا که می گوید:

لَكِنْ أَسْفَرَتِ الْحُجَّةُ وَجْهَهَا وَأَجْمَعَ الْجَمَاهِيرُ عَلَى مَتْنِ الْحَدِيثِ فِي يَوْمِ غَدِيرِ خُمِّ باتِّفَاقِ الْجَمِيعِ ، وَ هُوَ يَقُولُ صَلَّى اللهُ عَلَيْهِ وَآلِهِ وَسَلَّمَ : ﴿مَن ْ كُنْتُ مَوْلاَهُ فَعَلِي ۗ مَوْلاَهُ فَعَلِي ۗ مَوْلاَهُ فَعَلِي ۗ مَوْلاَهُ فَعَلِي ۗ مَوْلاَهُ فَعَلِي ً مَوْلاَهُ فَعَلِي مُوْلاَةً ﴾ فَقَالَ عُمَرُ : بَخِ ّبَخِ لَكَ يَا أَبَاالْحَسَن لَقَدْ أَصْبَحْتَ مَوْلاَيَ وَ مَوْلاَي وَ مَوْلَى كُلِّ مُؤْمِن وَمَوْمِنَةٍ.

فَهَذَا تَسْلِيمٌ وَ رضى وَ تَحْكِيمٌ . ثُمَّ بَعْدَ هَذَا غَلْبُ الْهَوَى لِحُبِّ الرِّيَاسَةِ ، وَ حَمْلَ عَمُودِ الْخِلاَفَةِ ، وَ عُقُودِ الْبُنُودِ ، وَ خَفَقَانِ الْهَوَى فِي قَعْقَعَةِ الرَّايَاتِ ، وَاسْتِبَاكَ ازْدِحَامَ الْحُيُولِ ، وَ فَشِح الأَمْصَارِ سَقَاهُمْ كَأْسَ الْهَوَى ، فَعَادُوا إلَى الْخِلاَفِ الأُوَّلِ ، فَنَبَذُوهُ وَرَآءَ ظُهُورِهِمْ وَاسْتَرَوْا بِهِ ثَمَنًا قَلِيلاً فَبُسْ مَا يَسْتَرُونَ . \

وَلَمَّا مَاتَ رَسُولُ اللّهِ صَلَّى اللّه عَلَيهِ وَآلِهِ وَسَلَّمَ قَالَ قَبْلَ وَفَاتِهِ :إِيْتُونِــى بِــدَواةٍ وَ بَيَاض لاُزِيلَ عَنْكُمْ إِشكَالَ الأَمْرِ ، وَأَذْكُرَ لَكُمَّ مَن الْمُسْتَحِقُّ لَهَا بَعْدِى .

قَالَ عُمَرُ : دَعُوا الرَّجُلَ فَإَنَّهُ لَيَهْجُرُ \_ وَ قِيلَ : يَهْذُو\_ . `

«لیکن حجّت و برهان، نقاب از چهرهٔ خود برافکند و بزرگان و أعاظم به اتّفاق تمام مسلمین إجماع کردهاند بر متن حدیث وارد در روز غدیرخم که رسول خدا صلّی الله علیه و آله و سلّم فرمود: «کسی که من مولی و صاحب اختیار او هستم علی مولی و صاحب اختیار اوست». و به پیرو آن ، عمر گفت: بَهْبه آفرین آفرین بر تو ای أبوالحسن! هر آینه حقاً صبح کردی در حالیکه مولی و صاحب اختیار من و مولی و صاحب اختیار هر مرد مؤمن و هر زن مؤمنهای هستی!

پس این گفتار، تسلیم رضا به این أمر است و تفویض حکم است به علی بن أبیطالب. سپس به دنبال این قضیه ، غالب شدن میل و هوای نفس أمّاره ، به جهت حب ریاست ، و حمل ستون خلافت ، و بستن و برافراشتن پرچمهای بزرگ، و نیز به جهت به اهتزاز و حرکت در آمدن قوّهٔ اشتیاق در صدای بهم خوردن عَلَمهای لشگر ، و اختلاط و تداخل در هم فرورفتگی اسبان تازی با مردان غازی در فتح کردن و گشودن شهرها ، ایشان را از جام شراب هوای نفس أمّاره سرمست کرد تا به همان

١\_ آية ١٨٧ ، از سورة ٣ : آل عمران .

٢- «سِرُّالعالمين» مطبعة النعمان النَّجف الأشراف ، سنة ١٣٨٥ هجرى ص ٢١ .

خلاف دیرین و لُوَّلین خود بازگشتند و حق ّرا به پشت سرهای خود پرتــاب کردنــد و عهد و آیات الهی را به بهای اندک فروختند ؛ و چقدر معامله بدی کردهاند .

وچون رسول خدا صلّی الله علیه وآله وسلّم در آستانهٔ مرگ قرارگرفت، قبل از رحلتش فرمود: «دوات و سپیدی بیاورید برای آنکه إشکال أمر را از شما زایل کنم و برای شما بیان کنم که مستحق خلافت پس از من کیست»؟ عمر گفت: این مَردک را ول کنید که هَجْر می گوید و اختلاط بهم رسانیده است ـ و یا آنکه بواسطهٔ مرض سخن نامعقول و هَذیان می سراید ـ ».

إمام غزّالی در این سخنان کوتاه حق مطلب را اَدا کرده است و حقیقت را فاش نموده است . و البته این إدراک و فهم در اثر همان ترک هوای نفس و حب ریاست، ودست برداشتن از مقام حجّه الإسلامی وریاست مدرسهٔ نظامیهٔ بغداد و تمام سِمَتهای ریاست دنیوی از تدریس و إفتاء وقضاوت و رتق و فتق اُمور دینی بر اساس فقه شافعی بوده است که مدّت ده سال در شام انعزال اختیار کرده و به ریاضتهای شرعیّه باطن خود را تصفیه نموده، جوهر نفس خودرابه مخالفتهای نفس شیطانی و استمداد از نفحات رحمانی ، جلا بخشیده، از موهومات گذشت و به حق پیوست و از مجاز به حقیقت گرائید . چنانچه از مطاوی کتاب خود که بصورت رسالهای به نام مجاز به خوبی پیداست .

البته خداوند سعى و كوشش مردان راه خدا را ضايع نمى گذارد و به مُفاد والَّذِينَ جَاهَدُوا فِينَا لَنَهْدِيَنَهُم ْ سُبُلَنَا وَ إِنَّ الله لَمَعَ الْمُحْسِنِينَ. او نيز به مفاد مَن عَمِلَ صَالِحًا مِن فَكَر فَو أُنْثَى وَ هُو مُؤْمِن فَلَتُحْيِيَنَه حَيَوةً طَيِّبَةً وَ لَنَجْزِيَنَه مُ أَجْرَهُم مُ عَمِلَ صَالِحًا مِن فَذَكَر فَو أُنْثَى وَ هُو مُؤْمِن فَلَتُحْيِيَنَه مُ حَيَوةً طَيِّبَةً وَ لَنَجْزِيَنَه مُمْ أُجْرَهُم فَعَلَى مَا كَانُوا يَعْمَلُونَ أراههاى سعادت را به آنها نشان داده و به حيات طيبه رهبرى مَى كند و پاداش آنان را به بهترين وجهى عنايت مى فرمايد .

غزّالی بدون شک سنّی مذهب بوده است و از طرفداران مکتب عـمر و بلکه از

۱ آیهٔ ٦٩ ، از سورهٔ ٢٩ : عنکبوت : «و آن کسانی که دربارهٔ ما جهاد میکنند، ما به راههای خودمان ایشان را راهنمائی میکنیم ؛ و البته خداوند با نیکوکاران است » .

۲\_ «آیهٔ ۹۷ ، از سورهٔ ۱٦ : نحل : «هر کس عمل صالح انجام دهد چه مرد باشد وچـه زن باشـد، در حالی که مؤمن باشد ، ما به حیات طیبه او را حیات می بخشیم و پـاداش آنـها را بـه بـهترین وجـهی از آنچـه به جای آورده اند می دهیم».

متعصّبین آنها ، ولیکن راه حق جوئی ، چراغ ولایت را در مشکاه دل او برافروخت و زجاجهٔ نفس او را بدین مشعل ، مشتعل ساخت و بدون شک راه تشیّع را در پیش گرفت و در صراط ولایت گام برداشت .'

مرحوم فقیه محدیّث حکیم مفسّر عارف عالیقدر إسلام: مولی محسن فیض کاشانی دربارهٔ او فرماید: در حین تصنیف «إحیاءالعلوم» سنّی بوده و بعداً در آخر عمر شیعه شده، و کتاب «سرّ العالمین» را تصنیف کرده است. ۲

از آنچه گفته شد ، نباید به نوشتهٔ بعضی از دانشمندان معاصر که کتاب «سرّالعالمین» را از غزّالی نمیدانند عنایتی داشت . "زیرا علاوه بر آنکه بسیاری از ادلّهای را که در نوشتهٔ خود ذکر میکنند قابل توجیه و دارای محمل است ، بعضی از آنها بهیچوجه اشکال و ایراد محسوب نمی گردد و به مجرّد استبعاد نمی توان کتابی و

۱ بهترین دلیل برای تشیّع او همین کتاب «سرالعالمین» است . قاضی نوراللــه شوشـتری در کتـاب «مجالس المؤمنین» نقل می کند که غزّالی در راه حج با سیّد مرتضــی علـم الـهدی ملاقـات کـرد و از برکـت انفاس او از مذهب تسنّن برگشت و شیعهٔ خالص شد و گفت :

## دوست بر ماعرض ایمان کرد و رفت پیر گبری را مسلمان کرد و رفت

و سپس می گوید: شهید اوّل أبوعبدالله محمّد بن مکّی ملاقات غزّالی رابا سیّد مرتضی تکذیب کرده است. و خود قاضی نورالله احتمال میدهد که ملاقات غزّالی با شریف مرتضی أبوأحمد پسر سیّدرضی اتّفاق افتاده باشد. و صاحب «روضات الجنّات» و «طرائق الحقائق» نیز مطلب مذکور را از «مجالس المؤمنین» نقل کردهاند. و چون حیات غزّالی بین ۲۵۰ ـ ۵۰۰ هجری و حیات علم الهدی بین ۳۵۰ ـ ۳۵۰ بوده است فلهذا ملاقات غزّالی با علم الهدی غیر ممکن است و نیز به نوشتهٔ ابن أثیر، أبواحمد پسرسیّدرضی بعد ازسیّد مرتضی نقیب علویّین شد و در سال ۱۶۹ یک سال قبل از تولّد غزّالی فوت کرد.اوهم نمی تواندبا غزّالی ملاقات کرده باشد. آقا محمّد علی کرمانشاهی پسر وحید بهبهانی در کتاب «قوامع الفضل» در پاسخ کسی که سؤال از احوال غزّالی کرده و از مناظرهٔ او با سیّد مرتضی در راه مکّه و شیعه شدن او و تألیف کتاب «سرّ العالَمین» پرسیده است ، گفته است : « ملاقات غزّالی با سیّد مرتضی علوی مقتول در سنهٔ ۲۸۰ : «تبصرةالعوام» عربی است . و بعضی احتمال دادهاند که غزّالی با سیّد مرتضی علوی مقتول در سنهٔ ۲۸۰ : محمّد بن محمّد بن زید حسینی که به فرمان خاقان ماوراء النّهر کشته شد ملاقات کرده باشد (ملخّص ص

٢\_ «الـمحجّة البيضاء» فيض ، ج ١ ، ص ١ .

٣- «غزّالى نامه» شرح حال و آثار و عقائد وأفكار أدبى و مذهبى و فلسفى و عرفانى إمام أبوحامد محمّد بن محمّد بن محمّد بن أحمد غزّالى طوسى . تأليف و تصنيف استاد جلال الدّين همائى ، ص ٢٧٢ تا ص ٢٧٤ .

یا رسالهای را از شخصی که مؤلّف آنست و بزرگان و أهل خبره ازفن ّرجال وتراجمو کتاب شناسی آنرا از او میدانند و مطالب آن را در طی ً طُول زمان از زمان مؤلّف تا بــه حال در کتب خود نقل کردهاند انکار کرد .

از جمله کسانی که کتاب «سِرُّالعالَمَین» را از غزّالی دانسته اند ذَهَبی در «میزان الأعتدال» ، و ابْن حَجَر عَسْقَلاَنی در «لِسان المیزان» ، و سِبْط ابْن جَوْزی در «تذُکرة خُواص الاُمَّة» و جُرْجی زیدان در «آداب اللَّقة الْعَرَبیَّة» ، و مُلاَّ مُحْسن فیض کاشانی در «المحَجَّة الْبیْضآء» ، و علاّمهٔ محمّد باقر مَجلسی در «بحار الأنوار» ، فیض کاشانی در «المحصین أمینی در «الْغدیر» ، و در مقدّمهٔ کتاب «سِرِّالعالمَین» طبع و عَلاَّمه عَبدالحسین أمینی در «الْغدیر» ، و در مقدّمهٔ کتاب «سرِ العالمَین» را به غزّالی نجف ، طباطبائی حَسنی مُ گوید: از کسانی که کتاب «سر ّ العالمَین» را به غزّالی نسبت داده اند: «قاضی نورالله تُسْتَری در «مَجَالِس ُ الْمُؤمنین» ، و شیخ علی بن علی بن عبدالعالی کَرَکی محقّق ثانی فیما نقل عنه ، و مَوْلَی مصسن فَیْض صَاحِب العروس» و طُریْحی در «مَجمع البَحْریَد» است . و علاّمهٔ طهرانی گوید: در «تاج العروس» و «الاتحاف فی شرح الإحیآء» نیز آن را به غزالی نسبت داده اند .

- ج ١ ، ص ٥٠٠ ، قال أبوحامد الغزّالي في كتاب «سرّ العالمين» : شاهدت قصّة الحسن بن صبّاح ـ الخ .

٢ ص ٢١٥ : و قال أبو حامد الغزّالي في كتاب «سرّ العالمين» ـ الخ .

٣ـ ص ٣٦ و ذكر أبوحامد الغزّالي في كتاب «سرّ العالمين و كشف ما في الدارين» ـ الخ .

٤ ج ٣ ، ص ٩٨ ازجملهٔ كتابهاى غزّالى \_ ١٠ «سرّ العالمين و كشف ما فى الداريـن» يبحث فى نظام الحكومات \_ منه نسخة خطيّة فى الـمكتبة الـخديويّة و نسخة فى مكتبة برلين.

0 ج ١، ص ١، ان أبا حامد كان حين تصنيف الإحياء عامى المذهب و لـم يتشبّع بعـد؛ و انّمارزقـه الله هذهالسعادة في أواخر عمره ، كما أظهره في كتابه المسمّى بسرّ العالَمين و شهد به ابن الجوزيّ الحنبليّ . ٦- طبع كمپاني ج ٩ ، ص ٢٣٦ : و النعم ما قال الغزّالي في «كتاب سرّ العالمين» .

٧- ج ١ ، ص ٣٩١ پاورقى : لاشك فى نسبة الكتاب الى الغزالى فقد نـص عليه الذهبى فى «ميزان الاعتدال» فى ترجمة الحسن بن صبّاح الإسماعيلى و ينقل عنه قصّته؛ و صرّح بها سبط ابن الجوزى فى التذكرة ص ٣٦ و شطراً من الكلام المذكور .

٨ ـ سيّد محمّد صادق بحرالعلوم.

۹\_ «الذریعة» ج ۱۲، ص ۱۲۸. و نیز در همین صفحه آورده است که کتاب «سر العالمین»
 دیگری نیز هست ، در حقیقت دنیا و عقبی ، للشیخ الفقیه المفسر نعمت الله بن یحیی دیلمی شاگرد شیخ بهائی . و در «ریاض العلماً» گوید : اسم این کتاب را از «سر العالمین» تألیف غزالی اخذ کرده است .

باری در جائی که حب ریاست ، طَلْحَه و زُبیر را با آن سوابق درخشان لغزانیده تا با گرد آوردن هزار نفر مرد جنگی ، نقض بیعت کرده و به روی أمیرمؤمنان ولی والای عالم إمکان ، با علم و معرفت به أحوال او وطرفداری وحمایت از او در دوران طویل حیات رسول الله و بعد از آن ، شمشیر بکشند و مردم بیچاره و مستضعف را به اتّهام مظلومیّت عثمان و قتل علی ، با آنکه خودشان از سردمداران کشته شدن او بودند تحریک نموده خونها بریزند ، از أمثال شیخین که سوابق مخالفتشان با خط مشی علی بن أبیطالب السَّنِی از أول أمر و در زمان رسول الله مشهود بوده است ، جای تعجّب نخواهد بود .

اینست که مکتب تشیّع ریاست اینگونه أفراد را حرام می داند و إمامت را منحصر به ولی معصوم از هوای نفس و حب ریاست بیرون آمده می داندتا همهٔ اُموربر اساس حق و متن واقع تحقّق پذیرد.

علم و دانش انسان هر چه بیشتر باشد ، هوای او مختفی تر و سوابق او هـر چه بیشتر باشد مکائد نفس او لطیف تر و ظریف تر است.در اینجا نفس از راه کمک بـه دین و وجوب حفظ شرع و حق فقرا و مستمندان و حفظ بیضهٔ اسلام جلو می آید، و به نـام دین حق علی را غَصْب می کند ، و در پوشش حمایت از فقـرا و مساکین ، فـدک رااز بضعهٔ رسول خدا می گیرد، و برای حفظ اجتماع مسملین در خانه را می شکند و زهـرارا میان در و دیوار می فشرد تا بروی زمین بیفتد و سقط جنین کند . اینها همه به نام دیـن میان در و دیوار می فشرد تا بروی زمین بیفتد و سقط جنین کند . اینها همه به نام دیـن و در لباس حفظ قانون و شرع و کتاب خدا صورت گرفته است. و به دنبال آن إتـلاف حقوق، وستمها و تعدیّات و عدم وصول عامّهٔ مردم به ولایت و سیراب شدن از شریعهٔ حیـات و آبشـخوار معنویّت چـه در آن زمـان و چـه در دوران سـلطنت بنی اُمیّــه و بنی عبّاس ، و چه بعد از آن همه و همه در أثر آن انحراف پیشین است که بـه پـیرو آن پیوسته حکّام ظالم و اُمراء جابر بر مردم مسلَط شدند و شاهرگ حیاتی آنـها را بریـده، پیوسته حکّام ظالم و اُمراء جابر بر مردم مسلَط شدند و شاهرگ حیاتی آنـها را بریـده، و از خون و جان و مال و ناموس آنها برای خود طعام و خانه و بارگاه تهیّه کردند .

خشت اوّل چون نهد معمار، کج تا ثریّا می رود دیوار ، کج شیخین، دین را با منهاج خود مخلوط نموده و آب لطیف را از سرچشمه

گل آلود و آنرا در مسیر جریان خود به مردم آشامانیدند، و هوای غبار آلوده باهوای نفس خود را برای استشمام مردم آلوده ساختند . امّا أمیرمؤمنان النَّامِیُنُلاً که قِسطاس مستقیم است ، از کتاب خدا و سنّت پیامبر تجاوز نمی کند و حتّی در گفتار ظاهری برای إعداد حکومت و استنقاذ آن از أیدی جبابره ، بطور توریه هم نمی گوید: سئنت شیخین را معتبر می دانم . او در جواب عبدالر حمن بن عَوْف که خواست از او بیعت به شرط عمل به کتاب خدا و سنّت رسول خدا و سنّت شیخین بگیرد صریحاً فرمود : فقط به کتاب خدا و سنّت رسول خدا و اجتهاد و نظریّهٔ خودم . در اینجا از ریاست گذشت جون پایهٔ آن بر سنّت شیخین نهاده شده ، و این بنیان باطل است . و نیز چون عبدالر حمن خواست شرط کند که آن حضرت بنی هاشم را در حکومت بر مردم قرار ندهد، قبول نکرد و فرمود: من به نظر خودم هر که را لایق باشد بر سر کار می آورم، از بنی هاشم باشد یا غیر بنی هاشم .

ابن قتيبة دينورى آورده است : ثُمَّ أَخَذَ عَبْدُالرَّحْمَن بِيَدِ عَلِيٍّ فَقَالَ لَـهُ: أَبَايِعُكَ عَلَى شَرْطِ عُمَرَ أَنْ لاَ تَجْعَلَ أَحَداً مِن بني هَاشِم عَلَى رِقَابِ النَّاسِ!

فَقَالَ عَلِى عُنْدَ ذَلِكَ: مَالَكَ وَ لِهَذَا إَذَا قَطَعْتَهَا فِي عُنُقِي ؟! فَإِنَّ عَلَى الأَجْتِهَادِ لاُمَّة مُحَمَّدٍ. حَيْثُ عَلِمْتُ القُوَّةَ وَ الأَمَائَةَ اسْتَعَنْتُ بِهَا ، كَانَ فِي بَنِي هَاشِمِ أُوْ غَيْرِهِمْ ! قَالَ عَبْدُ الرَّحْمَن : لاَ وَاللّهِ حَتَّى تُعْطِينَى هَذَا الشَّرْطَ . قَالَ عَلِيٍّ : وَاللّهِ لاَ أُعْطِيكَهُ أَبَداً . فَتَرَكَهُ فَقَامُوا مِنْ عِنْدِهِ . \ لاَ أُعْطِيكَهُ أَبَداً . فَتَرَكَهُ فَقَامُوا مِنْ عِنْدِهِ . \

و سپس عبدالرّحمن دست علی را گرفت و به او گفت: با تو بیعت می کنم بر خلافت ، با شرطی که عمر نموده است که هیچیک از بنی هاشم را أمیر بر مردم نگردانی!

علی در پاسخ او گفت: ترا به این مسأله چکار که میخواهی این تعهد را بر عهدهٔ من گذاری؟! وظیفهٔ من است که برای اُمَّت محمّد سعی و کوشش خود را مبذول دارم و هر جا که بدانم در آنجا أمانت و قدرت است بدان استعانت جویم، خواه در بنی هاشم باشد و خواه در غیر آن . عبدالرّحمن گفت: سوگند به خدا! به خدا!

۱\_ «الإمامة و السَّياسَة» ص ٢٥ .

أبداً چنین تعهّدی برای تو نخواهم نمود . و بنابراین عبدالرّحمن علی را رهـا کـرد واز نزد علی برخاستند».

و همچنین السّی الس

بعد ابن قُتَيْبه ، مطلب را إدامه مى دهد ، تا اينكه مى گويد : فَبَايَعُوهُ عَلَى التَّسْلِيم وَالرِّضَا ، وَ شَرَطَ عَلَيْهِمْ كِتَابَ اللهِ وَ سُنَّةَ رَسُولِهِ صَلَّى الله عليه (وآله) وسلم . فَجَاءَهُ رَجُلٌ مِن څُثْعَمِ فَقَالَ لَهُ عَلَى ": بَايع عَلَى كِتَابِ اللهِ وَ سَنَّةِ نَبيّهِ ! قَالَ : لاَ ! وَلَكِن فَجَاءَهُ رَجُلٌ مِن څُثْعَمِ فَقَالَ لَهُ عَلَى ": بَايع عَلَى كِتَابِ اللهِ وَ سَنَّةٍ نَبيّهِ ! قَالَ : لاَ ! وَلَكِن أَبُايعُكَ عَلَى كِتَابِ اللهِ وَ سَنَّةٍ نَبيّهِ وَ سُنَّةٍ أَبِي بَكْر وَ عُمْرَ. فَقَالَ عَلِى ": وَمَا يَد خُل سُنَّة أَبِي بَكْر وَ عُمْرَ مَعَ كِتَابِ اللهِ وَ سُنَّةٍ نَبيّهِ ؟ إنَّمَا كَانًا عَامِلَيْن بالْحَقِّ حَيْثُ عَمِلاً فَأَبَى الْخُثْعَمِى " بَكْر وَ عُمْرَ مَعَ كِتَابِ اللهِ وَ سُنَّةٍ نَبيّهِ ؟ إنَّمَا كَانًا عَامِلَيْن بالْحَقِّ حَيْثُ عَمِلاً فَأَبَى الْخُثْعَمِى اللهِ اللهِ وَسُلَّةَ أَبِي بَكْر وَعُمْرَ ، وَ أَبَى عَلِى " لَنْ يُبَايعَهُ إِلاَّعَلَى كِتَابِ اللهِ وَسُلَّةَ نَبيّهِ صَلّى الله عليه (وآله) و سلّم ."

فَقَالَ لَهُ حَيْثُ أَلَحَ عَلَيْهِ: تُبَايِعُ ؟ قَالَ: لاَ ، إلاَّعَلَى مَا ذَكَرْتُ لَكَ ! فَقَالَ لَهُ عَلِي تَعلِي تُنَالِي عَلِي تُنَالِي عَلِي تُنَالِي عَلَى هَذِهِ الْفِتْنَةِ وَكَأَنِّى بِحَوَافِرِ خَيْلَى قَدْ شَدَخْتُ وَجَهْكَ ! فَلَحِقَ بِالْحُوارِجَ فَقُتِلَ يَوْمَ النَّهُرُوانِ .

قَالَ قَبِيصَةُ : فَرَأَيْتُهُ يَــوْمَ النَّــهْرَوَانِ قَتِيــلاَ ، قَــدْ وَطَــاَتِ الْخَيْــلُ وَجْهَــهُ ، وَ شَــدَخَتْ رَأْسُهُ ، وَ مَثَّلَتْ بِهِ ؛ فَذَكَرْتُ ، قَوْلَ عَلِى ً وَ قُلْتُ : لِلّهِ دَرُ الْبِى الْحَسَنِ ! مَا حَرَّكَ شَــفَتَيْهِ قَـطُ اللهِ مَا كَرَّكَ شَــفَتَيْهِ قَـطُ اللهِ مَا كَذَلِكَ . الشّمَى عُ اللهَ عَلَيْكُ عَلَيْكُ اللهَ عَلَى اللهِ عَلَيْكُ اللهِ عَلَيْكُ عَلَى اللهِ عَلَيْكُ اللهَ عَلَى اللهِ عَلَيْكُ اللهِ عَلَى اللهِ عَلَيْكُ اللهِ عَلَيْكُ اللهِ عَلَيْكُ عَلَيْكُ عَلَيْكُ اللهِ عَلَى اللهِ عَلَيْكُ اللهِ عَلَيْكُ اللهَ عَلَيْكُ اللهَ عَلَيْكُ اللهَ عَلَيْكُ اللهِ عَلَيْكُ اللهُ عَلَيْكُ اللهِ عَلَيْكُ اللهُ عَلَيْكُ اللهِ عَلَيْكُ اللهُ عَلَيْكُ اللّهُ عَلَيْكُ اللّهُ عَلَيْكُ اللّهُ عَلَيْكُ عَلَيْكُ عَلَيْكُ اللّهُ عَلَيْكُوالِكُوا عَلَيْكُ عَلَيْكُ اللّهُ عَلَيْكُ عَلْمُ عَلَيْكُولُولُ اللّهُ عَلَيْكُولُو

رچس آن أشراف و بزرگان و رؤسای قبایل ، با تسلیم و رضایت با علی بیعت

۱\_ «الإمامة و السِّياسَة» ص ۱۲۳.

کردند و علی عمل به کتاب خدا و سنّت رسول خدا صلّی الله علیه وآله وسلّم را بر ایشان شرط کرد. در این حال مردی از قبیلهٔ خُتْعَم آمد و علی به او گفت: بیعت کن بر کتاب خدا و سنّت پیغمبرش. گفت: نه، ولیکن من با تو بیعت می کنم به شرط کتاب خدا و سنّت پیغمبرش و سنّت أبوبکر و عمر. علی به او گفت: سنّت أبوبکر و عمر که با کتاب خدا و سنّت پیغمبرش داخل نمی شود! أبوبکر و عمر دو نفر عامل به حق بودند وقتی که عمل به حق می کردند. مرد خُتْعَمی از بیعت امتناع کرد مگر به شرط سنّت أبوبکر و عمر ، و علی نیز إبا کرد که او با علی بیعت کند، مگر بسر کتاب خدا و سنّت پیامبرش صلّی الله علیه وآله وسلّم.

و چون آن مرد خُثْعمی بر شرط خود مواظبت داشت علی به او گفت: بیعت می کنی؟ گفت: نه! مگر بر همان شرطی که برای تو گفتم!

در این حال علی به او گفت: آگاه باش سوگند به خدا گویا تو را می بینم که در این فتنه از ما إعراض می کنی و جلوگیری بعمل می آوری! و گویا می بینم تو را که سُمّهای ستوران لشگر من چهرهٔ تو را شکسته است. آن مرد مُلْحَق به خوارج شد و در روز نهروان کشته شد.

قبیصه می گوید: من او را در روز نهروان دیدم که کشته به روی زمین افتاده و أسبان چهرهٔ او را لگد زدهاند و سرش را شکافتهاند و او را مُثْله و قطعه قطعه کردهاند . گفتار علی به یادم آمد و با خود گفتم : خداوند رحمت بی پایان خود را بر أبوالحسن بریزد ، أبوالحسن هیچوقت دو لب خود را برای أدای سخنی به حرکت در نیاورده است الا آنکه همانطور شده است» .

أميرالمؤمنين عليه السّلام با أصحاب با وفايش از بدو أمر ، يگانه اهتمام و كوشش آنها دربرقرارى قانون قرآن وسنّت پيامبر و رفع هر گونه تغيير و تبديلى بودكه صورت مى گرفت و مبارزه و مدافعه با هر تعدّى و ستمى بود كه به وقوع مى پيوست . درست اگر در سيره و منهاج آن حضرت با نظر دقّت بنگريم و سپس منهاج و سيرهٔ

۱ ـ آن مرد ، رَبِيعةُ بن أبى شلاً د خُنْعَمى است كه در جنگ جَمَل و صفّين بـا أمـيرالمؤمنين عليـه السّلام حضور داشت . و خُنْعَم ـ با ضمّ خاء و سكون ثآء و فتح عين ـ نام قبيلهاى است كـه بـه نـام نيـاى آن قبيله ناميده شدهاند .

أصحاب آن حضرت را ببینیم بدست می آوریم که اُصولاً اگر کسی دارای منهاج علی نبود نمی توانست جزو أصحاب او قرار گیرد و خواه و ناخواه طَرد می شد و جَوً معنویّت و أصالتِ آن حضرت و پیروان واقعیش چنین فردی را در خود نمی پذیرفت. آن حضرت کراراً می فرمود: مقصود ما خداست و برقراری عدل ، و در این راه تلاش می کنیم تا أجل ما برسد. ما هدفی غیر از این نداریم ، ما در انتظار ریاست و تقدیم نیستیم .

أبوذر غفاری آن یار راستین و مجاهد نستوه ، و آن صحابی عظیم و جلیل القدر رسول گرامی ، یک تنه در شام در برابر مظالم معاویه ایستاد و پـس از إرسـال او را بـا زجر و شکنجه به مدینه ، تنها در برابر عثمان مظالم او را برشمرد .

مور خ جليل و محد الذّه عظيم: مسعودى در «مروج الذّهب» تبعيد أبوذر را به رَبَذَه مرقوم داشته است و گفته است كه عثمان از مشايعت وى منع كرده است؛ و گفته است كه: على و حسنين عليهم السلام و عقيل و عبدالله بن جعفر و عمّار ياسر از او مشايعت كردند. و اين مشايعت بر عثمان گران آمد تا آنكه گويد: فَلَمَّا رَجَعَ عَلِى السُّلَةُ النَّاسُ فَقَالُوا: إنَّ أُمِيرَالْمُوْمْنِينَ عَلَيْكَ غَضْبَانُ لِتَشْهِيكَ أَبَاذُرً ، فَقَالَ عَلَى اللَّجُم اللَّهُمُ اللَّهُمُ اللَّهُمَ اللَّهُمَ اللَّهُمُ اللَّهُم اللَّهُمُ اللَّهُم اللَّهُمُ الْهُمُ اللَّهُمُ اللَّهُمُ اللَّهُمُ اللَّهُمُ اللَّهُمُ اللَّهُمُ

«چون علی از مشایعت أبوذر بازگشت ، مردم او را استقبال کرده گفتند: أمیرالمؤمنین عثمان بر تو به علّت مشایعتی که از أبوذر نمودهای غضبناک است! علی گفت: غضب کرده است همانند غضب اسبان بر لجامهای خود». یعنی غضب او بی نتیجه و بی ثمر است.

و چون در شبانگاه عثمان را دیدار می کند عثمان مفصّ لاً به أمیرالمؤمنین علیه السّلام اعتراض دارد؛ از جمله عثمان می گوید: چرا أمر مرا رد کردهای؟! حضرت می فرماید: رد نکردهام! عثمان می گوید: آیا به تو إبلاغ نشده است که: من مردم را از ملاقات با أبوذر و از مشایعت او نهی کردهام؟ حضرت می فرماید: أو کُلٌ مَا

۱\_ «مُروج الذّهب» طبع مطبعة السعادة سنة ١٣٦٧ هجرى ، ج ٢ ، ص ٣٥٠ .

۲\_ غَضَب الخ يُل عَلـــى اللَّجُم مَثَلـى است در عـرب كـه زده مىشـود بـراى كسـى كـه غضب مىكند بدون فائده و بدون محل . و غضب منصوب است بنا بر مصــدر فى غُضِـب غَضَـب الخيـل . (مجمـع الأمثال ميدانى ج ۲ ، ص ٥٦) .

أَمَرْتَنَا بِهِ مِن ْ شَى ْ ءُ نَرَى طَاعَةً لِلّهِ وَالْحَقَّ فِى خِلاَفِهِ اتَّبَعْنَا فِيهَ أَمْرُكَ ؟! بِاللّهِ لاَ نَفْعَلُ ! ' «أَيا تو هر چُه را كه به ما أمر كنى، و ما اطاعت خداونـد و پـيروى از حـق را در خلاف آن ببينم آيا ما بايد در آن چيز متابعت امر تو را بكنيـم ؟ سـوگنـد بـه خـدا چنين نخواهيم كرد».

ابن قتیبهٔ دینوری می گوید: مور خین و أهل تحقیق چنین گفته اند که: جماعتی از أصحاب پیغمبر \_ علیه الصّلاة والسّلام \_ با هم جمع شدند و نامه ای نوشتند که در آن آنچه عثمان بر خلاف سنّت رسول خدا و سنّت دو خلیفهٔ قبل از خودش عمل کرده بود، ذکر کرده بودند؛ از جمله آنکه: خمس افریقا را که در آن خودش عمل کرده بود، ذکر کرده بودند؛ از جمله آنکه: خمس افریقا را که در آن حق خدا و رسول خدا و از ایشانند ذوی القربی و یتامی و مساکین، یکجا به مروان حکم بخشیده است '، و تجاوزاتی که در ساختن خانهها کرده است: یک خانه برای خودهاش نائله، و یک خانه برای خودش بنا کرده است: یک خانه برای دختران خود و قصرهائی که مروان در ذی خَشب برای خود ساخته است و مخارج دختران خود. و قصرهائی که مروان در ذی خَشب برای خود ساخته است و مخارج اداری و فرمانداریها و استانداریهارا در میان أهل خود و پسر عموهای خود ازبنی اُمیّه که تازه به ثمر رسیده و جوانان نورسی هستند که با پیغمبر صحبت نداشته و در جریان اُمور نیز تدبیری ندارند؛ و آنچه از أمیر او : و کید بر کوفه اتفاق افتاد که در وقتی که امارت کوفه را داشت در حال مستی نماز صبح را برای مردم چهار رکعت خواند و پس از آن به مردم گفت: اگر شما دوست دارید بیشتر از این هم برای شما

۱\_ «مُروج الذهب» مطبعة السعادة سنة ١٣٦٧ هجري ، ج ٢ ، ص ٣٥١ .

۲- در شرح «نهج البلاغة» ابن أبی الحدید ، ج 7 ، ص ۱٤۸ آورده است که:مروان بن حکم بنأبی العاص بن اُمیّة بن عبد شمس بن عبد مناف درسال دوّم ازهجرت متولّد شدو دروقت رحلترسول الله هشت ساله بود . پدرش حَکم را رسول خدا به طائف تبعید کردند و گویند که مروان در آن زمان طفل خردسالی بوده ورسول خدا را ندیده بود.حکم درطائف بودتا زمان خلافت عثمان، عثمان او را و پسرش مروان رابه مدینه بازگردانید و امور خود را بدانها سپرد، و مروان تازه جوان همه کارهٔ عثمان بود. حَکمبن أبی العاص عموی عثمان است که در روز فتح مکّه مسلمان شد و از مؤلّفة القلوب است. حَکّم چند ماه قبل از کشته شدن عثمان از دنیا رفت .

بخوانم ، بیشتر از چهار رکعت هم میخوانم ؛ و عثمان پس از اطّلاع ، حد بر او جاری نکرد و پیوسته تأخیر می انداخت ؛ و مهاجرین و انصار را کنار گذاشت و از آنها برای هیچ کاری استفاده نمی کرد و با ایشان مشورت نمی کرد و فکر خودش را مستغنی از مشورت با آنها می دید ؛ و زمینهای أطراف مدینه را غرقگاه مَواشی خود قرار داده و مردم را از استفاده از چراندن مواشی خودشان منع می کرد ؛ و شهریه و وظیفه و حقوقهای مستمری برای اقوامی در مدینه معین کرده بود که نه سابقهٔ صُحبت با پیامبر \_ علیه الصّلاة و السّلام \_ را داشتند و نه برای حفظ إسلام دفاع می کردند و نه برای نصرت اسلام جهاد می نمودند ؛ و استعمال شلاق و تازیانه را علاوه بر چوب خیزران ، زیرا که او و گلین کسی بود که پشت مردم را با شلاق می زد ولیکن دو خلیفه پیشین فقط با خیزران و دره (تازیانهٔ کوتاه) می زدند .

و پس از نوشتن این نامه با همدیگر هم پیمان شدند که آنرا به دست عثمان بدهند . و ایشان ده نفر بودند . و از کسانی که در جریان این نامه حضور داشتند عمان یاسِر و مِقْداد بن اسْوُد بودند. و چون خارج شدند که نامه را به دست عثمان بدهند یکی یکی شروع به جدا شدن در پنهانی نمودند و نامه را بدست عمّار داده بودند، همگی رفتند و عمّار تنها ماند و به راه خود إدامه داد تا رسید به خانهٔ عثمان .

عمّار از عثمان إذن دخول خواست ، و او اجازهٔ دخول داد ، در روزی کـه هـوا سرد بود. عمّار داخل شد و در نزد عثمان مروان بن حَکَم و أهل او از بنی اُمّیه بودنـد؛و نامه را به او داد .

عثمان نامه را خواند و گفت: تـو ایـن نامـه را نوشـتی ؟! عمّـار گفت: آری! عثمان گفت: غیر از تو ، که با تو همراه بوده است ؟! عمّار گفت: با من چندیـن نفـر بودند که در راه از ترس سطوت تو جدا شــدند! عثمـان گفت: ایشـان چـه کسـانی هستند ؟! عمّار گفت: من نام آنها را نمیبرم. عثمان گفت: پس تـو چگونـه در میـان آنها چنین جرأتی داشـتی ؟! مـروان گفـت: ای أمیرمؤمنـان: ایـن غـلام سـیاه چـهره (یعنی عمّار) مردم را بر علیه تو متجرّی کرده است؛ و اگر تو او را بکشی درسعـبرت برای دیگران خواهد بود ، که چون او را به یاد آورند عمل او را تکرار نکنند.

عثمان گفت: او را بزنید. او را زدند و عثمان هم خودش با آنها عمّار را میزد تا شکمش را پاره کردند و عمّار بیهوش شد. جَسَد او را روی زمین کشیدند تا

دَر خانه انداختند .

أم سكمه: زوجهٔ پيغمبر صلّى الله عليه وآله وسلّم دستور داد تا او را در منزل خود (منزل ام سلمه) آوردند. و چون عمّار هم پيمان با قبيلهٔ بنومُغِيره بود، بنومُغِيره بر عثمان خشمناک شدند. همينکه عثمان براى نماز ظهر از منزل بيرون رفت ، هِشام بن وليد بن مُغِيره ، سر راه او را گرفت و گفت: سوگند به خدا اگر از اين ضربت ، عمّار بميرد ، من مرد بزرگى را از بنى أميّه خواهم کشت . عثمان گفت: تو آنجا نيستى !

سیس عثمان به مسجد آمد ، دید علی در مسجد است ؛ سرش به شدات درد مى كند و دستمال بسته است . عثمان گفت : سو گند بــه خـدا اى أبو الحسـن نمى دانـم آیا آرزوی مرگ تو را داشته باشم یا آرزوی زندگی تو را ؟ سوگنــد بــه خــدا اگــر تــو بمیری من دوست ندارم پس از تو برای غیر تو زنده باشم! چون همانند تـو کسـی را نمی یابم . و اگر زنده باشی پیوسته یک طاغی را می یابم که تو را نردبان و بازوی خود گرفته است و کهف و ملجأ و پناه خود قرار داده است ؛ هیچ مانعی برای من نسبت بـه از بین بردن او نیست مگر موقعیّتی که او در نزد تو دارد و موقعیّتی کـه تـو در نـزد او داري! و بنابراین مثال من با تو، مثل پسر عاق است با پدر خود. اگر پسر بميرد، او را به فراق خود مصیبت زده و دردناک می کند، و اگر زنده باشد مخالفت وعصیان او را مى نمايد . آخريا راه سلامت بيش گيرتا ما نيز راه مسالمت را بييمائيم! ويا راه جنگ و ستیزه را تا ما نیز به جنگ و ستیز درآئیم! مرا بین آسمان و زمین بـلا تکلیـف مگذار! سوگند به خدا اگر مرا بکشی همانند من کسی را نمییابی که بجای من بنشیند! و اگر من تو را بکشم همانند تو کسی نمی ابم که مقام و موقعیّت تو را داشته باشد! و أن كس كه فتنه را ابتدا كرده است هيچگاه به ولايت أمر أمَّت نميرسد! على گفت: در اين سخناني كه داشتي هر يك را ياسخي است، وليكن اینک من گرفتار سردرد خودم هستم از پاسخ گفتن به گفتار تو! من همان جملهای را مي گويم كه عبد صالح گفت: فَصَبْرٌ جَمِيلٌ وَاللهُ الْمُسْتَعَانُ عَلَى مَا تَصِفُونَ. ١٠٠٠.

۱ـ «الإمامة و السياسة» ص ۳۰ و ص ۳۱.

۲\_ آیهٔ ۱۸، از سورهٔ ۱۲: یوسف: «پس صبر من،صبر نیکوست؛ وخداوند محلٌ اعتماد و استعانت مـن است در آنچه شما میگوئید». و مراد از عبد صالح ، حضرت یعقوب است که این جمله را به فرزندان خــود گفت در وقتی که از بیابان برگشتند و خبر آوردند که یوسف را گرگ دریده است .

چون خلافت به أميرالمؤمنين عليه السّلام رسيد كمر همّت بست تا جائى كه ميّسر است، بدعتها را براندازد و اوضاع را طبق زمان رسول الله و بر نهج سيره رسول الله گرداند، و از جمله زمينهائى را كه عثمان بخشيده بود، به بيت المال برگردانيد. خودش در ومين روزى كه به خلافت رسيد و مردم مدينه با او بيعت كردند به خطبه برخاست و گفت: إلاّكُلُ قُطِيعة أَقْطَعَهَا عُثْمَانُ وَ كُلُ مَالٍ أَعْطَاهُ مِنْ مَالٍ اللهِ فَهُوَ مُرْدُودٌ فِي بَيْتِ الْمَالِ ؛ فَإِنَّ الْحَقَ الْقَدِيمَ لاَ يُبْطِلُهُ شَي ءً . والله لو وَ مَن وَ جَدْتُهُ قَدْ تُزُوجً به النسّاء و مُلِكَ به الإمآء ، لَردَدْتُه ؛ فَإِنَّ فِي الْعَدْل سَعَةً ، و مَن ضَاقَ عَلَيْه الْعَدْلُ سَعَةً ، و مَن ضَاقَ عَلَيْه الْعَدْلُ الْعَدْلُ سَعَةً ، و مَن ضَاقَ عَلَيْه الْعَدْلُ الْعَدْلُ الْعَدْلُ اللهِ الْعَدْلُ اللهِ اللهِ الْعَدْلُ اللهِ اللهُ اللهُ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ اللهِ اللهِ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهِ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهِ اللهُ اللهُ اللهِ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهِ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ الل

«آگاه باشید که هر قطعه و زمینی را که عثمان بخشیده است، و هر مالی را که از مال خدا هبه کرده است همه به بیت المال برمی گردد، چون حق قدیم را چیزی نمی تواند باطل کند . سوگند به خدا که اگر بیابم که آن أموال را مهریّهٔ زنان خود قرار دادهاند و یا با آن کنیزان خریداری کردهاند ، من به بیت المال باز می گردانم، زیرا که در عدل گشایش و فراخی است ، و کسی که عدل بر او تنگ آید جور و ستم بر او تنگتر می آید» . یعنی اگر کسی عاجز باشد از اینکه تدبیر اُمور خود را به عدل بنماید، او از تدبیر امورخود به جور و عدوان عاجزتر است، چون در جور مظنهٔ مقاومت و ممانعت است و در عدل نیست .

أميرالمؤمنين العَلِيْكِم با تمام قوا و امكاناتى كه داشت ، در مدات قريب به پنج سال خلافت ظاهرى خود نتوانست تمام بدعتها را از بين ببرد و سنت شيخين را براندازد و به مردم بفهماند كه در مقابل كتاب خدا و سنت پيامبر ، سنتى ديگر اعتبار ندارد و باطل است، زيرا مردم چنان به آن آئين خو گرفته بودند كه تغيير اين سنت مساوق با تأسيس دين جديدى بود؛ و دست برداشتن از آن در حكم دست برداشتن از مقدسات دينى ايشان بود .

فلهذا برای حفظ آن سُنَن و آداب ساعی بودند و لشکریان أمیرالمؤمنین را بجز أفراد تربیت شدهٔ مکتب آن حضرت که بسیار اندک بودند ، بقیه را همین أهل تسنّن و

۱\_از جمله والله لو وجدتُه تا آخر در «نهج البلاغة» خطبهٔ ۱۵ است . و تمام این جملات را شیخ محمّد عَبْده در تعلیقهٔ خود از کَلْبی مرفوعاً از أبی صالح از عبدالله بن عبّاس روایت کرده است که: خطب علی علیه السّلام و قال کذا .

عامّه تشکیل میدادند که جداً از حقّانیّت شیخین و از حقّانیّت سنّتهای ایشان دفاع میکردند. و آنها را شیعه گویند، به جهت آنست که در مقابل طرفداران عثمان از معاویه و دستیارانش و مروانیان و مخالفان، طرفدار آن حضرت بودند و خلافت آن حضرت را در مرتبهٔ چهارم صحیح میدانستند. و لذا در أمر و نهی و جهاد تابع آن حضرت بودند با آنکه در تمام آداب و سُنَن از شیخین پیروی داشتند، نه آنکه آن حضرت را خلیفهٔ اوّل و واقعی رسول خدا بدانند و پیروی از او را پیروی از مقام امامت و ولایت منصوب از ناحیهٔ رسول خدا تلقی کنند. فلهذا حضرت در خطبهٔ خود صریحاً میفرماید: اگر من میخواستم سنّت شیخین و بالأخص عُمر را بردارم لشگر من از هم می پاشید و همه متفریّق می شدند و دست از یاری من بر می داشتند.

محمّد بن يعقبوب كُلينى در «روضهٔ كافى» از على بن ابراهيم ، از پدرش، از حمّاد بن عيسى ، از إبراهيم بن عثمان ، از سُليم بن قَيْس هِلالى روايت مىكند كه : أميرالمؤمنين التَّكِيُّلِم خطبه خواندند وحمد خدا و ثناى او را بجاى آورده و بر پيامبر درود فرستادند و پسس از آن گفتند : إلا إنَّ أَحْوَفَ مَا أَخَافُ عَلَيْكُم ْ خُلَّتَانِ : اتَّبَاعُ الْهَوَى وَ طُولُ الأَمَلِ . أمّا اتَّبَاعُ الْهَوَى فَيصُدُّ عَنِ الْحَقِّ ، وَ أمّا طُولُ الأَمَلِ . أمّا اتَّبَاعُ الْهَوَى فَيصُدُّ عَنِ الْحَقِّ ، وَ أمّا طُولُ الأَمَلِ فَيُنْسِى الْخَرَةَ تا مى رسد به اينجا كه مى گويد :

إنِّى سَمِعْتُ رَسُولَ الله صَلَّى الله عليه وآله وسلّم يَقُولُ: كَيْفَ أَنْتُم ْ إِذَا لَبَسَتْكُمْ فِيْهَا الْكَبِيرُ، يَجْرَى النَّاسُ عَلَيْهَا وَ يَتَّخِذُونَهَا سُنَّةً، فَإِذَا غُيِّرَ فِيْهَا الْكَبِيرُ، يَجْرَى النَّاسُ عَلَيْهَا وَ يَتَّخِذُونَهَا سُنَّةً، فَإِذَا غُيِّرَ مِنْهَا شَى ءُ قِيلَ : قَدْ غُيِّرَتِ السُّنَةُ ، وَ قَدْ أَتَى النَّاسُ مُنْكَراً . ثُمَّ تَشْ تَدُّ الْبَلِيَّةُ وَ تُسْبَى الذُّرِيَّةُ وَ تَدُقُّهُمُ الْفِئْنَةُ كَمَا تَدُقُّ النِّارُ الْحَطَب وَ كَمَا تَدُقُّ الرَّحَى بِثُفَالِهَا ، وَ يَتَفَقَّ هُونَ الذُّرِيَّةُ وَ تَدُقُّلُمُونَ لِغَيْرِ الْعَمَل ، وَ يَطْلُبُونَ الدُّنْيَا بِأَعْمَالِ الأَخِرَةِ .

ثُمَّ ٱقْبَلَ بوَجْهِهِ وَ حَوْلَهُ نَاسٌ مِن الْهْل بَيْتِهِ وَ خَاصَّتِهِ وَ شِيعَتِهِ فَقَالَ : قَد عَمِلَتِ الْوُلاَةُ قَبْلِى أَعْمَالاً خَالَفُوا فِيهَا رَسُول اللهِ صَلَّى الله عَليه وآله و سلم مُتَعَمِّدِينَ لِخِلاَفِهِ، الْوُلاَةُ قَبْلِى أَعْمُدِينَ لِخِلاَفِهِ، نَاقِطِينَ لِعَهْدِهِ، مُعَيِّدِينَ لِسُنَّتِهِ ؛ وَلَو حَمَلْتُ النَّاسَ عَلَى تَرْكِهَا وَ حَوَّلْتُهَا إلَى مواضِعِهَا وَ وَلَا يُعَهْدِهِ، مُعَيِّدِينَ لِسُنَّتِهِ ؛ وَلَو حَمَلْتُ النَّاسَ عَلَى يَرْكِهَا وَ حَوَّلْتُهَا إلَى مواضِعِهَا وَ وَلَا يَعَهْدِهِ مَعْيِّدِينَ عَمَلْتُ النَّاسَ عَلَى وَ آله وسلم لَتَفَرَّقَ عَنِّى جُنْدِى حَتَّى وَ إلَى مَا كَانَت فَى عَهْدِ رَسُولِ اللهِ صَلّى الله عليه و آله وسلم لَتَفَرَّقَ عَنِّى مِن عَنْ كِتَابِ الله عَلَيْهِ وَ فَرْضَ إِمَامَتَى مِن عَنْ كِتَابِ الله عَليه وآله وسلم .

«چگونه می باشد در وقتی که فتنهای پیش آید که امر را بر شما ملتبس و در

شبهه و خطا اندازد، و بقدری به طول انجامد که صغیر در آن فتنه رشد کند و بررگ شود، و کبیر در آن فتنه پیر گردد، و مردم در آن فتنه امور خود را طبق آن قرار دهند و آنرا سنّت شمارند بطوری که اگر مختصری از آن تغییر کند بگویند: سنّت تغییر کرده است، و مردم کار زشتی بجای آورده اند. و سپس فتنه شدید گردد و ذراری و کودکان را به إسارت ببرند، و فتنه چنان ایشان را در هم کوبد و خُرد کند همانطور که آتش هیزم را خرد کند و همانطور که آسیا بواسطهٔ سنگ زیرینش دانه ها را خُرد کند و بشکند. مردم برای غیر خدا فقیه می شوند، و برای غیر عمل یاد می گیرند، و با أعمال آخرتی دنبال دنیا می روند و دنیا را طلب می نمایند.

سپس حضرت با چهرهٔ خود رو کردند به جماعتی از أهل بیت خود و خواص خود و شیعهٔ خود که گرداگرد او بودند و گفتند: والیان و أمیران پیش از من کارهائی را انجام داده اند که در آن مخالفت رسول خدا صلّی الله علیه وآله وسلّم را کرده اند و در مخالفت با رسول الله تعمّد داشته اند، پیمان و عهد رسول الله را شکسته اند و سئنت او را تغییر داده اند. و اگر من مردم را وادار کنم بر اینکه آنها را ترک کنند و آن بدعتها را به سئنتهای و لیّه خود برگردانم و در مواضع خودش بگذارم و به همان جالی قرار دهم که در عهد رسول خدا صلّی الله علیه وآله وسلّم بوده است، لشگر من از من می پاشند تا جائی که من یکّه و تنها می مانم یا با أندکی از شیعیان خود که فضل مرا شناخته اند و لزوم إمامت مرا از کتاب خدا و سنّت پیامبر صلّی الله علیه وآله وسلّم دانسته اند».

۱ ـ در شبهای ماه رمضان هزار رکعت نماز مستحبّی را رسول خدا صلّی الله علیه و آله وسلّم سفارش

هَذِهِ الاُمَّةِ مِنَ الْفُرْقَةِ وَ طَاعَةِ أَئِمَّةِ الضَّلاَلَةِ وَ الدُّعَاةِ إِلَى النَّارِ ـ الـخطبة . `

«سوگند به خدا که من مردم را أمر کردم تا در نمازهای نافلهٔ شبهای ماه رمضان اجتماع نکنند و آنها را به جماعت بجای نیاورند و فقط برای نمازهای فریضه و واجب به جماعت حضور یابند ؛ و من به آنها آگاهی دادم که نوافل ماه رمضان راب جماعت خواندن بدعت است . در این حال بعضی از أفرادی که در لشگر من بودند و همراه من جنگ می کردند ، یکدیگر را با صدای بلند خبر کردند که : ای أهل اسلام ! سُنت عمر تغییر کرد ، این مرد ما را از نماز نافله در ماه رمضان نهی می کند . بطوری که من حقاً نگران شدم و ترسیدم که : در ناحیهای از جانب لشگر من فتنه بر پا کنند. من چه کشیدهام از دست این اُمَّت از جدائی و افتراق و پیروی از امامان ضلالت و رهبران به سوی آتش دوزخ » تا آخر خطبه .

از اینجا باید دید أئمّهٔ طاهرین \_ سلام الله علیهم أجمعین \_ بــرای بــرگردانــدن اوضاع به زمان رسولخداوسیرهٔ آن حضرت با چه مشكلاتی مواجه بودهاندوتا چه ســَــر حد فداكاری كرده و از مال و جان و تمام شئون خود دریغ ننمودهاند .

طَبَرى در تاریخ خود ، نامهٔ مُحَمّد بن عَبدالله مَحْض صاحب نفسس زکیّه را به منصور دوانیقی نقل کرده و تا به اینجا میرسد که : محمّد می گوید : و َ إِنَّ أَبَائا عَلِیّاً کَانَ الْوصِیَّ و کَانَ الْإِمَامَ فَکَیْفَ وَرِثْتُم ْ وَلَایْتَهُ وَ وَلُدُهُ أَحْیَاءً . «حقّاً پدر ما علی بن أبیطالب وصی رسول خدا بود و امام امّت بود . پس چگونه شما ولایت او را به إرث

 $<sup>\</sup>triangleright$ 

کردهاند و در کیفیت آن اختلاف است . و آنچه به نظر ، أقرب میرسد آنست که بعد از نماز مغرب هشت رکعت و بعد از نماز عشاء در دههٔ اوّل و دوّم دوازده رکعت ، و در دههٔ سوّم بیست ودو رکعت؛این میشود مجموعاً هفتصد رکعت؛ و در هر یک شب از شبهای قدر نیز یک صد رکعت علاوه میشود ومجموع هزار رکعت میشود . خود رسولخدا این نمازها را انجام میدادهاند بطور فُرادی؛ وحتّی در مسجد چون مشغول میشدند و مردم ندانسته اقتدا به جماعت با آن حضرت می کردند حضرت منع نموده، و علاوه در فواصلی نمازها را رها کرده و به منزلمی رفتند تا صولت جمعیّت شکسته شود. و چون نافله است به جماعت انجام دادن آن حرام است . در زمان ابوبکر نیز بطور فرادی انجام می شدتا در زمان خلافت عمر یک شب درماه رمضان که به مسجد آمد و دید مردم متفرقاً به طور فرادی انجام می دهند، خوشش نیامد و گفت: برای جمعیّت مردم خوب است به جماعت گزارده شود . یک نفر را به امامت نصب کرد و از آن به بعد تابه حالعام هاین نمازرا به جماعت بجای می آورند . و به صلاة تراویح مشهور است . و این جماعت از بدعتهای معروف عمر است .

بردهاید در حالی که فرزندان او زنده هستند» ؟!

این نامه مفصّل است ؛ و در پاسخ او أبوجعفر منصور ، نامهٔ بسیار مفصّلی می نویسد و از جمله عبارات آن اینست که : و َلَقَدْ طَلَبَهَا أَبُوكَ لِكُلِّ وَجْهٍ ، فَأَخْرَجَهَا مَى نویسد و از جمله عبارات آن اینست که : و َلَقَدْ طَلَبَهَا أَبُوكَ لِكُلِّ وَجْهٍ ، فَأَخْرَجَهَا نَهَاراً وَ مَرَّضَهَا سِراً وَ دَفَنَهَا لَيْلاً فَأَبَى النَّاسُ إلاَّالشَّيْخَيْن وَ تَفْضِيلَهُمَا . '

«بدرستی که پدرت (علی بن أبیطالب) از هر ناحیهای که می توانست به دنبال ولایت رفت و آنرا طلب کرد، فاطمه را در روز برای إثبات مُدّعای خود بیرون می آورد، و او را در پنهانی مداوا و معالجه می نمود، و او را در شب دفن کرد؛ معذلک مردم دست از شیخین و تفضیل آنها برنداشتند».

ابن خلدون كه اين نامه را از منصور دوانيقى نقل مى كند ، با مختصر اختلافى در لفظ آورده و در اين جمله مى گويد : وَ لَقَدْ طَلَبَ بِهَا أَبُوكَ مِن مُ كُلِّ وَجْهٍ وَ أَحْرَجَهَا تُخَاصِمُ \_ إلى آخره .

«پدرت از هر ناحیهای که می توانست طلب ولایت کرد و فاطمه را برای مخاصمه و منازعهٔ با خصم برای گرفتن ولایت خارج کرد».

باری ، منظور ما از این تحقیق آنست که رویّه و منهاج شیخین آنقدر در مردم مؤثّر بود که حضرت أمیرالمؤمنین الگیّنی درمد و امارت خود همهٔ آنرا برنداشتندومردم به همین نهج در زمان حضرت امامحسن الگیّن باقی بودند، و روزبه روز در أثرشدت و قدرت بنی اُمیّه که در رأس آنها مُعَاویة بن أبی سُفیان در شام کوس أنانیّت میزد و صد در صد خود را مجهّز برای از بین بردن نام و نشان رسول خدا کرده بود ، این بدعتهای دیرین استوارتر و بدعتها و أحداث تازهای نیز بر آن افروده می شد ، تا به جائی که معاویه صریحاً به مُغِیرة بن شُعْبَه گفت: تا من نام محمّد را از بالای مأذنهها پائین نیاورم و در زمین دفن نکنم از پای نخواهم نشست .

مسعودی در تاریخ خود ، در وقایع سال دویست ودوازدهم هجری آورده است که : در این سال ، منادی مأمون از طرف او إعلان کرد که : ذمّهٔ خلیفه بَری است از هرکس که معاویه را به نیکی یاد کند و یا او را بر أحدی از أصحاب رسول خدا

۱\_ «تاریخ طبری» طبع مطبعهٔ استقامت ۱۳۵۸ هجری ، ج ۲ ، ص ۱۹۲ و ص ۱۹۸ .

۲\_ «تاریخ ابن خلدون» ج ٤ ، ص ٥ .

صلّى الله عليه وآله وسلّم مقدّم دارد و يا سخنى در مخلوقيّت آيات قرآن بگويد، وغير از اين . و در بين مردم در علّت اينكه چرا در أمر معاويه ، مأمون إعلام برائت كرده است اختلاف شد و جهات مختلفى گفته شد .

یکی از جهات اینست که: بعضی از هم مجلسان و هم صحبتان مأمون، حدیثی را برای او از مُطْرِف بنِ مُغِیرة بن شُعْبَهٔ ثَقَفِی نقل کرده است. و این حدیث را زُبیر بن بَکّار در کتابش که به أخبار مَعْروف به مُوثَقِیّات است و برای مُوثَی تصنیف کرده است آورده است. و آن خبر اینست که زُبیر بن بکّار می گوید: شنیدم که: مدائنی می گفت: مُطْرِف بن مُغیرة بن شُعْبه گفت: من با پدرم مُغیرة بن شُعْبه به عنوان ورود و میهمان بر معاویه وارد شدیم.

پدرم نزد معاویه می رفت و با هم گفتگو داشتند و پس از آن به نزد من می آمد و مطالب گفته شدهٔ نزد معاویه را برای من می گفت، و از عقلش سخن می گفت و از سخنانی که از او شنیده بود در شگفت می ماند. تا شبی پدرم از نزد معاویه باز آمد و از خوردن شام امتناع کرد. من او را غمگین یافتم و ساعتی به انتظار ماندم و چنین می پنداشتم که غصهٔ او دربارهٔ ما و یا عملی است که از ما سرزده است.

من به او گفتم: ای پدر ، چرا تو را از شب تا به حال غمناک مینگرم؟! گفت: ای فرزند من! من از نزد خبیث ترین و فاسد ترین مردم آمده ام! گفتم: چگونه ؟ گفت: من در حالی که با او خلوت کرده بودم به او گفتم: ای أمیرمؤمنان! مرتبه و مقام تو از میان ما به درجه و منزلت عالی رسیده است که از هر جهت درما تأثیر شدید داری! چه خوب بود که اینک عدل و داد خود را نمایان می نمودی و خیر خود را گسترده می کردی زیرا که در این وقت تو پیر شده ای! و چه خوب بود که به برادران خودت از بنی هاشم نظر محبّت می کردی و صلّهٔ رحم می نمودی! سوگند به خدا که: امروز چیزی در دست ایستان نیست که تو از آن ترس داشته باشی!

۱ ابن أبی الحدید در شرح «نهج البلاغــة» ج ۱، ص ۳۳۸گوید: معاویه از قدیم الأیام دشمن علی بن ابیطالب علیه السّلام بوده است و شدیداً از او منحرف بوده است. و چطور اینگونه نباشــد درحالی کـه درروز جنگ بدر، علی علیه السلام برادر او حَنْظُلهرا کشت ،ودایی او: خالد بن ولیــد بـن عُتْبه را کشت، و بـا عمـوی خود حمزه در کشــتن عمـوی او :شـیبه نـیز - علی اختـلاف الروایتین ـ شریک بوده است .

معاویه در پاسخ من گفت: هَیْهاتَ هَیْهاتَ الله مَلَكَ أَخُوتَیْم فَعَدَلَ وَ فَعَلَ مَا فَعَلَ مَا فَعَلَ الله فَعَدَا أَنْ هَلَكَ ، فَهَلَكَ ذِكْرُهُ إِلاَّ أَنْ يَقُولَ قَائِلٌ : أَبُوبَكُر . ثُمَّ مَلَكَ أَخُو عَدِى فَعَلَ الله مَا عَدَا أَنْ هَلَكَ فَهَلَكَ ذِكْرُهُ إِلاَّ أَنْ يَقُولَ قَائِلٌ : أَبُوبَكُم . ثُمَّ مَلَكَ أَخُو عَدِى فَاجْتَهَدَ وَ شَمَّرَ عَشْرَ سِنينَ ؛ فَوَالله مَا عَدَا أَنْ هَلَكَ فَهَلَكَ فَهَلَكَ ذِكْرُهُ وَ ذَكْرُ مَا فُعِلَ بَهِ ، فَعَمِلَ مَا عَمِلَ الله مَا عَدَا أَنْ هَلَكَ فَهَلَكَ ذِكْرُهُ وَ ذِكْرُ مَا فُعِلَ به .

وَ إِنَّ أَخَا هَاشِم يُصْرَخُ بِهِ فِـى كُـلِّ يَـوْم خَمْسَ مَـرَّات : أَشْـهَدُ أَنَّ مُحَمَّـداً رَسُـولُ اللـهِ . فَأَىُّ عَمَل يَبْقَى مَعَ هَذَا ؟ لاَ أُمَّ لَكَ ! وَاللّـهِ إِلاَّ دَفْناً دَفْناً .

«دور است، دور است (باقی ماندن نام من در این حال و یا صلهٔ رحم کردن با بنی هاشم). برادر تیمی ما: أبوبکر حکومت کرد و در بین مردم به عدالت رفت ارکرد و بجا آورد آنچه را بجا آورد؛ و سوگند به خدا همینکه مرد یاد او و نام او هم مرد مگر اینکه گویندهای در وقتی نام او را ببرد و أبوبکری بگوید. و پس از آن برادر بنی عدی ما: عمر حکومت کرد، کوشش کرد و ده سال کمر بست. و سوگند به خدا همینکه مُرد یاد او و نام او هم مُرد مگر اینکه گویندهای در وقتی نام او را ببرد و لفظ عُمری بر زبان آرد. و سپس برادر ما عثمان حکومت کرد و هیچکس در نَسَب همطراز و همانند او نبود و کرد آنچه را که کرد (و نیز گذشت آنچه که دیگران با او کردند) و سوگندبه خدا همینکه مُرد یاد او و نام او هم مُرد و یاد آنچه بر او بجای آوردند نیز مُرد.

ولی این برادر هاشمی ما (مراد رسول الله است) در هر روز پنج مرتبه با صدای بلند نامش را به أشهد أن محمد رسول الله می برند . کدام عملی من انجام دهم که با وجود این إعلان و این بانگ محمد رسول الله ، برای من باقی بماند ؟ ای بیمادر؟ سوگند به خدای که من از پای نمی نشینم تا این نام را در أعماق زمین دفن کنم». (یعنی با وجود این صدا و این بانگ ، هر عمل خیری من انجام دهم نامم نمی ماند و با مردن من می میرد . من تمام کوشش و همت خود را مصروف داشته ام که : نام محمد را از روی زمین بردارم و با وجود بقاء نام او برای کسی در دنیا أرج و ارزشی نیست و در برابر این ندا هیچ کردار خیری ظهور ندارد . و برداشتن این نام از قید فراز مأذنه های مساجد ، متوقف است بر سختگیری بر بنی هاشم و آنها را از قید حیات ساقط کردن و از حس و نَفَس انداختن) .

مسعودی گوید: چون مأمون عبّاسی این داستان را شنید، این أمر باعث شد که همانطور که گفتیم: در بلاد مسلمین ندا در دهند که: از ذمّهٔ خلیفه خارج است کسی که دربارهٔ معاویه خوبی بگوید و یا او را بر أحدی از صحابه مُقَدَّم شمرد. مأمون به آفاق ممالک اسلام نامه نوشت که معاویه را بر بالای منبرها لعنت کنند. این أمر بر مردم سنگین آمد و آنرا بزرگ شمردند و در عامّهٔ مردم هیجان و شورشی پدیدار شد. فلهذا به مأمون گفتند: این لَعْن معاویه صلاح حکومت تو نیست. و مأمون از تصمیمی که داشت صرف نظر نمود. ا

ابن أبى الحديد پس از بيان صلح إمام حسن السَّكِيُّ با معاويه گويد: أعمش، از عَمْرو بن مُرَّه ، از سَعيد بن سُويد ، روايت كرده است كه : معاويه در نُخيله نماز جمعه خواند و در خطبه چنين گفت : إنِّى والله مِمَا قَاتَلْتُكُم ْ لِتُصَلُّوا و لاَ لِتَصُومُوا ولاَ لِتَحُبُّوا و لاَ لِتُكُم ْ لَتَفْعَلُونَ ذَلِك اَ إِنَّمَا قَاتَلْتُكُم ْ لاَ تَامَّرَ عَلَيْكُم ْ و قَد و أَعْطَانى الله و ذَلِك و أَنتُم كَارِهُونَ .

«سوگند به خدا: من با شما جنگ نکردم برای اینکه نماز بخوانید و نه برای اینکه روزه بگیرید و نه برای اینکه روزه بگیرید و نه برای اینکه حج کنید و نه برای اینکه زکات دهید، شما اینها را انجام می دهید، فقط و فقط من با شما جنگ کردم برای آنکه امارت و حکومت شما را داشته باشم، أمیر شما باشم. و خداوند با وجودی که شما این را مکروه داشتید، به من عطا کرد».

عبدالرّحمن بن شریک ، هر وقت این قضیّه را بیان می کرد ، می گفت : والله هُوَ التَّهَتُّك َ. \* « سو گند به خدا این کلمات ، پرده دری حجاب خداست» .

معاویه در روزی که مردی به او جملات تندی گفت و او در مقام تلافی بر نیامد چون به او ایراد کردند ، گفت : ما با مردم کاری نداریم ، تا زمانی که آنها با ریاست و إمارات ما کاری ندارند . از آنچه گفته شد بدست آمد که معاویه بر اساس سئت عمر، نبوت رسولالله را به حکومت و امارت تبدیل کرد و تمام مقدسات را به

۱\_ «مُروج الذَّهَب» طبع استقامت ، ج ٤ ، ص ٤٠ و ص ٤١. و طبع دارالأندلـس ، ج ٣ ، ص ٤٥٤ و ص ٤٥٥ .

۲\_ «بحارالأنوار» طبع كمپانى ، ج ۱۰ ، ص ۱۱۲ .

دیدهٔ تمسخر نگریست و بعد از آن طبق رویّهٔ پادشاهان ، یزید را به إمارت نشانده و برای او از مردم بیعت گرفت . و إسلامی را که با جهاد رسول الله و افرادی همانند حمزه و جعفر و علی بن أبیطالب علیه السّلام بر پا ایستاده بود منهدم و مضمحل کرد و بکلّی آئین محمّدی و سنّت أحمدی را برأنداخت . و طبق گفتار خودش روزه و نماز و حج و زکات را برای مردم دانست ، و سیاست امپراطوری و کسرائی را بسر عبرب و عموم مسلمین جاری ساخت . و حتی کار به جائی رسید که نه تنها مردم شرف و فضل علی را نمی شناختند و سوابق او را در إسلام نمی دانستند بلکه او را یک مرد متجاوز و متعدی تلقی کرده و به دیدهٔ مُنکّر بر او می نگریستند . حقیقت نبوّت که در ولایت متجلی بود دستخوش نسیان شد و از إسلام جز اسمی و از قرآن جز رسمی و درسی باقی نماند . یعنی در واقع أمر ، زمینه اینطور پیش می رفت که اسلام به صورت یک پدیده و حادثهٔ تاریخی آمده و به مرور زمان محو شده و أثر خود را ازدست داده است .

در اینجا اسلام و آئین محمّدی نیاز مُبرَم به دو تکان داشت: تکان عملی و تکان علمی .

تکان عملی توسط حضرت سیّدالشهداء حسین بن علی السَّیْ صورت گرفت، و چون صاعقه دستگاه سلطنت جابره را تکان داد ، و همچون بُر ْکان و کوه آتش فشان غوغا کرد ، و فریاد و صراخ آن حضرت به طوری شدید بود که هر مرده را زنده و هر خواب را بیدار کرد ، و عملاً نشان داد که آئین و رسم محمّدی تبدیل به حکومت طاغوتی شده و دنیای بین چین و بین آن طرف مصر و آفریقیا به نام اسلام در آتش بیداد ستمگران ضد اسلام و معاند با إسلام که سنّتهای جاهلی را بجای سنّتهای محمّدی نشاندهاند، می سوزد و طائر بلندپرواز صدق و أمانت و ایثار و ولایت و محبّت در دست صیّاد خون آشام گرفتار است . و برای این تکان و این اعلام هیچ راهی عالی تر و نقشهای والاتر و فکری صائبتر و خط مَشْیی راستین تر و مستقیم تر از منهاج سیّدالشّهداء معقول نیست . او با انتخاب این قیام آتشین ، و این عشق شعلهور جهان سوز ضربه را زد به آنجا که باید بزند ، و با خطبهٔ خود راه و هدف و برنامه و مقصد خود را مشخّص نموده و إعلام کرد:

ٱللَّهُمَّ إِنَّـكَ تَعْلَـمُ أَنَّـهُ لَمْ يَكُـنْ مَا كَـانَ مِنَّـا تَنَافُـساً فِي سُلْطـانِ ، وَ لاَ الْتِـمَاســاً

مِن ْ فُضُولِ الْحُطَامِ ، وَلَكِـن ْ لِـنَرَى الْمَعَـالِمَ مِـن ْ دِينـكَ ، وَ نُظْـهِرَ الإصْلاَحَ فِـى بِـلاَدِكَ ، وَ يُغْمَلُ بِفَرائِضِكَ وَ سُئَنكَ وَ أَخْكَامِكَ .

فَإِنْ لَمْ تَنْصُرُونَا وَ تَنْصِفُونَا قَوىَ الظَّلَمَةُ عَلَيْكُم ْ وَ عَمِلُوا فِي إِطْفَاءِ نُـورِ نَبِيِّكُم ْ، وَ حَسْبُنَا الله و عَلَيْهِ تَوكَّلْنَا و إلَيْهِ أَنَبْنَا و إلَيْهِ الْمَصِيرُ . \

«بار پروردگارا! حقاً تو میدانی که آنچه در ماست (از میل به قیام و إقدام و أمر به معروف و نهی از منکر و نصرت مظلومان و سرکوبی ظالمان) به جهت میل و رغبت رسیدن به سلطنت و قدرت مفاخرت انگیز و مبارات آمیز نیست، و نه از جهت درخواست زیادی های أموال و حُطام دنیا! بلکه به علّت آنست که نشانه ها و علامت های دین تو را ببینیم، و در بلاد و شهرهای تو صلاح و اصلاح ظاهر سازیم، و تا اینکه ستمدیدگان از بندگانت در أمن و أمان بسر برند، وبه واجبات تو وسنتهای تو و احکام تو رفتار گردد.

پس هان ای مردم! اگر شما بخواهید ما را یاری ندهید و از در انصاف با ما درنیائید، این حاکمان جائر و ستمکار بر شما چیره می گردند و قوای خود را بر علیه شما به کار می بندند و در خاموش نمودن نور پیغمبرتان می کوشند. و خدای برای ما کافی است، و بر او توکّل می نمائیم و به سوی او باز می گردیم و به سوی اوست همهٔ بازگشتها».

و تکان علمی توست حضرت صادق الگینی صورت گرفت. پس از قیام مسلمین بر علیه حکومت بنی اُمیّه و قیام أبومسلم خراسانی ، شرائط امارت و ریاست برای حضرت صادق الگینی از همه فراهم تر و مقتضیات و شرائط و مُعِدّاتـش از همه بیشتر بود . ولی حضرت در این صراط قدمی ننهاد . زیـرا بـه خوبی می دانست اگر حکومت را در دست گیردتمام وقتش باید مصروف به اصلاحات عملی و مباشرت در تنظیم بلاد و شهرها و تغییر و تبدیل رؤسای جور به رؤسای عدل ، و تنظیم دیـوان و قضاء و سایر اُمور از جنگ و سرکوبی مخالفان گردد ، و دیگر مجال مکتـب علمی و بیان آئین رسول خدا، و فقه و تفسیر و حدیث و تبدیل آن سنتهای علمی جاهلی بـه سنت مای محمدی و کشف حقیقت اُمر برای مردم و اِرائهٔ ولایت ، و باطن نبورت، و

<sup>1</sup>\_ «تُحَف العُقُول» ص ٢٣٩.

إظهار إسلام راستين را براى طوائف و أجيال جيلاً بعد جيل ، تا روز قيامت را ندارد و اين مكتب علمى نياز به وقت طويل و جهاد عظيم دارد . فلهذا با مجاهدهٔ نفس و كوشش خستگى ناپذير، در شب و روز، در مدّت سى سال از پا ننشست. و اين آئين را به خوبى نشان داد و روح پيامبر و على و ولايت را زنده كرد . فلهذا مكتب تشيّع به مكتب جعفرى مرسوم شد ، گرچه تمام إمامان عليهمالسلام پاسدار همين آئين بودند ولى موقعيّت علمى بالأخص در آن وقتى كه علماء و فضلاء از أديان و مذاهب و حكماء و متكلّمان و فيلسوفان از هر مذهب و دستهاى بر نشر آثار خود آزادانه اهتمام داشتند ، اين قرعهٔ إلهيّه به نام نامى آن حضرت زده شد و با تشكيل مدرس علمى در مدينه و عراق و تربيت و بحث و استدلال وبرهان با چندين هزار نفر شاگرد و محدّث مدينه و عراق و تربيت و بحث و استدلال وبرهان با چندين هزار نفر شاگرد و محدّث و مفسر و خطيب و حكيم ، حضرت بيان كرد آنچه را بايد بيان كند و پرده برداشت از و كمال تقوى و إعراض از زينتهاى دنيا و علو فكر و قداست رأى و همّت عالى و مكتب والاى آن حضرت إقرار و اعتراف نمودند .

امام أبوالفتح محمّد شهرستانى متوفّى در سنة ٥٤٨ هجرى با آنكه شيعه نيست و از عامّه مى باشد و به شيعه نيز طعن هائى مى زند، دربارهٔ آن حضرت مى گويد: أبُوعَبْدِالله بَعْفَرُ بْنُ مُحَمَّدٍ الصَّادِقُ، ذُ و عِلْم عَزيز فِى الدِّين، وَ أَدَب كَامِل فِى الْحِكْمَةِ، وَ رُهُدٍ بَالِغ فِى الدُّينا، وَ وَرَع تَامٍّ عَن الشَّهَوَّاتِ. وَ قَدْ أَقَامَ بِالْمَدِينَةِ مُدَّةً يُفِيدُ الشِّيعَةَ رُهُدٍ بَالِغ فِى الدُّينا، وَ وَرَع تَامٍّ عَن الشَّهَوَّاتِ. وَ قَدْ أَقَامَ بِالْمَدِينَةِ مُدَّةً يُفِيدُ الشِّيعَةَ المُنْتَمِينَ إلَيْهِ، وَ يُفِيضُ عَلَى المُوالِينَ لَهُ أَسْرًارَ الْعُلُومِ، ثُمَّ دَخَلَ الْعِرَاقَ وَ أَقَامَ بِهَا مُدَّةً مَا تَعَرَّضَ لِلاَمَامَةِ قَطُّ وَ لاَ نَازَعَ أَحَداً فِى الْخِلاَفَةِ ؛ وَ مَن عَرقَ فِى بَحْر الْمَعْرِفَةِ لَمْ يَظْمَع فِى شَطٍ ، وَ مَن عَرقَ فِى بَحْر الْمَعْرِفَةِ لَمْ يَحْف مِن عَرق فِى بَحْر الْمَعْرِفَةِ لَمْ يَطْمَع فِى اللّهِ مِن عَن النّاسِ ، وَ مَن اسْتَأْنَسَ بَعْيْرالله مِنْهَهُ الْوَسُواسُ . اللهُ وَرَقَ النّاسَ ، وَ مَن اسْتَأْنَسَ بَعْيْرالله مِنْهَهُ الْوَسُواسُ . الْ

«أبوعبدالله جعفر بن محمّد صادق ، دارای علمی است کثیر و فراوان در اُمور دین ، و دانش و درایتی است کامل در حکمت، و زهد بلند مرتبه درامر دنیا، و ورع و خودداری تام و تمام از شهوات . مدّتی در مدینه إقامت کرد و شیعیان و منتسبین به

۱ـــ «مِلَل وَ نِحَل» شهرستانی در هامش کتاب « فِصَل» ابن حَزْم ،طبع مصــر ۱۳۱۷ هجــری، ص ۲۳۶ از آخر ج ۱ ، و ص ۲ از اوّل ج ۲ .

خود را از علم خود بهرهمند ساخت و برموالیان و خاصّان خود أسرار علوم و مخفیّات دانش را إفاضه کرد ، و پس از آن به عراق آمد و مدیّتی درآنجا اقامه نمود،به هیچ وجه متعرّض إمارت و حکومت نشد و با هیچکس در خلافت منازعه نکرد . آری کسی که در دریای بیکران معرفت غرق شود طمع در شط ندارد ، و کسی که به أعلا نقطهٔ حقیقت ارتفاع یابد از سقوط و نزول درجات دنیوی ترس و واهمه ندارد ، و گفتهاند که : کسی که با خدا انس گیرد از مردم وحشت دارد ، و کسی که به غیر خدا انس گیرد قورهٔ خیالیّه و وسواس خرمن هستی و شرف او را به غارت خواهد برد» .

احمد أمين مصرى با آنكه نسبت به شيعه بدبين و حتّى اتّهاماتى به آنها مى زند ، دربارهٔ حضرت صادق پس از بيان همين مطالب از شهرستانى مى گويد : إنّه مِن وُسْعِ النّاس عِلْماً و اطّلاعاً، و به جهت صدقش به صادق ملقّب شد، بينسنهٔ ۸۳ تا ۱٤۸ زندگى كرد . و با آنكه قصد رياست را نداشت معذلك منصور دوانيقى از اذيّت و آزار او خوددارى نكرد.آن حضرت باغ نيكوئى در مدينه داشت كه تمام دانشمندان با اختلاف آراء و مذاهبشان در آنجا به حضرت روى مى آوردند . و روايت كردهاند كه از شاگردان او أبوحنيفه و مالك بن أنس، دو فقيه مشهور بودهاند . و واصل بن عطاء معتزلى و جابربن حيّان شيمى دان معروف از شاگردان او بودهاند . آنگاه احمد امين بعضى از جملات آن حضرت را درباب اراده وقضا و قدر نقل مى كند و از سعهٔ علم و وفور دانش آن حضرت تحسين مى نمايد . ابارى دربارهٔ قيام سيّدالشّهداء عملاً و قيام حضرت صادق علماً و ربط اين دو قيام به همديگر بايد كتابها نوشته شود تا حقيقت امر معلوم گردد . و اينك ما در اينجا سرنخى به دست ارباب تحقيق داديم تا خود دنبال كرده و عظمت آنرا دريابند .

و الحمدلله و لهالشكر اين جلد هشتم از امام شناسي از دورهٔ علوم و معارف اسلام در روز دوازدهم شهر رمضان يكهزار و چهارصد و پنج هجريّهٔ قمريّه در شهر مقديّس مشهد رضوى \_ على ثاويه آلاف التحيّة والسّلام \_ به پايان رسيد و الحمدلله و حُدره و صلّى الله على رسوله و آله .

۱\_ «ظهرالإسلام» ج ٤ ، ص١١٤ و ص ١١٥.