
 

 
  

 هو العليم

  

 فعلیّت استعدادهای انسان در مکتب عرفان
 تبیین هدف از زندگی و برتری مقام انسان بر ملائکه

  

الله بهجت مصاحبه دربارۀ شخصیت آیت

 علیه، قسمت دومرحمةالله

  

 بیانات

 اللَه حاج سید محمدمحسن حسینی طهرانیآیت

 سرّهاللهقدّس

  

  

http://www.maktabevahy.org/


2 

  

  

 أعوذ باللَه من الشیطان الرجیم

 بسم الله الرّحمٰن الرّحیم

 القاسم محمّدو صلّی الله علی سیدنا و نبینا ابی

 و علی آله الطّیبین الطّاهرین

 و اللعنة علی أعدائهم أجمعین.

 محمّدمحمّد و آلاللَهمّ صلّ علی

  

  

مکاتب مختلفی مدعی ارشاد به عوالم 
 ربوبی هستند

سؤالی که رفقا ]مطرح[ کرده  در مجلس گذشته
عنوان مقدّمه، مطالبی خدمتشان بودند و بنده به

عرض کردم. سؤال، این بود که فرق بین مکتب 
عرفان و سایر مکاتب ]چیست[؟ از مکاتبی که 
مدّعیِ وصول و ایصال به معرفت و ]مدّعیِ[ هدایت، 
دستگیری و ارشاد به عوالم ربوبی هستند ]تا سایر 

های مختلف ظاهر صورتحال بهتا بهمکاتب[؛ که 
صورت اند. گاهی بهاند و خود را مطرح کردهشده



_________________________________________________________________ 

3 

های اهل باطن، و صورتاهل ولاء و گاهی به 
تنها در ایران بلکه در طور به اَشکالی که فعلًا نههمین

کشورهای دیگر، مخصوصاً در کشورهای غربی، این 
عا و مطلب اند؛ و ادّها و مکاتب ظهور پیدا کردهگروه

قابل عرضۀ آنها، حرکتِ نفس و ضمیر و قلبِ انسان 
شناسی است، سوی توحید و خودشناسی و جهانبه

 1ها و مِلَل و نِحَلو عدمِ معارضه و تضاد با سایر گروه
 [.است]

این پرسشی بود که دوستان کردند و در این زمینه 
از مکتب مرحوم قاضی و اختلاف ایشان با سایر 
مکاتب و افراد و اشخاصی که یا با ایشان در ارتباط 

میان ]طورِ کلّی بعداً ظاهر شدند، صحبت بودند یا به
افرادی که در زمان [ راجع به]طور و همین[. آمد

بسا آنها هم دارای همرحوم قاضی حضور داشتند و چ
شاگردان و حال و احوالی بودند و طبعاً با مرام و 

 [.مطالبی مطرح شد]مبانی ایشان در اختلاف بودند 

                              
؛ ادیان و «نِحلَه»و « مِلَّت»مِلَل و نِحَل: جمعِ   1
 ها. )محقق(فرقه



4 

قلی همدانی، سرسلسلۀ مکتب ملاحسین
عرفانی بارز و دارای تفاوت با سایر 

 مکاتب است
راجع به این قضیّه بنده باید عرض کنم که: 

ورِ کلّی ]با سایر طاختلاف بین مکتب عرفان به
مکاتبِ مدّعیِ دستگیری معنوی، تفاوت ماهوی 
است،[ و از مصادیقِ بارز و خیلی ظاهرش در قرن 

علیه است. البتّه اللهاخیر، مرحوم قاضی رضوان
مشخّص است که خودِ مرحوم قاضی در سلسلۀ این 

شوند مکتب، به فردِ شاخصِ این مکتب منتسب می
حسینقلی همدانی بود، و که همان مرحوم آخوند ملا

عنوانِ فردِ بارز و نمودارِ این مسئله مطرح ایشان را به
کنند. و خودِ بنده هم از مرحوم والد ]علامۀ می

علیه مسائلی راجع به مرحوم اللهطهرانی[ رضوان
ام. در نظر مرحوم والد، خاطرۀ مرحوم آخوند شنیده

ا به ای بود و انسان رآخوند، خاطرۀ بسیار مُعجِبه
انگیخت. من کم دیدم از ایشان تعریفی تحسین برمی

مانندِ آن تعریف و بیانِ خاطرات راجع به شخصی، به
و جملات و تعابیری که از مرحوم آخوند 

کردند؛ و ایشان را همیشه ملاحسینقلی همدانی می



_________________________________________________________________ 

5 

کردند. حتّی بنده دارای نفْسِ تأثیرگذارِ قلمداد می
 فرمودند: یک مرتبه از ایشان شنیدم که

مرحوم آقا شیخ علی قمی که در نجف بود و فردِ 
بسیار عابد و زاهد و موردِ توجّه و التفاتِ بزرگانِ و 
علمای نجف بود و در کردار و رفتارش نسبت به 
]سایرِ[ علما و فضلا شخصِ بسیار مبرّزی بود، به 
این شخص یک نفَسِ مرحوم آخوند خورده بود؛ یک 

به  ین زیرورو کرده بود که نسبتچننفَس! و او را این
بسیاری از افراد، از نظرِ حالات و رفتار و کردار، 
تَفَوُّق پیدا کرده بود.مرحوم آخوند ملاحسینقلی فردِ 
مبرّزِ این مسئله است؛ گرچه ایشان شاگردِ مرحوم آقا 

الله شوشتری سید علی شوشتری بوده که مرحوم آیة
تدریسِ شیخ  بعد از شیخ انصاری، شش ماه کرسیِ

یعنی چنین شخصیّتی بوده که  1گیرد.را به عهده می
جای مرحوم شیخ مشغولِ ادامه و استمرار مباحث به

کنند کأنّ که افراد اذعان می طوریشود، بهشیخ می
کند خودِ شیخ دارد این مسائل و مباحث را مطرح می

                              
 .13. توحید علمی و عینی، ص  1



6 

 و هیچ اتّفاقی نیفتاده است.

د قلی همدانی سیصآخوند ملاحسین
 شاگرد عرفانی تربیت نمود

و بعد از ایشان )مرحوم آخوند ملاحسینقلی(، 
فردِ بارزِ این مکتب، مرحوم آقا سید احمد کربلایی 

کنند مرحوم آخوند طوری که نقل میبوده؛ گرچه آن
چه در عراق، چه  1حدودِ سیصد شاگرد داشته است؛

 اند،در ایران و جاهای دیگر که با ایشان مکاتبه داشته
و بسیاری از آنها ارتباطشان ارتباطِ قلبی بوده و حتّی 

وسیلۀ مکاتبه و رساله نبوده. ولی از میان آنها به
]شاگردان مبرّزی وجود داشتند[ امثالِ مرحوم حاج 
میرزا جواد آقای ملکی تبریزی که بسیار مرد بزرگوار 
و از عرفا و اولیای نامدار هستند، مرحوم حاج سید 

وبی ]که[ واقعاً مردی ]است[ که محمّدسعید حَبّ 
همه، چه دوست و چه دشمن از رفتار و اخلاقِ 

کردند، و مرحوم شیخ ایشان چه مسائلی را بیان می
محمّد بهاری که قبرِ ایشان در بهارِ همدان است و از 
کراماتِ ایشان مسائلی نقل شده و همه به این مسئله 

                              
 .17. توحید علمی و عینی، ص  1



_________________________________________________________________ 

7 

 اعتراف دارند.

رمت تذکر علامۀ طهرانی به حفظ ح
الله بهاری، از بارزترین شاگردان آیت

 قلی همدانیملاحسین
یک مرتبه ما با مرحوم والد ]علامۀ طهرانی[ برای 

علیه به اللهزیارتِ مرقدِ مطهّرِ مرحوم بهاری رضوان
بهار ]همدان[ رفته بودیم و ایشان مشاهده کردند که 
روی قبرِ یکی از علمای دیگر، در فاصلۀ نزدیک، یک 

ساخته شده، یک سایبانی ساخته شده، ولی  بنایی
موقع هنوز این اطاق و این وضعیتِ فعلی که برای آن

مقبرۀ مرحوم شیخ محمّد بهاری هست، نبود؛ فقط 
نشستند و خب یک قبر هم در یک سایبانی بود و می

 آنجا بود و یک حریمی داشت. ایشان گفتند:
که دیگر برای سایرین سایبان  در جایی که مرحوم بهاری دفن است، شایسته نیست

 و بنایی درست کنند؛ باید این مقام در میانِ قبرستان شاخص باشد.

تفاوت شیخ محمد بهاری با علمای دیگر، 
 بالاتر از مرتبۀ تقوا یا علوم اصطلاحی بود

خب این معنا، معنای عمیق و دقیقی است. 
مرحوم شیخ محمّد بهاری فقط عالِم که نبود؛ عالم 

شود. در هر شهری علمایی هستند؛ دا میزیاد پی
بسا افراد صالح و اهلِ تقوا و بانزاکتی هم هستند، چه

ولی مسئلۀ مرحوم بهاری مسئلۀ دیگری بود، خارج 



8 

از مرتبۀ علمِ متعارف و علمِ اصطلاحی. به همین 
جهت، آن مسائل و مطالبی که افرادِ عدیده از مرقدِ 

اءالله است؛ چه ماش ٰکنند، الیاین مرحوم، نقل می
آمدند، و چه آنهایی که آنهایی که به زیارت ایشان می

اهلِ بهارِ همدان بودند. چرا این ]کرامات[ در بقیه و 
 جاهای دیگر نیست؟!

باید به رعایت ادب در قبال ائمه و اولیای 
 الهی بیشتر دقت داشت

حال، این مسئله جایِ تأمّل دارد و ما باید کلّ علی
طلب بیشتر توجّه کنیم. باید یک نسبت به این م

قدری به خود بیاییم و در کردارمان، رفتارمان، 
]مان[ و اموری که هایمان، مسائلِ اجتماعیصحبت

در این دنیا به آن اشتغال داریم، موازین را فراموش 
 نکنیم. موازین را همیشه در نظر بیاوریم.

الآن هستند افرادی که برای متوفّای خودشان، 
گیرند: سالِ دوم، سوم، دهم و بیستم سال می

گیرند. یعنی چه؟! این کارها یعنی چه؟! این می
مسئله چه دلیلی دارد؟! حالا بر فرض یک شخصِ 
عالمی بوده؛ خب در طولِ این سنوات، در طولِ این 
اَزمِنه، این همه عالِم آمدند که آن متوفّا انگشتِ آنها 



_________________________________________________________________ 

9 

آید. چرا یشود؛ ناخنِ آنها هم به حساب نمهم نمی
گیرید؟ شما برای شیخ مفید هر سال، سالگرد نمی

چرا ما برای شهیدِ اوّل و ثانی هر سال سالگرد 
گیریم؟ چرا ما برای علّامۀ حلّی هر سال نمی

گیریم؟ با اینکه این بزرگان، بزرگانی ]سالگرد[ نمی
فرماید: بودند که مانند نداشتند. شیخ انصاری می

 «دیگر من مجتهدِ مطلقی ندیدم.بعد از شهیدِ اوّل، »
شما ببینید شیخ انصاری بیاید و از شهیدِ اوّل 

من مجتهدِ مطلقی بعد از شهیدِ : »طور یاد کند کهاین
که چه بزرگانی بعد از شهید درحالی[.« ندیدم]اوّل 

بودند؛ چون شهید تقریباً حدودِ هفتصد سال پیش 
انی فاصلۀ زم]شیخ صد سال پیش بوده؛ . بوده دیگر
. تا زمانِ شیخ حدودِ ششصد سال بوده[ شهید اول

آییم برای اینها هر سال سالگرد بگیریم؟ چرا ما نمی
امّا یکی از خانوادۀ ما، یک نفر از افرادی که حالا 

کند، باید هر سال نسبتاً معروف است فوت می
سالگرد گرفت؛ باید فامیل را دعوت کرد؛ اشخاص 

! روی چه حسابی؟! خب برای چه؟! را دعوت کرد
و بعد انسان این همه هزینه کند، عکس چاپ کند، 



10 

بابا استخوانش هم [! منتشر کند]طرف طرف آناین
 !خاک شد، خاکستر شد! پوسیده شد رفت

اینها مسائلی است که این اولیا و این عرفا 
دنبالش نبودند؛ ]بلکه[ مسائلِ دیگری مطرح بود. به

ما در سلسلۀ  البتّه اگر خداوند توفیق بدهد،
هایی که در این زمینه داریم و شاید یک قدری بحث

به طول بینجامد، به موارد و مصادیقِ روشن و بارز 
های معرفتیِ ها و افکار و افقبرای تمییز بین مکتب

پردازیم، تا رفقا و دوستان بدانند که فرق بین افراد می
دو طرزِ فکر، بین دو مَشرَب و منبع و سرچشمه، بین 
دو محور، بین دو سلیقه، بین دو حال و مرتبه، فرق 
بینَ الأرضِ و السماء است؛ بینَ المغربِ و المشرق 

های است. و ما از این افکارِ مختلف و سلیقه
های متفاوتِ روحی و علمی، باید به گوناگون و افق

 چه تفکّر و مبنایی معتقد باشیم؟

ترین الله سید احمد کربلایی از جامعآیت
 قلی همدانی بودگردان ملا حسینشا

در مکتبِ مرحوم آخوند ملاحسینقلی همدانی، 
عنوانِ فردِ بارز بود و مرحوم سیّد احمد کربلایی به

کنم؛ ولیکن خب شاید اشتباه طور تصوّر میبنده این



_________________________________________________________________ 

11 

کنم[ کنم. شاید از عدمِ اطّلاعم باشد که ]گمان می
تلامذۀ جامعیتِ مرحوم سیّد احمد کربلایی از سایر 

مرحوم آخوند ملاحسینقلی همدانی بیشتر بوده و از 
 نظرِ علمی هم که دیگر اصلًا جای بحث ندارد.نقطه

مرحوم والدِ ما ]علامۀ طهرانی[ در مقدّمۀ کتابِ 
در زمانِ »اند[ که: ]نگاشته« توحید علمی و عینی»

میرزای دوّم، مرحوم میرزا محمّدتقی شیرازی ـ که 
مۀ طهرانی[ شنیدم که مرحوم میرزا بنده از ایشان ]علا

محمّدتقی شیرازی هوای نفْس نداشت ـ احتیاطاتِ 
خود را به مرحوم سیّد احمد کربلایی ارجاع 

یعنی مرجعیّت بعد از مرحوم میرزا   1«داد.می
محمّدتقی، با وجودِ افرادی مثلِ مرحوم آقا سید 
محمّدکاظم یزدی و سایر افراد و بزرگان، به مرحوم 

چنین شد؛ یعنی احمد ]کربلایی[ منتقل میسیّد 
شخصیّتی بود! و در ]رابطه با ویژگی ایشان در[ 

کنند وقتی که ایشان در صحن مباحثِ علمی نقل می
صورتِ منقّح و محکم داده، مباحث چنان بهدرس می

                              
 .25. توحید علمی و عینی، ص  1



12 

شده که موردِ بُهت و اعجابِ دار ارزیابی میو ریشه
نها فَحلی بودند حضّار و مخاطبینی بود که هرکدامِ آ

 علما و فُضَلا. 1از فحولِ

الله قاضی بر جامعیت و سعۀ وجودی آیت
 الله سید احمد کربلایی ترجیح داشتآیت

خب شاگرد مبرّزِ مرحوم سیّد احمد، مرحوم 
کنم، آن طوری که بنده تصور میقاضی بوده؛ البتّه آن

مرحوم قاضی و سعۀ وجودی و احاطۀ ایشان،  2تضلّعِ 
شاید بر استادِ ایشان هم ترجیح داشته. و الآن این 

علیه، اللهمسئله به یادم آمد که مرحوم حدّاد رضوان
علیه، اللهاستادِ عرفانِ والدِ ما ]علامۀ طهرانی[ رحمة

به جامعیّتِ مرحوم قاضی کسی نیامده »فرمودند: می
ی از غیب آمد برای صحبتِ ما این هم شاهد3« است.

 که الآن متوجّهِ این نکته شدم.

                              
؛ بزرگان و دانشمندانِ «فَحل»فَحول: جمعِ   1

 برجسته. )محقق(
تَضلّع: فراگیریِ کامل و تسلّط عمیق دربارۀ   2

 مطلبی یا علمی. )محقق(
 .176. روح مجرد، ص  3



_________________________________________________________________ 

13 

حال، مرحومِ قاضی یک فرد بسیار جامع، کلّ علی
گفتند که ایشان در ادبیّاتِ بود. می  1عالِم و نِحریر

عرب، از نظرِ تضلّع بر اشعارِ عرب، حتّی بر خودِ 
سرود، ی عرب ترجیح داشت. ایشان شعر میادبا

داد که ود و کسی تشخیص نمیسرشعرِ عربی می
سرایندۀ این شعر، عرب است یا غیرِ عرب! و از 

نظرِ مبانیِ فقهی و اینها هم که خب ایشان در نقطه
 2نجف و اینها معروف بود.

 مقدمۀ مطالب بحث
آن نکتۀ اساسی که باید اوّل به آن پرداخته بشود 
و آن کاملاً جا بیفتد تا بعد ]مطالب مشخص شود این 

که در مجلسِ قبل عرض کردم، طوریهمان است:[
انسان ابتدا باید خالص را تشخیص بدهد و سَرِه را 
تمییز بدهد و خوب بشناسد و به زوایا و جوانبش 
اطّلاع پیدا بکند، تا بعد بتواند ناخالص و ناسره را 

                              
نِحریر: دانشمند بسیار زبردست و دقیق؛ ماهر   1

 و کاردان. )محقق(
 .27. مهرتابان، ص  2



14 

إعرِفِ الحَقَّ تعَرِف أهلهَ، إعرِفِ الباطِلَ »بفهمد. 

تواند مصداق پیدا می جادر همین  1«تعَرِف أهلهَ
 بکند.

آنچه مسلّم است و نسبت به آن شک وجود 
کنم، همه ندارد، ]این است که[ مطالبی که عرض می

ای و برهانیِ مسئله است؛ صرفِ یک ادّعا مبانیِ ریشه
که عرض کردم، در طورینخواهد بود. البتّه همان

گونه مطالب و مباحثات، هرجا که رفقا و دوستان این
طور[ مبهم عبور ظه کردند که دارد از مطلبی ]بهملاح

جا تذکّر بدهند؛ چون گاهی اوقات شود، در همانمی
شوم. البتّه به نظرِ بنده یک مسئله روشن شده و رد می

توانم عرض کنم، ولی در نسبت به امروز را نمی
تر بشود؛ لذا روزهای دیگر، مسائل شاید قدری دقیق

ه جلو نرود. اگر سؤالی به بهتر است که مطالب، نپخت
رسد که ممکن است بعداً برای بینندگان و نظر می

خوانندگان پیش بیاید، خب همین الآن مطرح شود و 
پاسخش هم همین الآن داده بشود، تا اینکه مسئله 

 تر باشد.روان

                              
 ، با قدری اختلاف.136، ص 1، ج . الطرائف 1



_________________________________________________________________ 

15 

 طرح مسئله: هدف از زندگی چیست؟
اصل و اساسِ خلقت برای »مسئله این است که 

این، صحبتِ ماست. ما برای چه به این « چیست؟
ایم شصت سال بگذرانیم و بعد ایم؟ آیا آمدهدنیا آمده

آید، طور است دیگر! میبرویم؟ خب، الاغ هم همین
رود. گاو هم گذراند، میشصت سال، سی سال می

دنیا فقط برای طور است. یعنی آمدنِ ما در این همین
پرداختن به مسائلِ زندگی، که خوردن و خوابیدن و 
رسیدن به تمتّعات و لذّات و بعد هم رفتن است؟ 

ای شود؟ چه نتیجهخب، چه ثمری بر این حاصل می
ای مترتّب شود؟ واقعاً چه نتیجهبر این مترتّب می

 شود؟می
من به افرادی که خارج از این محیطِ ما هستند، 

رسیم به افرادی که در کنم، تا بعد میای مییک اشاره
جا هستند ]و ما[ با ایشان ارتباط و سر و کار همین

داریم. افرادی که در خارج هستند، شما اگر در 
ام حالاتِ آنها ببینید و مشاهده بکنید، خب، بنده دیده

رود سرِ کارش، در شود، میکه شخص صبح بلند می
کسبش[، کارها و مسائلی رود در ]محلِ اش، میاداره



16 

ت، ای اساست، معامله 1دهد: رَتق و فَتقرا انجام می
داد و ستدی است، کاری را باید انجام بدهد؛ فرض 

پردازد و بعد کنید تا ساعتِ دو و سه به این مسائل می
آید منزل، یک ناهاری کند و میدفتر را امضا می

 آید و فرض کنید کهخورد و عصر هم بیرون میمی
ها خودش تنها یا با خانواده یک قدمی در این خیابان

های زنند و بعد هم کنارِ یکی از همین مغازهمی
کنند[ و بعد هم نشینند و یک صفایی ]میکذایی می

زنند و حالا در آنجا با هم ملاقاتی دارند یک گپی می
 شوند.یا ندارند و بعد هم رد می

ها، با نگاه اولیای الهی به زندگی و هدف آن
 همۀ مردم کاملًا تفاوت دارد

وقت رفته بودم در یکی از همین شهرها، بنده یک
زدم؛ یک کنار نشستم و داشتم در خیابان قدم می

خواهم خواهم یک ساعت بنشینم؛ میمی»گفتم: 
]مردم را[ تماشا کنم، بروم در اینها، بروم در حال 

ی هم آن رفقای« اینها سیر کنم، در افکارشان سیر کنم.

                              
فَتق: بستن و گشودنِ کارها؛ رسیدگی و ورَتق  1

 دادن به امور. )محقق(سامان



_________________________________________________________________ 

17 

تا ]بودند[، آنها هم گفتند خب،  که با ما بودند، دو سه
دانم دیگر آییم یا نمیزنیم میما هم یا قدم می

خواهم یک من می»کار کردند. گفتم: خودشان چه
 «کناری بنشینم و اینها را نگاه کنم.

هایشان، رفتم در حال و هوای اینها، در صحبت
. داشتشان از زندگیهایشان، در مسئله و آن بردر نگاه

خیلی مطالب در آن یک ساعت به دستم آمد؛ خیلی 
مسائل به دستم آمد؛ خیلی قضایا برایم از ابهام 

کردم، با با خودم و وضعیتِ خودم مقایسه می. درآمد
کردم، با هایی که به ما یاد داده بودند مقایسه میآموزه

 السلام شنیدهآنچه را از اولیای دین و ائمّه علیهم
بودیم، از بزرگان و اولیای الهی دیده بودیم، مقایسه 

خب، [. امدیده]حالاتِ آنها را [ بنده. ]کردممی
بالأخره بنده تقریباً حدودِ چهل سال با یکی از اولیایِ 

[ در]قطعی و مسلّمِ الهی زندگی کردم؛ 
شان، صحّتشان، وبرخاستشان، بیمارینشست

شان، زندگیسفرشان، حَضَرِشان، فراز و نشیبِ 
شان، اهتمام به اهتمام به اوقاتشان، اهتمام به بیداری

به [ بودن]کارهایشان، اهتمام به امورشان، ظنین 



18 

ام، و دیگران ام دیگر؛ با آنها بودهوقتشان، با آنها بوده
 .ایمایم، افرادِ دیگری را هم مشاهده کردهرا هم دیده

های سخیف برخی از خوشیاهداف و دل
 علوم ظاهریعالمان 

وقت، من در یک مجلسی بودم آید یکیادم می
که بسیاری از افرادِ این مجلس از ائمّۀ جماعات 

گویم کجا؛ خب، بیشتر بگوییم بودند؛ حالا نمی
شود؛ حالا به همان حد قدری مشکل پیدا می

]واضح[ نگوییم! انسان به ابهام بگذراند بهتر است، 
دنِ مطلب تر است؛ مهم رسانخیالش هم راحت

 است. 
کردند. ما که آن موقع یک سریالی پخش می

تلویزیون نداریم؛ الحمدلله از این نعمات هم محروم 
هستیم! سریال ]مربوط به یک زن ژاپنی بود. ]آن 

کردند و فعالیتی ائمۀ جمعه[ در مسجدشان کاری می
رفتند. کردند، منبری میداشتند؛ ]مثلًا[ صحبتی می

در این بود که چند نفر از  ]در آن مجلس[ صحبت
هایی در شب»»ائمۀ جمعه با آن ریش سفید فرمودند: 

رویم، که این سریال هست، ما ]زودتر[ به منزل می
گوییم: امشب مرخّص ]هستید[! و به افراد هم می



_________________________________________________________________ 

19 

 «امشب بروید و استفاده بکنید و به آنجا برسید!
شنیدم، برایم مسئله جا من وقتی که آنها را می

ها یعنی چه! فهمیدم این حرفافتاد؛ نمینمی
توانستم درک کنم که این مسائل فهمیدم و نمینمی

آخر یا ما غیرعادی هستیم یا »یعنی چه! گفتم: 
 «اینکه... قضیّه چیست؟!

یا یک شب من رفته بودم در یک مجلسی که در 
آن مجلس ـ باز این را هم به ابهام بگذرانم تا بیشتر 

افرادی که بودند، شاید دوسومِ آنها مطلب باز نشود ـ 
از اهلِ علم بودند و مسجد داشتند. آن شب، اتّفاقاً 

دانم شبِ بارانی هم بود؛ چند سال پیش بود، نمی
ای بود بین هشت سال پیش بود، که یک مسابقههفت

ایران و یکی از همین کشورهای عربی؛ و خلاصه 
خواهد  همۀ مردم در انتظار بودند که این مسابقه چه

خواهد افرادِ آن پیروز شد. و طبعاً هر ملّتی می
 بشوند.

زند، این دارد حالا توپ را دارد یکی دیگر می
اینها مسائل و . پردکند و به سقف میاش را میخنده

چیزهایی است که هنوز برای من روشن نشده؛ جزو 



20 

خورد حالا آن توپی هم که می. مجهولاتِ ماست
زند و یکی هم شانسی مییکی ! خوردشانسی می

و ]روند هوا ؛ دیگر این ملت می[در دروازه]رود می
دانیم، خدا ما را نمی[. کشندو هورا می]بالا [ پرندمی

شود که اکثرِ افراد، همه اشتباه هدایت کند؛ چون نمی
خلاصه ! کنیم در طرزِ فکرمانبکنند؛ لابد ما اشتباه می

ین قضیّۀ فوتبال یکی از مجهولاتِ ما این است که ا
یک توپی [ چطور]این را ما نفهمیدیم که ! چیست
رود در دروازه، همه هم دنبالِ توپ افتد میراه می

توپ باید دنبالِ تو باشد؛ چرا تو ! بابا[! روندمی]
آدم سی سال، چهل سال ! روی؟داری دنبالِ توپ می

فهمیم؛ شاید ما مالِ همان قرونِ نمی! بدود دنبالِ این؟
لیّه هستیم که با وجودِ این همه پیشرفت و تولّد در اوّ

عصرِ فعلی و عصرِ تکنولوژی، هنوز به این 
 .ایمدستاوردهایش نرسیده

حال، آن شب این مسابقه بود و باران هم کلّ علی
آمد؛ تمامِ صحبتِ این آقایان در آن شب، روی می

برد، آن این می: »زد کهاین قضیّه و این مسئله دور می
کنم کنم، اغراق نمیاین را جدّاً عرض می.« بردیم
شد، با ریشِ هرکسی واردِ مجلس می[ که]



_________________________________________________________________ 

21 

متوجّه نشدید که ! آقا: »کردقدری، سؤال میاین
یعنی من مانده ! گویم هاجدّاً می« بالأخره چه شد؟

بودم؛ مانده بودم بین این کار و این طرزِ فکری که 
مردمی [ طرزِ فکر]من از این افراد مشاهده کردم، و 

[. مشاهده کردم]که در یکی از همین شهرهای اروپا 
در همان چند سال پیش که یک چند روزی، سفری 

ای بود؛ اصلًا رفته بودیم، که آن شب هم یک مسابقه
! پا شدمثل اینکه قیامت به: که ما گفتیم! چه خبر شد
 [.پا شدبه]اصلًا قیامت 

رقی هست؟ این آن مانده بودم بین اینها و ما چه ف
خواستم به این اشاره کنم. ای است که من مینکته

 چه فرقی بینِ ما ]و اینها[ است؟
این مسیحی است؛ این نفهم است؛ »گوییم : ما می

این جاهل است؛ این تمامِ طرزِ فکرش در همین 
مسائلِ پفک و عروسک و توپ و ماشینِ کوکی و 

ست؛ این ماشینِ دودی و این چیزهاست؛ این دور ا
 «دین ندارد؛ این خارج است.

بابا! »کنیم، ببینیم: آییم نگاه میطرف میبعد از آن
کند، جوان است: اقلًا آن که دارد این کار را می



22 

ساله است؛ آخر تو ساله، سیپنجوساله، بیستبیست
هفتادساله با ریش تا اینجا و این همه ادّعا، تو دیگر 

[؟ اینجا خلاصه باید این کجای قضیّه ]است« چرا؟!
به آن فکر کرد؛ به کجای مسئله ]باید پرداخت[؛ در 
کجا بایستی که ما فکر و ذهنمان را قرار بدهیم؟ 

پرَد بالا، سرش خب، تو هم همانی دیگر؛ منتها آن می
توانی بپری! تو، فرض خورد، تو نمیبه سقف می

توانستی، توانی بیایی؛ اگر میکنید، سی سانت می
 خورد!سقف هم می سرت به

ای، بعد از این رود در یک دروازهیک توپی می
ها و تمجیدها و نوشتجات و چیزهای طرف تعریف

گیرد[ که خلاصه دیگر اینجا ما دیگر ]صورت می
استپ کنیم و بیش از این خودمان را از قافلۀ تمدّن 
عقب نیندازیم؛ مثل اینکه ما از قافلۀ تکنولوژی و 

 صه خیلی به دور هستیم.تمدّن و اینها خلا
ببینید، اینها چیزهایی بوده که ما در روشِ بزرگان 

علامۀ ]مرحوم پدر ما . دیدیمو مرحوم پدرمان می
نسبت به مسائل، نسبت به افکار، افقِ دید، [ طهرانی

این مسائل [. بسیار متفاوت بودند]نسبت به اینها 



_________________________________________________________________ 

23 

 1ها!یُعرَفُ الأشیاءُ بأضدادِ. برای ما خیلی جالب است
کند برای اینکه در خیلی از مواقع، انسان مشاهده می

آن مبنایِ صحیح و آن مبنایِ دقیق بتواند کاملًا در 
ذهنِ او رسوخ کند و دیگر جا بگیرد و درنیاید، 

ای ندارد از اینکه ضدّش را هم ببیند؛ یعنی وقتی چاره
کند، یک مخالفی را که یک ضدّی را مشاهده می

کند، آنگاه را در قبالِ او مشاهده می بیند، مقابلیمی
تواند کاملًا به زوایا و خصوصیّات ]آن مسئله[ می

 برسد.
کنم، این نسبت به آن طائفه و آن اینکه عرض می

افراد، این هم نسبت به ما! ما که مدّعیِ اسلام هستیم، 
ما که مدّعیِ رسالت هستیم، ما که مدّعیِ اشاعۀ دینِ 

وسلّم هستیم، وآلهعلیهاللهالله صلّیرسول
هایمان را ببینیم بر چه مبانی است؟ چه خوشی

های ما چه های ما، ناراحتیاساسی دارد؟ خوشی
توانیم به خیلی از مسائل هایی دارد؟ ]آنگاه[ میریشه

توانیم شرایط را در خودمان ارزیابی برسیم و می

                              
 .673، ص 2. قواعد کلی فلسفی، ج  1



24 

 کنیم.

برتری انسان بر فرشتگان چه بود که باعث 
 ئکه شد؟سجدۀ ملا

صحبت این است ]که[ انسان در روی زمین برای 
اللهی که خداوند آن چه خلق شده. آن مقام خلیفة

واسطۀ تحقق این مقام را به ملائکه بشارت داد، و به
اللهی، ملائکه که جز به پروردگار نباید مقام خلافة

سجده کنند، مأمور شدند به آدم سجده کنند، برای 
 چه بوده است؟!

ایم که ا راجع به این مسئله تا حالا فکر کردهآیا م
خداوند امری را که به ملائکه کرده که به آدم سجده »

آیا فقط همین ]صرفاً[ « کنید، برای چه بوده است؟!
گفت یک دستور ]بدون مصلحت[ بوده؟! خب می

به گاو سجده کنید! اگر دستور است، خب دستور 
نباشد  است دیگر! اگر پشت این دستور، مصلحتی

]و[ خودِ این دستور یک مصلحت ذاتیّه و اولویت 
ذاتیّه نداشته باشد ]و[ صرفاً به استنادِ آمر، اولویت 

کند، خب خدا به ملائکه بگوید به خر سجده پیدا می
کند؟! دستور، دستورِ مولاست. کنید! چه فرقی می

بگوید به زرافه سجده کنید! به فیل سجده کنید! 



_________________________________________________________________ 

25 

چرا خداوند در این امر، آدمِ هان؟! چرا نگفت؟! 
 ابوالبشر را مسجود قرار داد؟! این چه جهتی دارد؟!

اولیاء و بزرگان، همه در کتبشان، در اشعارشان، 
اند در ]آثارشان، قضیّۀ سجدۀ ملائکه بر آدم را[ گفته

دیگر. مسئله روشن است. خداوند این قضیّۀ سجدۀ 
ند: کملائکه بر ]آدم را[ خداوند خودش بیان می

 ۥوَنَفَختُ فِيهِ مِن رُّوحِي فَقَعُواْ لَهُۥ﴿فَإِذَا سَوَّيتُهُ 
؛سَٰجِدِينَ ﴾ یعنی اعتدال، اعتدالِ ۥ﴿سَوَّيتُهُ   1﴾

ء ]و[   2وجودی؛ ]یعنی[ من او را به مرتبۀ استوا
اعتدالِ وجودی درآوردم. خب گاو و خر هم به مرتبۀ 

آید، شیر آیند! ماهی هم درمیاعتدالِ وجودی درمی

                              
 :157. افق وحی، ص29( آیه 15. سوره حجر ) 1
زمانى كه از جهت خلقت مادّى و معنوى او را »

استوار نمودم و به مرتبه استواء تام رسانيدم و از روح 
و ذات خود در آن دميدم آنگاه در برابر او سجده 

 «آوريد.
استواء: اعتدال و توازنِ مرتبۀ وجودی؛ رسیدنِ   2

 شیء به حدّ کمالِ آمادگیِ تحقق. )محقق(



26 

آیند[؛ هر کدامِ و پلنگ هم به مرتبۀ ]اعتدال درمی
آیند دیگر؛ تا درنیایند که اینها به مرتبۀ اعتدال درمی

شیری که الآن در شکمِ شوند. این بچهزاییده نمی
شود. مادر است، تا به مرتبۀ استوا نرسد که متولد نمی
وقت هر چیزی باید ]ابتدا[ به مرتبۀ استوا برسد، آن

کند. پس در مرتبۀ استوا بین انسان و بین می تولد پیدا
 کند.ها فرقی نمیغیرِ انسان

فردِ انسان، دمیده شدن ویژگی منحصربه
 روح الهی در او بود
فرماید[: ﴿فَإِذَا قضیّه این است ]که در ادامه می

وَنَفَختُ فِيهِ مِن رُّوحِي﴾، که در انسان نفخۀ ۥسَوَّيتُهُ 
حالی که[ در گاو و  روح از جانب خدا هست؛ ]در

الاغ و زرّافه و شیر و پلنگ نیست، در جن نیست، در 
ای که خودشان بالاترین ملائکه نیست. ملائکه

مراتبِ علم و معرفت را حائز هستند، اینجا بار زمین 
گذارند. انسان بالاتر است؛ چرا؟ ]زیرا[ می

﴾ برای همه ۥ﴿وَنَفَختُ فِيهِ مِن رُّوحِي﴾!. ﴿سَوَّيتُهُ 
ت؛ برای همۀ جانداران، برای همۀ جمادات، هس

برای همۀ آن موادِ اولیّۀ تشکیلِ کائنات، برای همۀ 
موجودات: انس و غیرِ انس، این استواء وجود دارد؛ 



_________________________________________________________________ 

27 

تواند ظهور و تا به مرتبۀ استواء نرسد، طبعاً نمی
تحققِ خارجی پیدا بکند. ماشینی که از یک کارخانه 

حرکت و استفاده را دارد  آید، وقتی قابلیتِبیرون می
که به مرتبۀ استواء برسد. اگر شما ماشین را از 
کارخانه بیرون بیاورید، ]اگر[ موتور نداشته باشد، 

رود؛ استواء پیدا نکرده. چرخ نداشته باشد، راه نمی
رود. فرض بکنید که ترمز نداشته باشد، دنده راه نمی

. باید رودنداشته باشد، گاز نداشته باشد، راه نمی
همۀ اینها جمع بشود، ترکیب بشود، مونتاژ بشود، به 

موقع اجازۀ برای ترخیص مرتبۀ استواء که رسید، آن
 شود.به آن داده می

این انسان که به مرتبۀ استواء رسید، مثلِ سایر 
اللهی را ندارد. آن مقامِ افراد هنوز مقامِ خلافة

مِن  تُ فِيهِۡ  اللهی مترتب است بر ﴿وَنَفَخخلافة
 رُّوحِي﴾.

تفاوت روح فرشتگان با روحی که در 
 انسان دمیده شده است

تُ فِيهِ مِن رُّوحِي﴾ تعبیر ۡ  البته بعضی از ﴿وَنَفَخ
کنند؛ ]اطلاقِ[ روحِ ایمان ]با آنچه به روحِ ایمان می

گفته شد[ منافات ندارد؛ ولی روح یعنی انتساب به 



28 

 اسماء و ذاتِ پروردگار، نه آن روحِ مستند به مراتبِ
صفات. روحِ مستند به مراتبِ اسماء و صفات، 

شود روحِ حضرتِ شود روحِ جبرائیل، میمی
شود شود ]روح[ حضرتِ میکائیل، میعزرائیل، می

سایرِ ارواح از مخلوقاتِ مختلفه، از جن، حیوانات 
]و[ همۀ اینها؛ روحِ اینها و حقیقتِ تدلّیِ اینها و اتکاءِ 

ونِ مرتبۀ ذات است. مرتبۀ مادونِ اینها منتسب به ماد
ذات، ظهورِ ذات در مرتبۀ اسم است، اسمِ کلی، و 
ظهورِ اسم در مرتبۀ صفتِ کلی است، و آن حقیقتِ 
وجودیۀ اسمیّه است که باعثِ ظهورِ حضرتِ 

 جبرائیل است و موجبِ وحی بر پیامبران است.
جنابِ جبرائیل به مرتبۀ ذات راه ]نیافته[، لذا 

فِيهِ مِن رُّوحِي﴾ در حضرتِ جبرائیل  تُۡ  ﴿نَفَخ
نیست. اینجاست که جنابِ جبرائیل خطاب به 

کند وسلّم، عرض میوآلهعلیهاللهرسولِ خدا صلّی
]معنای این   1«لوَ دَنوَتُ أنَْمُلةًَ لََحْترََقتُ.»که: 

خطاب[ یعنی این؛ یعنی مرتبۀ وجودیِ من مادونِ 
مرتبۀ ذات است؛ من در مرتبۀ اسم هستم و مرتبۀ اسم 

                              
 .179، ص 2 طالب، ج. مناقب آل ابی 1



_________________________________________________________________ 

29 

معلولِ حیثیتِ ذات است، و معلول، قوۀ وجودی و 
قدرتِ وجودیِ او محدودتر است از مرتبۀ علت و 

طراز قرار گرفتن با پا آمدن با علت و همبهتوانِ پا
ندارد؛ بنابراین، در مرتبۀ علّیت محو  مرتبۀ علّیت را

اینکه از  یعنی این؛ نه «لََحْترََقْت»شود. و نابود می
شوم؛ وقتی که محو بین بروم، نه! ]بلکه[ محو می

شدم، دیگر جبرائیلی نیست! جبرائیل کجاست؟ 
 چیزی نیست.

پس تا وقتی که این حقیقتِ ماهویّۀ حضرتِ 
جبرائیل به مرتبۀ هویتِ خارجی درآید، باید این 
مرتبۀ مادونِ ذات بودن در جای خودش محفوظ 

 باشد.
این ذاتِ حضرتِ جبرائیل در مرتبۀ اسم بودن، 

کند. تمام پیامبران از تمامِ عوالمِ وجود را ارتزاق می
نها وحی نازل مقام و مرتبۀ حضرتِ جبرائیل به آ

ای که مربوط به مراتبِ فعل و شده. )البته وحی
ای که مربوط به مراتبِ حکم است؛ و الّا آن وحی

مراتبِ سِرّ و ضمیر است، نه! آن یک بحثِ دیگری 
دارد که از مرتبۀ جبرائیل هم بالاتر است.( آن 



30 

ای که مربوط به مراتبِ تشریع و تکلیف است، وحی
است؛ که در اینجا جنابِ آن از حضرتِ جبرائیل 

علیه مطالبِ بسیار اللهالدّین عربی رضوانمحیی
عجیب و راقی، هم در فصوص و هم در فتوحات 
دارند، که برای بعضی موجبِ تناقض و تضاد شده 

 گردد.است ]و حلّ[ این مسئله به آنجا برمی
یِ  ملائکۀ مقرّبِ خدا،   1ذات و حیثیتِ وجود

ست. برای همین است که برگرفته از مرتبۀ اسماء ا
وقتی که بخواهد از آن مرتبۀ اسمی تجاوز کند، دیگر 

ماند. اسم که باقی نمانَد، ذاتی باقی اسمی باقی نمی
ماند؛ وقتی ذاتی باقی نماند، دیگر هویتِ نمی

ماند. لذا به رسولِ خدا جبرائیل در خارج باقی نمی
؛ دیگر از لوَ دَنوَتُ أنمُلةًَ لََحْترََقتُ »کند: عرض می

اینجا به بعد باید تنها بروی و خلاصه جایِ ما 
 «نیست.

کلام امام هادی دربارۀ اینکه مرتبۀ امام معصوم 

                              
حیثیتِ وجودیّه: شأن و جهتِ وجودیِ شیء   1

 در مقابلِ جهاتِ اعتباری. )محقق(



_________________________________________________________________ 

31 

 و ولیّ خدا قابل فهم و توصیف نیست
بنده ظاهراً در جلدِ دوم کتاب اسرار ]ملکوت[، 
مطالبی از اولیای الهی راجع به این قضیّه عرض 

ما در »فرمودند: میام که آن بزرگان وقتی که کرده
کنیم که حتی جبرائیلِ امین در آن افق افقی سیر می

 برای چیست. 1«تواند بیایدنمی
بنده وقتی که این مطالب را نوشتم، موردِ اعتراض 

ها قرار گرفتیم؛ و اینها همه ناشی از عدمِ و نقدِ خیلی
که مسئله در اطلاعِ افراد به مبانی و اینهاست. درحالی

ات هم چندان مسئلۀ بغرنجی نیست. مگر مقامِ اثب
السّلام در آن روایتِ معروفِ حضرت امام هادی علیه

ای فتح! خدا »فرمایند: فتحِ بنِ یزیدِ جرجانی نمی
واسطۀ واسطۀ رسولِ او و بهشود مگر بهشناخته نمی

 2؟«توانند توصیفِ خدا را بکنندامام؛ فقط آنها می
ی چهارده معصوم السّلام، یعنرسول و امام علیه

                              
 .166، ص 2. اسرار ملکوت، ج  1
، 7؛ سفینة البحار، ج 235. اثبات الوصیة، ص  2
 .19ص 



32 

توانند توانند خدا را توصیف کنند؛ غیر از اینها نمیمی
ای نیست که با توصیف کنند؛ زیرا خداوند در مرتبه

عقول و با افهامِ عادیِ بشری به معیار درآید و در 
طور رسول و ائمۀ سنجش قرار گیرد. همین

معصومین قابلِ توصیف نیستند. در یک عرض قرار 
قعیت و مقامِ آنها با عقول و با اوهامِ دارد؛ زیرا مو

 تواند سنجیده بشود.عادی نمی
السّلام این را نفرمودند؟! مگر امام رضا علیه

در ]چه »راجع به مرتبۀ امامت مگر نفرمودند که: 
کنید؟! در]بارۀ[ امامت موضوعی[ چه صحبت می

دانید کنید؟! شما مگر امامت را میصحبت می
 1«رید؟!چیست؟! مگر اطلاع دا

ولیّ الهی قابل توصیف »فرماید امام معصوم می
 و کلام معصوم خطا ندارد« نیست

السّلام عبارتِ معصوم عبارتِ امام رضا علیه
است؛ عبارتِ معصوم، معصوم است؛ ما نه! ما 

                              
، ص 1. عیون اخبار الرضا علیه السلام، ج  1
216. 



_________________________________________________________________ 

33 

ی ای هم باشد، باشد! مسئله  1عبارتمان هَردَمبیل
زنیم، یک روز نیست! یک روز یک حرفِ درست می

زنیم؛ البته معمولًا هر سه روز اشتباه می یک حرفِ
شود، این معمول اشتباه، یک روزش درست می

کنیم، یک ای شش روز اشتباه می]است[! یا هفته
رود یک حرفِ درست هم این وقت از دستمان درمی

زنیم و بعد هم پشیمان وسط خدایِ نکرده می
مان اشتباه خب این مسئله»گوییم: شویم و میمی
یا اگر هم خدایِ نکرده عناد داشته باشیم « ه است!بود

حرفِ ما »گوییم: ایستیم و میکه تا پای جان می
که « خواهد بشود، بشود!درست است؛ هرچه می

 خدا آن روز را برای ما نیاورد.

فقط کلام چهارده معصوم حجّت است و 
 جاودانگی دارد

طور هستیم؛ وضعِ ما به این کیفیّت است. ما این
که خودش در  طوریی چهارده معصوم، همانول

ذات و فعل معصوم است، معصوم در فعل و معصوم 

                              
 (قاعده، آشفته و نامنظّم. )محققهَردَمبیلی: بی  1



34 

در قول و معصوم در فکر است. در این سه مرتبه، 
معصوم عصمت دارد. بنابراین کلامی که از معصوم 
خارج بشود، آن کلام از صفتِ عصمت برخوردار 
است. و بدین جهت است که کلامِ معصوم، ابدیّت 

سال ]پیش[ گفته  1400ودانگی دارد. پیغمبر و جا
میلیارد سال بعد هم بیاید، مثل این  1400است، 

]است[ که دیروز بغلِ شما گفت؛ هیچ تفاوتی 
 1200السّلام در کند. فرض کنید امام رضا علیهنمی

اند سال پیش، یک مطلبی را فرموده، انگار الآن نشسته
]زیرا[جاودانگی  اند. چرا؟کنارِ شما این حرف را زده

دارد. کلامِ معصوم به ابدیتِ پروردگار ابدیت دارد. 
السّلام عصمتِ مطلقه چرا؟ چون عصمتِ امام علیه

نیست. و به همین جهت هم  1است، عصمتِ مشکّکه
کلامِ معصوم حجّت است. شما برای کارهایتان 

توانید هم به کلامِ امام سجاد عمل کنید، هم به می
کند. هم به کلام پدر، هم تفاوتی نمی کلام امام جواد؛

به کلام پسر، هم به کلام جَد؛ همه یکی است؛ کلام 

                              
مشکّکه: دارای مراتب شدت و ضعف در یک   1

 حقیقت واحد. )محقق(



_________________________________________________________________ 

35 

الله با کلام امام هادی یکی است، کلام رسول
امیرالمؤمنین با کلام امام زمان و کلام امام حسن 
عسکری همه یکی است؛ در یک رتبه است. به این 

؛ عمل کنید یا به این عمل کنید، هر دو یکی است
 کند.تفاوت نمی

بنابراین، فقط کلام معصوم برای ما حجّیت دارد؛ 
هیچ کلام دیگری هیچ حجّیتی ندارد؛ مطلقاً ندارد. 
مگر آن ولیِّ الهی که بنده صحبت آن را در اسرار 

ام؛ که آن یک مسئلۀ دیگری دارد که ]ملکوت[ کرده
گنجد. در های متعارفِ ما نمیاصلاً در حیطۀ صحبت

 ده قرار ندارد؛ آن یک مطلبِ دیگری است.این محدو
این مطلبی »گویند: ها میبنابراین، اینکه بعضی

، «گویید با حرف فلان آقا مخالف استکه شما می
خب مخالف باشد؛ حرف او هم مخالف با این است؛ 
این به آن در! اگر قرار بر این باشد که این حرف با 

د حرف حرف ایشان مخالف ]باشد[، مثلًا فرض کنی
بنده با حرف جناب رفیق شفیقمان مخالف است، 

آقا چرا شما یک حرفی زدید ]که[ با حرف »بگویند: 
گوییم حرف او هم با خب می« ]او مخالف است[؟!



36 

شدیم! نه من  1یِربهمن مخالف است. با همدیگر یِر
 ]از شما[ طلب دارم، نه شما از من طلب دارید! هیچ!

آقایی که فرض کنید آیا حرف شما با حرف فلان 
که دو سال پیش این حرف را زده، مخالف است؟ 

إعرفِ »خاطر این است که ما خب باشد. این به

ایم؛ ما این کلامِ امیرالمؤمنین را را نفهمیده «الحق  
البلاغه نفهمیدیم. آقا! کلامِ امیرالمؤمنین فقط به نهج

 البلاغه داریم، نیست؛ بهو پُز دادن به اینکه ما نهج
[ إعرف الحق تعرف أهلهعملش است. خب این ]

کنی؟! وقتی که الله! چرا عمل نمیهم یکی، بسم
، «إعرِفِ الحَقَّ تعَرِف أهلهَ»فرماید: حضرت می

حق را اوّل باید بشناسی. تو قبل از اینکه بیایی فکر 
گویی چرا حرف شما گویم ]میکنی من چه می

ن؛ این مخالف فلانی است[؟ بیا حرف من را رد ک
حرف من است. اصلًا یکی روی دیوار یک حرفی 
نوشته و رفته. خب، شما باید به این نگاه بکنی که 
این چیست، چه گفته و چه منظوری داشته، یا اینکه 

                              
سر. بهطلبکاریِ طرفین؛ سریِر: برابر و بیبهیِر  1

 )محقق(



_________________________________________________________________ 

37 

حرف این با حرف آن مخالف است، پس »بگویی 
؟! اینکه نشد که! اینکه مخالف ]کلام «پاکش کن

پُزی داری امیرالمؤمنین[ درآمد. پس با علی چه 
دهی؟! البلاغه داری می دهی؟! چه پُزی با نهجمی

که رهبرانِ ما این کنی به اینچه افتخاری داری می
هستند، لوادارانِ ما این هستند، کتبشان این است، 

دانم سازمان ملل و احادیثشان این است، در دنیا نمی
]اینها باید از آنان تبعیت کنند[؟! تمامِ اینها چیست؟ 

کنیم، آقا! خودِ ما اینجا خودِ ما عمل نمیخب 
 لنگیم.می

بنشین، فکر کن،  «إعرفِ الباطلَ تعرف أهلهَ.»
. شاید حرفِ من بر حرفِ آن شخص ترجیح دارد

باید [ طور بوداگر این! ]بپذیر[ اگر چنین بود]
عقلت را کنار ! بپذیری؛ اگر نپذیری دیوانه هستی

ای ا آوردهجای عقل احساساتت رای، بهگذاشته
پس تو با آن حیوان چه فرقی . ایحاکم کرده

دیوانه ]آن کسی که عقلش را کنار بگذارد، ! کنی؟می
 [.است

گویم فرض کنید شخصی مریض الآن بنده می



38 

کند، است و نیاز به یک عمل دارد، تحقیق می
ص الآن بهترین : »گویندمی[ به او]کند، می  1تفحّ

فلان شخص طبیب و متخصص در این قضیّه، 
این قلبِ تو : »گویدآید و میمی[ دکتر]آن .« است

نیاز به عمل ندارد؛ اگر عمل بکنی در اینجا برای تو 
باید با دارو مدارا کنی و این [ لذا]شود، خطر پیدا می

[ آن شخص]حالا فرض کنید «. کارها را انجام بدهی
[ مطب]اش رود به یک طبیبی که سرِ کوچهمی

که سرِ هر [ از اینهایی]زده، « داخلی و اطفال»
کند و این مراجعه می]شود ای چند تا پیدا میکوچه
باید قلبت را عمل کنی؛ بیا ! نه آقا: »گویدمی[ دکتر

[ او]؛ «کنمخودم الآن در بیمارستان عمل می
! این کیست؟!« گویدآقا این راست می: »گویدمی

نسان این دیگر ا! دیوانه است دیگر! این دیوانه است
 .نیست

جا رعایت کنیم؛ ما باید این قاعده و قانون را همه
چه در مسائل دنیوی، چه در مسائل اخروی، چه در 
مسائل بهداشت، چه در سایر مسائل؛ در همۀ مسائل 

                              
 وجو و بررسیِ دقیق. )محقق(تفحّص: جست  1



_________________________________________________________________ 

39 

مکتب عرفان این مکتب است؛ [. باید رعایت کنیم]
در هر چیز بالاترینش را و : »گویدیعنی مکتبی که می

ترینش را و ترینش را و راجحاوْلیٰ ترینش را ونافع
این مکتب، . ترینش را باید اختیار کردبامصلحت

که « ترین ٰاولی[ »عبارتِ]البتّه . )مکتب عرفان است
هست « تر»، «اُوْلیٰ »دانید غلط است؛ در خود می

«! بالاترترین»شود می« ترین ٰاولی[ »معنای]دیگر؛ 
 !(شودیکی اضافه می

خواهی پیش دکتر می: یدگومی[ این مکتب]
روی بروی باید پیشِ بهترین بروی، پیشِ نجار می

روی بهترینِ آهنگر، آهنگر می[ پیش]بهترینِ نجار، 
مهندس [ پیش]روی بهترینِ طبیب، پیشِ طبیب می

بهترین، بهترین؛ [. مهندس برو]بهترین [ رویمی]
 .تمامِ اینها چیست؟ این مکتب، مکتب عرفان است

وقتی که ما . طور بوداین[ علامۀ طهرانی]پدرِ ما 
برویم [ پیش طبیب]خواستیم شدیم، میمریض می

باید بروید بهترین را انتخاب کنید و [: »فرمودندمی]
و این روش، روشی بود که ایشان .« پیشِ او بروید

کردند و ما هم بر همان کیفیّت و بر همین اعمال می



40 

 [.روش هستیم]

هیِ آدم را فهمیدند ملائکه حقیقت روحِ ال
 و بعد به او سجده کردند

بنابراین، علتِ اینکه ما معبودِ و مسجودِ ملائکه 
قرار گرفتیم، حقیقتِ ذاتیۀ روحیّۀ پروردگار است؛ 

دهد. به که آن، حقیقت انسان و آدمی را تشکیل می
مقتضای آن حقیقت است که ملائکه آمدند ]به 

 انسان[ سجده کردند.
جا یک مطلبی را بگویم ولی با خواهم در اینمی

ای ترس و لرز! صحبتِ بنده این است: ]آیا[ سجده
که ملائکه بر آدم کردند، ]از این جهت بود که[ این 
آدم را دیدند که مو و چشم و ابرو و بینی و دهان و پا 
و دست و اینها ]دارد[؟! یعنی ملائکه این 
]خصوصیات[ را دیدند ]که[ سجده کردند؟! خب، 

نات هم همین را دارند. آنها هم گوشت و حیوا
استخوان و پوست و مو دارند و قدرتشان گاهی 
بیشتر است. خب، باید بروند به فیل سجده کنند 

تُنی هم داریم. باید بروند به دیگر؛ خب، فیلِ چهارده
فیل سجده کنند! باید به نهنگ سجده کنند! اینها 

 ترند.قوی



_________________________________________________________________ 

41 

اعتراض  ملائکه که به آدم سجده کردند و
گویی سجده خدایا، چون تو می»نکردند؛ نگفتند: 

کردیم! حواست کنیم، و اِلّا نمیکنیم، ما سجده می
سجده »اعتراض کردند؟! نه! تا خدا گفت: « باشد!

مَعُونَ * ۡ  أَج ۡ  ئِكَةُ كُلُّهُمۡ  مَلَـٰۡ  ، ﴿فَسَجَدَ ٱل«کنید
﴾ۡ  إِب ۡ  إِلَّا ﴿فَإِذَا « همه سجده کردند.»  1لِيسَ

 ۥتُ فِيهِ مِن رُّوحِي﴾، ﴿فَقَعُواْ لَهُۡ  وَنَفَخ ۥتُهُ ۡ  سَوَّي
وقتی او را به مرتبۀ اعتدال رساندم[ »]سَٰجِدِينَ﴾ 

پس، ملائکه فهمیدند قضیّه « حالا سجده کنید.
چیست؛ به مطلب پی بردند. کسی که به مطلب پی 

کند. آن مطلب چه بود؟ ببرد، دیگر اعتراض نمی
 لبدِ بشری!وجودِ نازلۀ پروردگار در کا

ترسم ]این است[؛ گویم از ]بیان[ آن میآنچه می
ولی عیب ندارد، بگذار بگویم: حالا اگر کسی نسبت 
به شخصی این حالت را احساس کرد، قضیّه چه 

شود؟ برویم روی این فکر کنیم؛ حالا از این می
ای را که ملائکه احساس کردند و بگذریم.مسئله

                              
 .31و  30( آیه 15. سوره حجر ) 1



42 

برای آنها پیدا شد،  واسطۀ آن احساس، این سجدهبه
این مطلب را ابلیس احساس کرد یا نه؟ نسبت به این 
هم باز بروید فکر کنید؛ چون ما ممکن است بعداً در 

، به «شرح مبانی عرفان در بینِ مکاتبِ مختلف»آن 
های بسیار حساس این نقطه برسیم که این از نقطه

 قضیّه است.

انسان از گوهر نهفته در وجودش غافل 
 شوده به روزمرگی مشغول میاست ک

این شد تشکّلِ آدمی در این دنیا ]و[ خلقتِ آدمی 
در این دنیا. حالا شما نگاه کنید این آدم با این 

رود، ساعتِ سه وضعیت، ساعتِ هشت اداره می
خورد، آید، با خانمش ناهارش را می]به[ خانه می

روند در خیابان دهند میبعد دست به دست هم می
دو ساعت خورند، یکیند از این چیزها مینشینمی

روند خانه تلویزیون تماشا گذرانند، میهم می
رسند، صبح خوابند و به مستحبّات میکنند، میمی

شوند، دوباره روز از نو، روزی از نو؛ این شد بلند می
]زندگی[؟! ]هدف خلقت[ این است؟! آن که الآن 

رد که در اندرونِ دهد خبر ندادارد این کار را انجام می
دلش چه خبر است، در ضمیرش چه مسائلی هست، 



_________________________________________________________________ 

43 

در وجودش چه مطالبی گذاشته شده. دارد یک 
داند در این برد، ولی نمیصندوقی را با خودش می

طور دارد این صندوق را صندوق چیست؛ فقط همین
برد! درِ صندوق را باز کن، ببین داخلِ با خودش می

 آن چیست، چه خبر است!
ای قرار گرفت که انسانی که مسجودِ ملائکه آن

یک جبرائیلش تمامِ علومِ اوّلین و آخرین و علما و 
کاران، از فلاسفه و مخترعین و مکتشفین و صنعت

[. را در وجود خود دارد]اوّلِ خلقتِ آدم تا آخر 
خواند، هرکسی در هرکسی که در حوزه درس می

که دارد  کند، آن استادیدانشگاه یک مسئله حل می
کند، آید پایِ تخته برای شاگردان مسئله حل میمی

آن کسی که نشسته پشتِ لابراتوار دارد اکتشاف 
کند، تمامِ اینها از اوّلین و آخرین دارد از ناحیۀ می

آید به این آدم این جبرائیل می[ و]آید جبرائیل می
تا ! مسئله چیست؟! ، قضیّه چیست؟!کندسجده می

واقعاً آدم ! ایم؟چیزها فکر کرده حال به اینبه
کند مو بر بدنش ها فکر میخرده به این حرفیک

وقتمان را ! رویم؟ما کجا داریم می. شودراست می



44 

تلویزیون تماشا ! گذرانیم؟به چه چیزهایی داریم می
، [بینیممی: ]کنیم، فوتبالمیکنیم، فیلم تماشا می

[ به]انیم؛ دانم وقت را بگذرنمی! چیست؟[ اینها]
کُن، چیزهایی که تلفچیزهای بیخود، چیزهای وقت

 [.هیچ ارزشی ندارد]
بابا، آن جبرائیل به تو سجده کرده! تو که الآن 

هایت در تلویزیون دنبالِ توپ داری با آن چشم
دوی دنبالش! رود، میگردی! هرجا توپ میمی

تو چه زدی؟! « آی، گرفتش! آی زدیم!»گویی:[ ]می
ای کند[ زده! تو اصلًا اینجا نشستهاو ]که بازی می

رفته، دویدنش ]توپ را[ او گ« ما زدیم!»گویی: می
گوید:[ کند! ]میرا او کرده، حالش را این دارد می

ای! تو پشه را هم ات نشسته]تو[ در خانه« ما زدیم!»
 وقت[ توپ را زدی؟!توانی بزنی، ]آننمی

ایم، از از موقعیتِ خودمان غفلت پیدا کرده
ایم. وقتی که امام وضعیتِ خودمان غفلت پیدا کرده

ا امام صادق آن روایتِ عجیب را السّلام یباقر علیه
مگر »گوییم: کند، میراجع به مراتبِ انسان بیان می

شد که شود؟! اگر نمیخب چرا نمی« شود؟!اینها می
گفتند! ما در زمانِ حیاتِ خودمان دیدیم؛ ما اینها نمی



_________________________________________________________________ 

45 

گفتیم. چنان هم ]برّانی[ دیدیم نمیدیدیم! اگر نمی
خیلی پرت باشد،  هم نیستیم که خلاصه اطلاعاتمان

الناس، یک نه! بالأخره در همان سطحِ اوساط
ای بالأخره ای بلد هستیم و چند جملهچندکلمه

شود. از مسائل برّانی نیستیم؛ ما در زمانِ سرمان می
 حیاتمان دیدیم.

گوید: باید حقیقتِ خود خدا به انسان می
 را در دنیا به فعلیت برسانی!

وقت، این انسان با این وضعیت، خدا آن
این حقیقت را باید در این دنیا به مرتبۀ »گوید: می

)ببینید، من ]توضیح[ مسئله را از « فعلیت دربیاوری.
ریشه شروع کردم.( این حقیقتِ نهفته در وجودِ 

گوید: آدمی که خدا به عنوانِ استعداد قرار داده، می
صباحی به تو مهلت  تو را در این دنیا آوردم، چند»

دادم، چند سالی به تو مهلت دادم که این حقیقت را 
به مرتبۀ فعلیت دربیاوری؛ بِشَوی این، بشوی این؛ 

حالا « بِشَوی سلمان، بِشَوی حبیب بن مظاهر.
گوییم ائمّه؛ آنها خب اصلًا حسابشان حسابِ نمی

 دیگری است، بحثشان جداست.
نید تصور تواشما چه چیزی در عالمِ وجود می



46 

کنید که بروید از سلمان بپرسید و نگوید؟! بگویید! 
ایستم، روزِ گویم، پایش هم میبنده این حرف را می

دهم[؛ شما چه چیزی و قیامت هم ]پاسخ می
خواهید که سلمان نتواند کاری در عالمِ وجود میچه

 انجام بدهد؟!
القمری که پیغمبر کرد، کنید شقّشما خیال می

زند ماه کند میانست؟ سلمان یک نگاه میسلمان نتو
خاطرِ آنها دستش حالا پیغمبر به. کندرا دو نصف می

مگر آصِف بَرخیا [. و تکان داد]طوری کرد را هم این
! وزیرِ حضرتِ سلیمان خورشید را برنگرداند؟

سلمان خورشید و سماوات و کلِّ ! تواند؟سلمان نمی
مسئله ! کنمنمیاغراق . گرداندعرش و فرش را برمی

ات هم شاگردِ مکتبِ علی باش، کله. طور استهمین
مثلِ کبک در برف نکن، هرجا که حق است آنجا برو، 
عناد و عصبیت را کنار بگذار، تحجر و جمود را کنار 

 !توانیتوانی یا نمیوقت ببینیم میبگذار، آن
این انسان با این وضعیت در این دنیا آمده، مهلتی 

شده: پنجاه سال، شصت سال، هفتاد سال،  به او داده
که کند. همینسی سال، چهل سال، ده سال؛ فرق نمی

در این دنیا آمد یعنی پروندۀ این بسته شد، تمام؛ این 



_________________________________________________________________ 

47 

یک وجودِ جدید و یک خلقِ جدیدی است که برای 
یکی باید این اوراق را طی او حسابی باز شده. یکی

م گاهی ممکن بکند و برود جلو. راه دارد؛ راهش ه
گویم آسان است؛ اگر است مشکل باشد؛ بنده نمی

آسان بود که همه سلمان بودند. راه دارد، ولی 
 طور نیست که نشود.این

نهاده در انسان، توحید ودیعتواقعیتِ به
 است که انسان باید به حقیقتِ آن برسد

ای این وجودی که در این دنیا آمد، چه مرتبه
ن واقعیت و حقیقتی را که در تواند برای او آمی

خلقت، در او به ودیعه نهاده شده بود ]برای او 
منکشف کند؟ و چگونه استعدادش[ فعلیت پیدا کند 
و به آن واقعیت برسد؟ آن واقعیت چیست؟ توحید 

قّ  الله، به ذات معرفت  1است؛ یعنی رسیدن به حا
ببینید، آن ابتدا، آن . الله؛ یعنی معرفتِ ذاتیمعرفت

هِ ۡ  إِلَي ۡ  ﴿إنَّا لِلَّهِ﴾ که آمد، ﴿إِنَّا[. است]م انتها ه

                              
حاقّ: حقیقتِ موضوع؛ لُبّ و کُنه و اصلِ هر   1

 چیز. )محقق(



48 

گردد به همان نقطۀ ابتدا. پس اش برمیرَٰجِعُونَ﴾
نقطۀ ابتدا و انتها هر دو یکی است؛ منتها اسمِ یکی 

شود؛ شود، یکی مرتبۀ فعلیت میمرتبۀ اجمال می
شود، شود و یکی مرتبۀ تفسیر مییکی مرتبۀ ابهام می

رسد شود؛ یعنی مییح ]با اجمال[ یکی میمرتبۀ توض
رسد به همان حیثیتِ وجودیّه که به خود. می

تُ فِيهِ مِن رُّوحِي﴾ است، به آن ﴿روحِي﴾ ۡ  ﴿نَفَخ
کند. ما الآن ]صرفاً[ یک تصوراتی اشراف پیدا می

کنیم. الحمدلله خوب است در قرآن یکی ]از این می
ی را هم انکار الله همین یکتعبیرها[ آمد! و الّا خلق

کردند! همین ﴿روحِي﴾ را ]هم[ دارند به می
کنند و به مسائل دیگر حمل چیزهای دیگر تفسیر می

کنند. ]ولی[ خب بالأخره آن کسی که انصاف می
فهمد مطلب چیست. به همان مرتبۀ داشته باشد، می

شود انسانِ کامل؛ کند. این میابهام، تفصیل پیدا می
شود ولیِّ الهی. ولیِّ ارف؛ این میشود انسانِ عاین می

الهی همین است که نقطۀ مبدأ و نقطۀ منتهای او در 
 مقامِ تفصیل و در مقامِ ابهام یکی شد.

نتیجۀ غفلت انسان از گوهر نهفته در 



_________________________________________________________________ 

49 

 وجودش، آه و حسرتِ هنگام مرگ است
سایر افراد، نقطۀ مبدأ و نقطۀ منتهایشان هر دو 

مانَد. درست جمال میمبهم است؛ هر دو ]نقطه[ در ا
دارند، مثلِ همین افراد؛ صندوق را با خودشان برمی

برند به یک خانۀ دیگر منتقل از داخلِ یک خانه می
کنند. دوباره این صندوق را از آن خانه می

کنند. برند به یک جای دیگر منتقل میدارند، میبرمی
گردند؛ امروز، هفتۀ دیگر، ماهِ دیگر، طور میهمین

بفرمایید »گوید:  دیگر؛ بعد هم عزرائیل میسالِ
 «]وقتتان به پایان رسید[!

اش در حالِ حملِ صندوق هستند؛ باز همه
دانند که در این صندوق چه اند ]و[ نمینکرده

گوهری است و استفاده کنند. خب بابا، ]درِ صندوق 
کار ببند و را باز کن[؛ پول است، پولش را بردار به

فقیر است؛ درِ صندوق را باز کن، غنی ]استفاده[ کن! 
شوی؛ جاهل است، درِ صندوق را باز کن، عالم می
دست است، درِ صندوق را باز کن، شوی؛ تهیمی
شوی؛ جاهل هستی، درِ صندوق را باز کن، نیاز میبی

شود؛ ناتوان هستی، به همۀ معارف چشمت باز می



50 

ندوق شوی. این درِ صدرِ صندوق را باز کن، توانا می
طور فقط طور بسته است؛ این مردم همینهمین

 کنند!حمّالِ این صندوق هستند! هیچ کاری نمی
رود دو ساعت به فرض کنید آن کسی که می

نشیند و آنجا مثلًا سفارش غروب کنارِ خیابان می
گوید، مثلاً یک ]چیزی برای خوردن یا سرگرمی[ می

شیند و نکنند ]و ایشان آنجا[ میبرایش مهیا می
طور کند، این همینخندد و حالی میگوید و میمی

طرف حاملِ این صندوق است؛ ]صندوق را[ از این
کند؛ تا طرف حمل میطرف به اینطرف، از آنبه آن

شود، اینکه یک وقت دیگر مدت تقریباً تمام می
موقع پرونده دیگر موقعِ بسته شدنش است. آن

بِ ۡ  ا فَرَّطتُ فِي جَنرَتَىٰ عَلَىٰ مَۡ  صدای ﴿يَحَٰس
رَتَىٰ عَلَىٰ مَا فَرَّطتُ فِي ۡ  آید. این ﴿يَٰحَسمی 1ٱللَّهِ﴾

                              
، 5. امام شناسی، ج 53( آیه 39زمر ). سوره  1
 :153ص 

گفتار ستمگران است در روز قيامت كه( اى »)
حسرت و ندامت براى من بر آنچه من درباره جنب 

 «ام.خدا كوتاهى كرده



_________________________________________________________________ 

51 

بِ ٱللَّهِ﴾ برای روزِ قیامت نیست، برای ۡ  جَن
ت است. آنجا هم که در موقعِ سکرات   1سکرا

وقتی « حال حمّال بودم!آه! من تا به»گوید[: ]می
فهمد تا موقع میشود، آندفعه چشمش باز مییک

حال حمّالِ این صندوق بوده، درِ صندوق را باز هب
موقع برای انسان حاصل رَتَىٰ﴾ آنۡ  نکرده. ﴿يَحَٰس

 شود.می

هر مکتبی که استعدادهای انسان را به 
 فعلیت برساند، مکتب حق است

پس در مکتبِ عرفان، ما کاری نداریم به اینکه 
رسانَد؛ ما بحث را بحثِ چه مکتبی انسان را می

تواند کنیم. آن مکتبی که میو منطقی میعقلانی 
انسان را به این نقطه برساند، آن مکتب حق است. 

خواهید بگذارید؛ اصلًا حالا شما اسمش را هرچه می
اسمش را مکتبِ ولاء بگذارید، اصلًا اسمش را 

دینی بگذارید، لائیک بگذارید، اصلًا اسمش را بی

                              
 سَکَرات: حال سختِ پایانِ عمر هنگامِ جان  1

 دادن. )محقق(



52 

ید خواهاسمش را کمونیستی بگذارید؛ هرچه می
بگذارید؛ ما به اسم کار نداریم. مکتبی که بتواند شما 
را از نقطۀ ابهام در تولد، به نقطۀ تفصیل و فعلیت در 

شود حق. استعدادهای الهی برساند، آن مکتب می
البتّه این تفسیری که بنده در اینجا کردم، در 

خورد؛ خیلی از درد میهای آینده خیلی بهبحث
خود برطرف ودبهشبهات با همین وضعیت خ

خواهد باشد؛ ]اگر[ رسولِ شود. ]اسم[ هرچه میمی
خواهد شما را به این وسلّم میوآلهعلیهاللهخدا صلّی

راه هدایت کند، حق است؛ ]اگر[ فلان شخص در آن 
خواهد شما را به این راه هدایت کند، طرفِ دنیا می

کند. صحبت در این حق است؛ چون دارد هدایت می
 رساند.بت در این است که میاست؛ صح

فرماید: السلام میوقتی که امیرالمؤمنین علیه
خب  1،«فانظُر إِلىٰ ما قالَ وَ لَ تنَظُر إلىٰ مَن قالَ »

 همین است.
مرد آن است که گیرد اندر گوش *** ور نوشته است نقش بر دیوار

2 

                              
 .361. غرر الحکم، ص  1
 .189. گلستان سعدی، ص  2



_________________________________________________________________ 

53 

گویند فلانی عرضِ بنده هم همین بود. تا می
اِ! چرا مخالف »گویند:[ ]چنین[ حرفی زده، ]می

خب آقا، بیا گوش بده؛ ]اگر[ حرفِ خلاف « است؟!
گویی: بود، بگو اینجایش خلاف است. چرا می

؟ تو داری «مخالف ]با حرف فلان شخص است[»
گیری؛ کنی؛ تو داری جبهه میخودت را محروم می

تو در اینجا آمدی در مقابلِ حق جبهه گرفتی؛ 
طور رسی. ]خود[ را همینگونه به جایی[ نمی]این

طور با داری، این صندوق را همیندر ابهام نگه می
کنی. خب بیا بگو! شاید هم او خودت حمل می

 درست بگوید!
]وقتی راه تعقل را باز کردی، به این نتیجه 

گوید ها! پس شاید آن این درست می»رسی که:[ می
حرفش هم درست باشد! پس شاید آن حرفش هم 

پس شاید آن حرفش هم درست  درست باشد!
کم آید کمها می« پس... پس...پس... »این « باشد!

یکی باز ها را یکیکند؛ این قفلاین دل را باز می
کند. ولی طور زیاد میها را همینکند؛ این روزنهمی

اگر آمدی بستی، یک قفل زدی، تمام شد! آن یک 



54 

آمدی شود. اگر راهی هم که بود، آن راه هم بسته می
فقط فکرِ این کردی: چون او گفته درست، بقیّه 

ات را بخوان؛ از هرکس بگوید غلط؛ تمام شد! فاتحه
الآن بدان که دیگر کارت تمام است. حالا هرچه 

خواهی صحبت بکن؛ خواهی داد بزن؛ هرچه میمی
خواهی برای مردم حرف بزن؛ هر کاری هرچه می

ت خوانده اخواهی بکنی بکن! تمام شد؛ فاتحهمی
شد! تو دیگر از الآن مرده هستی که داری حرکت 

کشی؛ ای هستی که فقط نفس میکنی؛ مردهمی
 1کند. این کار یوخ!ای هستی، قلبت دارد کار میمرده

زند. خب این خبری نیست. فقط این ]قلب[ دارد می
یو، آن هم برایتان سییک پمپِ پمپاژ هم بزنید در سی

گویند مرگِ مغزی دارند و قلب یزند! آنهایی که ممی
گذارند، طور یک پمپ میکنند؟ همینکار میچه

گردد؛ این کند، قلب میکند؛ فقط پمپاژ میپمپاژ می
کند دیگر. این هم همین است. دیگر کار کار نمی

 کند؛ بسته شده.نمی
کنم دیگر فرصتی ]هم[ نباشد و خودِ خیال می

                              
 ترکی(: نه. )محقق(یوخ )  1



_________________________________________________________________ 

55 

دم: بنابراین، من هم برای ]ادامۀ مطلب[ خسته ش
]حاصل مطلب[ در جلسۀ امروز به علتِ یافتن و 

وجو کردن و تفحّص کردن از مکتبی جست
]پرداختیم[ که نقطۀ ابهامِ وجودیِ ما را به نقطۀ 
فعلیت و تفصیل برساند. حالا آن مکتب هرچه 

خواهد باشد، باشد؛ این مسئله، مسئلۀ اساسی می
ردِ تفاصیلِ شاءالله در جلساتِ دیگر، وااست. ان
شویم و در این زمینه اگر سؤالاتی هست، مسئله می

 شاءالله در خدمت رفقا هستیم.ان
  

 اللهمَّ صلِّ علیٰ محمّدٍ و آلِ محمّد


	مکاتب مختلفی مدعی ارشاد به عوالم ربوبی هستند
	ملاحسین‌قلی همدانی، سرسلسلۀ مکتب عرفانی بارز و دارای تفاوت با سایر مکاتب است
	ملاحسین‌قلی همدانی، سرسلسلۀ مکتب عرفانی بارز و دارای تفاوت با سایر مکاتب است
	ملاحسین‌قلی همدانی، سرسلسلۀ مکتب عرفانی بارز و دارای تفاوت با سایر مکاتب است
	آخوند ملاحسین‌قلی همدانی سیصد شاگرد عرفانی تربیت نمود
	تذکر علامۀ طهرانی به حفظ حرمت آیت‌الله بهاری، از بارزترین شاگردان ملاحسین‌قلی همدانی
	تفاوت شیخ محمد بهاری با علمای دیگر، بالاتر از مرتبۀ تقوا یا علوم اصطلاحی بود
	باید به رعایت ادب در قبال ائمه و اولیای الهی بیشتر دقت داشت
	آیت‌الله سید احمد کربلایی از جامع‌ترین شاگردان ملا حسین‌قلی همدانی بود
	جامعیت و سعۀ وجودی آیت‌الله قاضی بر آیت‌الله سید احمد کربلایی ترجیح داشت
	جامعیت و سعۀ وجودی آیت‌الله قاضی بر آیت‌الله سید احمد کربلایی ترجیح داشت
	جامعیت و سعۀ وجودی آیت‌الله قاضی بر آیت‌الله سید احمد کربلایی ترجیح داشت
	مقدمۀ مطالب بحث

	طرح مسئله: هدف از زندگی چیست؟
	نگاه اولیای الهی به زندگی و هدف آنها، با همۀ مردم کاملاً تفاوت دارد
	اهداف و دل‌خوشی‌های سخیف برخی از عالمان علوم ظاهری
	برتری انسان بر فرشتگان چه بود که باعث سجدۀ ملائکه شد؟
	ویژگی منحصربه‌فردِ انسان، دمیده شدن روح الهی در او بود
	ویژگی منحصربه‌فردِ انسان، دمیده شدن روح الهی در او بود
	ویژگی منحصربه‌فردِ انسان، دمیده شدن روح الهی در او بود
	تفاوت روح فرشتگان با روحی که در انسان دمیده شده است
	کلام امام هادی دربارۀ اینکه مرتبۀ امام معصوم و ولیّ خدا قابل فهم و توصیف نیست
	امام معصوم می‌فرماید «ولیّ الهی قابل توصیف نیست» و کلام معصوم خطا ندارد
	فقط کلام چهارده معصوم حجّت است و جاودانگی دارد

	ملائکه حقیقت روحِ الهیِ آدم را فهمیدند و بعد به او سجده کردند
	انسان از گوهر نهفته در وجودش غافل است که به روزمرگی مشغول می‌شود
	خدا به انسان می‌گوید: باید حقیقتِ خود را در دنیا به فعلیت برسانی!
	خدا به انسان می‌گوید: باید حقیقتِ خود را در دنیا به فعلیت برسانی!
	خدا به انسان می‌گوید: باید حقیقتِ خود را در دنیا به فعلیت برسانی!
	واقعیتِ به‌‌ودیعت‌نهاده در انسان، توحید است که انسان باید به حقیقتِ آن برسد
	نتیجۀ غفلت انسان از گوهر نهفته در وجودش، آه و حسرتِ هنگام مرگ است
	هر مکتبی که استعدادهای انسان را به فعلیت برساند، مکتب حق است

