
 

 
  

 هو العليم
  

 عرفان مکتب در انسان استعدادهای فعليتّ
 تبيين هدف از زندگی و برتری مقام انسان بر ملائکه

  
 عليه، قسمت دومالله بهجت رحمةاللهمصاحبه دربارۀ شخصيت آیت

  
 بيانات

 اللَه حاج سيد محمدمحسن حسينی طهرانیآیت
 سرّهاللهقدسّ
  

  

http://www.maktabevahy.org/


_______________________________________________________________________________________________________ 
2 

  
  

 أعوذ باللَه من الشيطان الرجيم
 بسم الله الرّحمٰن الرّحيم
 القاسم محمّدو صلیّ الله علی سيدنا و نبينا ابی

 و علی آله الطّيبين الطّاهرین
 و اللعنة علی أعدائهم أجمعين.

 محمّدمحمّد و آلاللههمّ صلّ علی
  
  

 مکاتب مختلفی مدعی ارشاد به عوالم ربوبی هستند
عنوان مقدّمه، مطالبی خدمتشان عرض سؤالی که رفقا ]مطرح[ کرده بودند و بنده به در مجلس گذشته

کردم. سؤال، این بود که فرق بین مکتب عرفان و سایر مکاتب ]چیست[؟ از مکاتبی که مدّعیِ وصول و ایصال 
حال تا بهبه معرفت و ]مدّعیِ[ هدایت، دستگیری و ارشاد به عوالم ربوبی هستند ]تا سایر مکاتب[؛ که 

های صورتصورت اهل ولاء و گاهی به اند. گاهی بهاند و خود را مطرح کردههای مختلف ظاهر شدهصورتبه
تنها در ایران بلکه در کشورهای دیگر، مخصوصاً در کشورهای طور به اَشکالی که فعلًا نهاهل باطن، و همین

عا و مطلب قابل عرضۀ آنها، حرکتِ نفس و ضمیر و قلبِ اند؛ و ادّها و مکاتب ظهور پیدا کردهغربی، این گروه
 1ها و مِلَل و نِحَلشناسی است، و عدمِ معارضه و تضاد با سایر گروهسوی توحید و خودشناسی و جهانانسان به

 [.است]
این پرسشی بود که دوستان کردند و در این زمینه از مکتب مرحوم قاضی و اختلاف ایشان با سایر مکاتب 

و [. میان آمد]طورِ کلّی بعداً ظاهر شدند، صحبت و افراد و اشخاصی که یا با ایشان در ارتباط بودند یا به
بسا آنها هم دارای شاگردان و حال هافرادی که در زمان مرحوم قاضی حضور داشتند و چ[ راجع به]طور همین

 [.مطالبی مطرح شد]و احوالی بودند و طبعاً با مرام و مبانی ایشان در اختلاف بودند 
قلی همدانی، سرسلسلۀ مکتب عرفانی بارز و دارای تفاوت با سایر ملاحسین

 مکاتب است
ورِ کلّی ]با سایر مکاتبِ مدّعیِ طراجع به این قضیّه بنده باید عرض کنم که: اختلاف بین مکتب عرفان به

دستگیری معنوی، تفاوت ماهوی است،[ و از مصادیقِ بارز و خیلی ظاهرش در قرن اخیر، مرحوم قاضی 
علیه است. البتّه مشخّص است که خودِ مرحوم قاضی در سلسلۀ این مکتب، به فردِ شاخصِ این اللهرضوان

                                                      
 ها. )محقق(؛ ادیان و فرقه«نِحلَه»و « مِلَّت»مِلَل و نِحَل: جمعِ   1



_______________________________________________________________________________________________________ 
3 

عنوانِ فردِ بارز و نمودارِ حسینقلی همدانی بود، و ایشان را بهشوند که همان مرحوم آخوند ملامکتب منتسب می
علیه مسائلی راجع به اللهکنند. و خودِ بنده هم از مرحوم والد ]علامۀ طهرانی[ رضواناین مسئله مطرح می
ا به ای بود و انسان رام. در نظر مرحوم والد، خاطرۀ مرحوم آخوند، خاطرۀ بسیار مُعجِبهمرحوم آخوند شنیده

مانندِ آن تعریف و بیانِ خاطرات و انگیخت. من کم دیدم از ایشان تعریفی راجع به شخصی، بهتحسین برمی
کردند؛ و ایشان را همیشه دارای نفْسِ تأثیرگذارِ جملات و تعابیری که از مرحوم آخوند ملاحسینقلی همدانی می

 فرمودند: کردند. حتّی بنده یک مرتبه از ایشان شنیدم کهقلمداد می
مرحوم آقا شیخ علی قمی که در نجف بود و فردِ بسیار عابد و زاهد و موردِ توجّه و التفاتِ بزرگانِ و 
علمای نجف بود و در کردار و رفتارش نسبت به ]سایرِ[ علما و فضلا شخصِ بسیار مبرّزی بود، به این شخص 

به بسیاری از افراد،  ین زیرورو کرده بود که نسبتچنیک نفَسِ مرحوم آخوند خورده بود؛ یک نفَس! و او را این
از نظرِ حالات و رفتار و کردار، تَفَوُّق پیدا کرده بود.مرحوم آخوند ملاحسینقلی فردِ مبرّزِ این مسئله است؛ گرچه 

الله شوشتری بعد از شیخ انصاری، شش ماه ایشان شاگردِ مرحوم آقا سید علی شوشتری بوده که مرحوم آیة
جای مرحوم شیخ مشغولِ ادامه و یعنی چنین شخصیّتی بوده که به 1گیرد.تدریسِ شیخ را به عهده می کرسیِ

کنند کأنّ خودِ شیخ دارد این مسائل و مباحث را که افراد اذعان می طوریشود، بهاستمرار مباحث شیخ می
 کند و هیچ اتّفاقی نیفتاده است.مطرح می

 د شاگرد عرفانی تربیت نمودقلی همدانی سیصآخوند ملاحسین
و بعد از ایشان )مرحوم آخوند ملاحسینقلی(، فردِ بارزِ این مکتب، مرحوم آقا سید احمد کربلایی بوده؛ 

چه در عراق، چه در ایران و  2کنند مرحوم آخوند حدودِ سیصد شاگرد داشته است؛طوری که نقل میگرچه آن
وسیلۀ مکاتبه و بسیاری از آنها ارتباطشان ارتباطِ قلبی بوده و حتّی به اند،جاهای دیگر که با ایشان مکاتبه داشته

و رساله نبوده. ولی از میان آنها ]شاگردان مبرّزی وجود داشتند[ امثالِ مرحوم حاج میرزا جواد آقای ملکی 
وبی ]که[ واقعاً تبریزی که بسیار مرد بزرگوار و از عرفا و اولیای نامدار هستند، مرحوم حاج سید محمّدسعید حَبّ

کردند، و مرحوم مردی ]است[ که همه، چه دوست و چه دشمن از رفتار و اخلاقِ ایشان چه مسائلی را بیان می
شیخ محمّد بهاری که قبرِ ایشان در بهارِ همدان است و از کراماتِ ایشان مسائلی نقل شده و همه به این مسئله 

 اعتراف دارند.
الله بهاری، از بارزترین شاگردان رمت آیتتذکر علامۀ طهرانی به حفظ ح

                                                      
 .13. توحید علمی و عینی، ص  1
 .17. توحید علمی و عینی، ص  2



_______________________________________________________________________________________________________ 
4 

 قلی همدانیملاحسین
علیه به اللهیک مرتبه ما با مرحوم والد ]علامۀ طهرانی[ برای زیارتِ مرقدِ مطهّرِ مرحوم بهاری رضوان

 بهار ]همدان[ رفته بودیم و ایشان مشاهده کردند که روی قبرِ یکی از علمای دیگر، در فاصلۀ نزدیک، یک بنایی
موقع هنوز این اطاق و این وضعیتِ فعلی که برای مقبرۀ مرحوم ساخته شده، یک سایبانی ساخته شده، ولی آن

نشستند و خب یک قبر هم در آنجا بود و یک شیخ محمّد بهاری هست، نبود؛ فقط یک سایبانی بود و می
 حریمی داشت. ایشان گفتند:

که دیگر برای سایرین سایبان و بنایی درست  در جایی که مرحوم بهاری دفن است، شایسته نيست
 کنند؛ باید این مقام در ميانِ قبرستان شاخص باشد.

تفاوت شیخ محمد بهاری با علمای دیگر، بالاتر از مرتبۀ تقوا یا علوم اصطلاحی 
 بود

دا خب این معنا، معنای عمیق و دقیقی است. مرحوم شیخ محمّد بهاری فقط عالِم که نبود؛ عالم زیاد پی
اد صالح و اهلِ تقوا و بانزاکتی هم هستند، ولی مسئلۀ مرحوم بسا افرشود. در هر شهری علمایی هستند؛ چهمی

بهاری مسئلۀ دیگری بود، خارج از مرتبۀ علمِ متعارف و علمِ اصطلاحی. به همین جهت، آن مسائل و مطالبی 
آمدند، اءالله است؛ چه آنهایی که به زیارت ایشان میماش ٰکنند، الیکه افرادِ عدیده از مرقدِ این مرحوم، نقل می

 و چه آنهایی که اهلِ بهارِ همدان بودند. چرا این ]کرامات[ در بقیه و جاهای دیگر نیست؟!
 باید به رعایت ادب در قبال ائمه و اولیای الهی بیشتر دقت داشت

طلب بیشتر توجّه کنیم. باید یک قدری حال، این مسئله جایِ تأمّل دارد و ما باید نسبت به این مکلّعلی
]مان[ و اموری که در این دنیا به آن هایمان، مسائلِ اجتماعیبه خود بیاییم و در کردارمان، رفتارمان، صحبت

 اشتغال داریم، موازین را فراموش نکنیم. موازین را همیشه در نظر بیاوریم.
گیرند. گیرند: سالِ دوم، سوم، دهم و بیستم میالآن هستند افرادی که برای متوفّای خودشان، سال می

یعنی چه؟! این کارها یعنی چه؟! این مسئله چه دلیلی دارد؟! حالا بر فرض یک شخصِ عالمی بوده؛ خب در 
شود؛ ناخنِ آنها هم طولِ این سنوات، در طولِ این اَزمِنه، این همه عالِم آمدند که آن متوفّا انگشتِ آنها هم نمی

گیرید؟ چرا ما برای شهیدِ اوّل و ثانی هر آید. چرا شما برای شیخ مفید هر سال، سالگرد نمییبه حساب نم
گیریم؟ با اینکه این بزرگان، بزرگانی گیریم؟ چرا ما برای علّامۀ حلّی هر سال ]سالگرد[ نمیسال سالگرد نمی

 «دیگر من مجتهدِ مطلقی ندیدم.بعد از شهیدِ اوّل، »فرماید: بودند که مانند نداشتند. شیخ انصاری می
من مجتهدِ مطلقی بعد از شهیدِ اوّل : »طور یاد کند کهشما ببینید شیخ انصاری بیاید و از شهیدِ اوّل این

. که چه بزرگانی بعد از شهید بودند؛ چون شهید تقریباً حدودِ هفتصد سال پیش بوده دیگردرحالی[.« ندیدم]



_______________________________________________________________________________________________________ 
5 

آییم برای چرا ما نمی. تا زمانِ شیخ حدودِ ششصد سال بوده[ انی شهید اولفاصلۀ زم]شیخ صد سال پیش بوده؛ 
کند، اینها هر سال سالگرد بگیریم؟ امّا یکی از خانوادۀ ما، یک نفر از افرادی که حالا نسبتاً معروف است فوت می

روی چه ! خب برای چه؟! باید هر سال سالگرد گرفت؛ باید فامیل را دعوت کرد؛ اشخاص را دعوت کرد
بابا استخوانش [! منتشر کند]طرف طرف آنو بعد انسان این همه هزینه کند، عکس چاپ کند، این! حسابی؟

 !خاک شد، خاکستر شد! هم پوسیده شد رفت
دنبالش نبودند؛ ]بلکه[ مسائلِ دیگری مطرح بود. البتّه اگر اینها مسائلی است که این اولیا و این عرفا به

هایی که در این زمینه داریم و شاید یک قدری به طول بینجامد، به ما در سلسلۀ بحث خداوند توفیق بدهد،
پردازیم، تا رفقا و های معرفتیِ افراد میها و افکار و افقموارد و مصادیقِ روشن و بارز برای تمییز بین مکتب

دو محور، بین دو سلیقه، بین دوستان بدانند که فرق بین دو طرزِ فکر، بین دو مَشرَب و منبع و سرچشمه، بین 
دو حال و مرتبه، فرق بینَ الأرضِ و السماء است؛ بینَ المغربِ و المشرق است. و ما از این افکارِ مختلف و 

 های متفاوتِ روحی و علمی، باید به چه تفکّر و مبنایی معتقد باشیم؟های گوناگون و افقسلیقه
 قلی همدانی بودگردان ملا حسینترین شاالله سید احمد کربلایی از جامعآیت

عنوانِ فردِ بارز بود و بنده در مکتبِ مرحوم آخوند ملاحسینقلی همدانی، مرحوم سیّد احمد کربلایی به
کنم[ جامعیتِ کنم؛ ولیکن خب شاید اشتباه کنم. شاید از عدمِ اطّلاعم باشد که ]گمان میطور تصوّر میاین

نظرِ علمی تلامذۀ مرحوم آخوند ملاحسینقلی همدانی بیشتر بوده و از نقطهمرحوم سیّد احمد کربلایی از سایر 
 هم که دیگر اصلًا جای بحث ندارد.

در زمانِ میرزای »اند[ که: ]نگاشته« توحید علمی و عینی»مرحوم والدِ ما ]علامۀ طهرانی[ در مقدّمۀ کتابِ 
مۀ طهرانی[ شنیدم که مرحوم میرزا محمّدتقی دوّم، مرحوم میرزا محمّدتقی شیرازی ـ که بنده از ایشان ]علا

یعنی مرجعیّت  1«داد.شیرازی هوای نفْس نداشت ـ احتیاطاتِ خود را به مرحوم سیّد احمد کربلایی ارجاع می
بعد از مرحوم میرزا محمّدتقی، با وجودِ افرادی مثلِ مرحوم آقا سید محمّدکاظم یزدی و سایر افراد و بزرگان، 

چنین شخصیّتی بود! و در ]رابطه با ویژگی ایشان در[ شد؛ یعنی احمد ]کربلایی[ منتقل میبه مرحوم سیّد 
صورتِ منقّح و محکم و داده، مباحث چنان بهکنند وقتی که ایشان در صحن درس میمباحثِ علمی نقل می

 2نها فَحلی بودند از فحولِ شده که موردِ بُهت و اعجابِ حضّار و مخاطبینی بود که هرکدامِ آدار ارزیابی میریشه
 علما و فُضَلا.

                                                      
 .25. توحید علمی و عینی، ص  1
 ؛ بزرگان و دانشمندانِ برجسته. )محقق(«فَحل»فَحول: جمعِ   2



_______________________________________________________________________________________________________ 
6 

الله سید احمد کربلایی ترجیح الله قاضی بر آیتجامعیت و سعۀ وجودی آیت
 داشت

 1کنم، آن تضلّعِطوری که بنده تصور میخب شاگرد مبرّزِ مرحوم سیّد احمد، مرحوم قاضی بوده؛ البتّه آن
مرحوم قاضی و سعۀ وجودی و احاطۀ ایشان، شاید بر استادِ ایشان هم ترجیح داشته. و الآن این مسئله به یادم 

به »فرمودند: علیه، میاللهعلیه، استادِ عرفانِ والدِ ما ]علامۀ طهرانی[ رحمةاللهآمد که مرحوم حدّاد رضوان
ی از غیب آمد برای صحبتِ ما که الآن متوجّهِ این این هم شاهد2« جامعیّتِ مرحوم قاضی کسی نیامده است.

 نکته شدم.
گفتند که ایشان در ادبیّاتِ عرب، بود. می 3حال، مرحومِ قاضی یک فرد بسیار جامع، عالِم و نِحریرکلّعلی

ود سرسرود، شعرِ عربی میی عرب ترجیح داشت. ایشان شعر میاز نظرِ تضلّع بر اشعارِ عرب، حتّی بر خودِ ادبا
نظرِ مبانیِ فقهی و اینها هم داد که سرایندۀ این شعر، عرب است یا غیرِ عرب! و از نقطهو کسی تشخیص نمی

 4که خب ایشان در نجف و اینها معروف بود.
 مقدمۀ مطالب بحث

آن نکتۀ اساسی که باید اوّل به آن پرداخته بشود و آن کاملًا جا بیفتد تا بعد ]مطالب مشخص شود این 
که در مجلسِ قبل عرض کردم، انسان ابتدا باید خالص را تشخیص بدهد و سَرِه را تمییز طوریهمان است:[

إعرِفِ »بدهد و خوب بشناسد و به زوایا و جوانبش اطّلاع پیدا بکند، تا بعد بتواند ناخالص و ناسره را بفهمد. 

 تواند مصداق پیدا بکند.می جادر همین 5«الحَقَّ تعَرِف أهلَه، إعرِفِ الباطِلَ تعَرِف أهلهَ
کنم، همه مبانیِ آنچه مسلّم است و نسبت به آن شک وجود ندارد، ]این است که[ مطالبی که عرض می

گونه که عرض کردم، در اینطوریای و برهانیِ مسئله است؛ صرفِ یک ادّعا نخواهد بود. البتّه همانریشه
شود، در طور[ مبهم عبور میظه کردند که دارد از مطلبی ]بهمطالب و مباحثات، هرجا که رفقا و دوستان ملاح

شوم. البتّه نسبت به امروز جا تذکّر بدهند؛ چون گاهی اوقات به نظرِ بنده یک مسئله روشن شده و رد میهمان
تر بشود؛ لذا بهتر است که مطالب، توانم عرض کنم، ولی در روزهای دیگر، مسائل شاید قدری دقیقرا نمی

                                                      
 ع: فراگیریِ کامل و تسلّط عمیق دربارۀ مطلبی یا علمی. )محقق(تَضلّ  1
 .176. روح مجرد، ص  2
 نِحریر: دانشمند بسیار زبردست و دقیق؛ ماهر و کاردان. )محقق(  3
 .27. مهرتابان، ص  4
 ، با قدری اختلاف.136، ص 1. الطرائف، ج  5



_______________________________________________________________________________________________________ 
7 

رسد که ممکن است بعداً برای بینندگان و خوانندگان پیش بیاید، خب ه جلو نرود. اگر سؤالی به نظر مینپخت
 تر باشد.همین الآن مطرح شود و پاسخش هم همین الآن داده بشود، تا اینکه مسئله روان

 طرح مسئله: هدف از زندگی چیست؟
این، صحبتِ ماست. ما برای چه به این دنیا « اصل و اساسِ خلقت برای چیست؟»مسئله این است که 

آید، شصت طور است دیگر! میایم شصت سال بگذرانیم و بعد برویم؟ خب، الاغ هم همینایم؟ آیا آمدهآمده
دنیا فقط برای پرداختن به طور است. یعنی آمدنِ ما در این رود. گاو هم همینگذراند، میسال، سی سال می

مسائلِ زندگی، که خوردن و خوابیدن و رسیدن به تمتّعات و لذّات و بعد هم رفتن است؟ خب، چه ثمری بر 
 شود؟ای مترتّب میشود؟ واقعاً چه نتیجهای بر این مترتّب میشود؟ چه نتیجهاین حاصل می

رسیم به افرادی که در کنم، تا بعد میای میمن به افرادی که خارج از این محیطِ ما هستند، یک اشاره
جا هستند ]و ما[ با ایشان ارتباط و سر و کار داریم. افرادی که در خارج هستند، شما اگر در حالاتِ آنها همین

رود اش، میرود سرِ کارش، در ادارهشود، میام که شخص صبح بلند میببینید و مشاهده بکنید، خب، بنده دیده
ای است، داد و ستدی است، است، معامله 1دهد: رَتق و فَتقکسبش[، کارها و مسائلی را انجام میدر ]محلِ 

کند و پردازد و بعد دفتر را امضا میکاری را باید انجام بدهد؛ فرض کنید تا ساعتِ دو و سه به این مسائل می
خودش تنها یا با خانواده یک  آید و فرض کنید کهخورد و عصر هم بیرون میآید منزل، یک ناهاری میمی

کنند[ نشینند و یک صفایی ]میهای کذایی میزنند و بعد هم کنارِ یکی از همین مغازهها میقدمی در این خیابان
 شوند.زنند و حالا در آنجا با هم ملاقاتی دارند یا ندارند و بعد هم رد میو بعد هم یک گپی می

 ها، با همۀ مردم کاملًا تفاوت داردنگاه اولیای الهی به زندگی و هدف آن
زدم؛ یک کنار نشستم و گفتم: وقت رفته بودم در یکی از همین شهرها، داشتم در خیابان قدم میبنده یک

خواهم ]مردم را[ تماشا کنم، بروم در اینها، بروم در حال اینها سیر کنم، در خواهم یک ساعت بنشینم؛ میمی»
زنیم تا ]بودند[، آنها هم گفتند خب، ما هم یا قدم می ی هم که با ما بودند، دو سهآن رفقای« افکارشان سیر کنم.

 «خواهم یک کناری بنشینم و اینها را نگاه کنم.من می»کار کردند. گفتم: دانم دیگر خودشان چهآییم یا نمیمی
. داشتشان از زندگیهایشان، در مسئله و آن برهایشان، در نگاهرفتم در حال و هوای اینها، در صحبت

با . خیلی مطالب در آن یک ساعت به دستم آمد؛ خیلی مسائل به دستم آمد؛ خیلی قضایا برایم از ابهام درآمد
کردم، با آنچه را از هایی که به ما یاد داده بودند مقایسه میکردم، با آموزهخودم و وضعیتِ خودم مقایسه می

[ بنده. ]کردمبودیم، از بزرگان و اولیای الهی دیده بودیم، مقایسه می السلام شنیدهاولیای دین و ائمّه علیهم
                                                      

 دادن به امور. )محقق(فَتق: بستن و گشودنِ کارها؛ رسیدگی و سامانورَتق  1



_______________________________________________________________________________________________________ 
8 

خب، بالأخره بنده تقریباً حدودِ چهل سال با یکی از اولیایِ قطعی و مسلّمِ الهی زندگی [. امدیده]حالاتِ آنها را 
شان، زندگیشان، صحّتشان، سفرشان، حَضَرِشان، فراز و نشیبِ وبرخاستشان، بیمارینشست[ در]کردم؛ 

به وقتشان، با [ بودن]شان، اهتمام به کارهایشان، اهتمام به امورشان، ظنین اهتمام به اوقاتشان، اهتمام به بیداری
 .ایم دیگری را هم مشاهده کردهایم، افرادِام، و دیگران را هم دیدهام دیگر؛ با آنها بودهآنها بوده

 علوم ظاهریهای سخیف برخی از عالمان خوشیاهداف و دل
بسیاری از افرادِ این مجلس از ائمّۀ جماعات بودند؛ وقت، من در یک مجلسی بودم که آید یکیادم می

شود؛ حالا به همان حد ]واضح[ نگوییم! انسان گویم کجا؛ خب، بیشتر بگوییم قدری مشکل پیدا میحالا نمی
 دنِ مطلب است. تر است؛ مهم رسانبه ابهام بگذراند بهتر است، خیالش هم راحت

کردند. ما که تلویزیون نداریم؛ الحمدلله از این نعمات هم محروم هستیم! آن موقع یک سریالی پخش می
کردند و فعالیتی داشتند؛ ]مثلًا[ سریال ]مربوط به یک زن ژاپنی بود. ]آن ائمۀ جمعه[ در مسجدشان کاری می

در این بود که چند نفر از ائمۀ جمعه با آن ریش  رفتند. ]در آن مجلس[ صحبتکردند، منبری میصحبتی می
گوییم: رویم، و به افراد هم میهایی که این سریال هست، ما ]زودتر[ به منزل میدر شب»»سفید فرمودند: 

 «امشب مرخّص ]هستید[! امشب بروید و استفاده بکنید و به آنجا برسید!
فهمیدم ها یعنی چه! نمیفهمیدم این حرفافتاد؛ نمیشنیدم، برایم مسئله جا نمیمن وقتی که آنها را می

 «آخر یا ما غیرعادی هستیم یا اینکه... قضیّه چیست؟!»توانستم درک کنم که این مسائل یعنی چه! گفتم: و نمی
یا یک شب من رفته بودم در یک مجلسی که در آن مجلس ـ باز این را هم به ابهام بگذرانم تا بیشتر 

افرادی که بودند، شاید دوسومِ آنها از اهلِ علم بودند و مسجد داشتند. آن شب، اتّفاقاً شبِ مطلب باز نشود ـ 
ای بود بین ایران و یکی هشت سال پیش بود، که یک مسابقهدانم هفتبارانی هم بود؛ چند سال پیش بود، نمی

خواهد شد. و طبعاً هر ملّتی  از همین کشورهای عربی؛ و خلاصه همۀ مردم در انتظار بودند که این مسابقه چه
 خواهد افرادِ آن پیروز بشوند.می

اینها مسائل و . پردکند و به سقف میاش را میزند، این دارد خندهحالا توپ را دارد یکی دیگر می
خورد شانسی حالا آن توپی هم که می. چیزهایی است که هنوز برای من روشن نشده؛ جزو مجهولاتِ ماست

و ]بالا [ پرندو می]روند هوا ؛ دیگر این ملت می[در دروازه]رود زند و یکی هم میشانسی مییکی ! خوردمی
شود که اکثرِ افراد، همه اشتباه بکنند؛ لابد ما اشتباه دانیم، خدا ما را هدایت کند؛ چون نمینمی[. کشندهورا می

این را ما نفهمیدیم ! ین قضیّۀ فوتبال چیستخلاصه یکی از مجهولاتِ ما این است که ا! کنیم در طرزِ فکرمانمی
توپ باید دنبالِ تو ! بابا[! روندمی]رود در دروازه، همه هم دنبالِ توپ افتد مییک توپی راه می[ چطور]که 

فهمیم؛ شاید ما مالِ نمی! آدم سی سال، چهل سال بدود دنبالِ این؟! روی؟باشد؛ چرا تو داری دنبالِ توپ می



_______________________________________________________________________________________________________ 
9 

لیّه هستیم که با وجودِ این همه پیشرفت و تولّد در عصرِ فعلی و عصرِ تکنولوژی، هنوز به این همان قرونِ اوّ
 .ایمدستاوردهایش نرسیده

آمد؛ تمامِ صحبتِ این آقایان در آن شب، روی این این مسابقه بود و باران هم می حال، آن شبکلّعلی
[ که]کنم کنم، اغراق نمیاین را جدّاً عرض می.« بردیبرد، آن ماین می: »زد کهقضیّه و این مسئله دور می

جدّاً « متوجّه نشدید که بالأخره چه شد؟! آقا: »کردقدری، سؤال میشد، با ریشِ اینهرکسی واردِ مجلس می
یعنی من مانده بودم؛ مانده بودم بین این کار و این طرزِ فکری که من از این افراد مشاهده کردم، و ! گویم هامی

در همان چند سال پیش که یک چند [. مشاهده کردم]مردمی که در یکی از همین شهرهای اروپا [ طرزِ فکر]
مثل اینکه قیامت : که ما گفتیم! ای بود؛ اصلًا چه خبر شدروزی، سفری رفته بودیم، که آن شب هم یک مسابقه

 [.پا شدبه]اصلًا قیامت ! پا شدبه
خواستم به این اشاره کنم. چه ای است که من میرقی هست؟ این آن نکتهمانده بودم بین اینها و ما چه ف

 فرقی بینِ ما ]و اینها[ است؟
این مسیحی است؛ این نفهم است؛ این جاهل است؛ این تمامِ طرزِ فکرش در همین مسائلِ »گوییم : ما می

ست؛ این دین ندارد؛ این پفک و عروسک و توپ و ماشینِ کوکی و ماشینِ دودی و این چیزهاست؛ این دور ا
 «خارج است.

کند، جوان است: بابا! اقلًا آن که دارد این کار را می»کنیم، ببینیم: آییم نگاه میطرف میبعد از آن
« ساله است؛ آخر تو هفتادساله با ریش تا اینجا و این همه ادّعا، تو دیگر چرا؟!ساله، سیپنجوساله، بیستبیست

[؟ اینجا خلاصه باید به آن فکر کرد؛ به کجای مسئله ]باید پرداخت[؛ در کجا بایستی این کجای قضیّه ]است
خورد، پرَد بالا، سرش به سقف میکه ما فکر و ذهنمان را قرار بدهیم؟ خب، تو هم همانی دیگر؛ منتها آن می

 خورد!سقف هم می توانستی، سرت بهتوانی بیایی؛ اگر میتوانی بپری! تو، فرض کنید، سی سانت میتو نمی
ها و تمجیدها و نوشتجات و چیزهای دیگر ای، بعد از این طرف تعریفرود در یک دروازهیک توپی می

گیرد[ که خلاصه دیگر اینجا ما استپ کنیم و بیش از این خودمان را از قافلۀ تمدّن عقب نیندازیم؛ ]صورت می
 صه خیلی به دور هستیم.مثل اینکه ما از قافلۀ تکنولوژی و تمدّن و اینها خلا

علامۀ ]مرحوم پدر ما . دیدیمببینید، اینها چیزهایی بوده که ما در روشِ بزرگان و مرحوم پدرمان می
این مسائل برای ما [. بسیار متفاوت بودند]نسبت به مسائل، نسبت به افکار، افقِ دید، نسبت به اینها [ طهرانی

کند برای اینکه آن مبنایِ در خیلی از مواقع، انسان مشاهده می 1ها!یُعرَفُ الأشیاءُ بأضدادِ. خیلی جالب است

                                                      
 .673، ص 2. قواعد کلی فلسفی، ج  1



_______________________________________________________________________________________________________ 
10 

ای ندارد از اینکه صحیح و آن مبنایِ دقیق بتواند کاملًا در ذهنِ او رسوخ کند و دیگر جا بگیرد و درنیاید، چاره
را در قبالِ او  بیند، مقابلیکند، یک مخالفی را میضدّش را هم ببیند؛ یعنی وقتی که یک ضدّی را مشاهده می

 تواند کاملًا به زوایا و خصوصیّات ]آن مسئله[ برسد.کند، آنگاه میمشاهده می
کنم، این نسبت به آن طائفه و آن افراد، این هم نسبت به ما! ما که مدّعیِ اسلام هستیم، اینکه عرض می

هایمان را وسلّم هستیم، خوشیوآلهعلیهاللهالله صلّیما که مدّعیِ رسالت هستیم، ما که مدّعیِ اشاعۀ دینِ رسول
هایی دارد؟ ]آنگاه[ های ما چه ریشههای ما، ناراحتیببینیم بر چه مبانی است؟ چه اساسی دارد؟ خوشی

 توانیم شرایط را در خودمان ارزیابی کنیم.توانیم به خیلی از مسائل برسیم و میمی
 ئکه شد؟برتری انسان بر فرشتگان چه بود که باعث سجدۀ ملا

اللهی که خداوند آن مقام صحبت این است ]که[ انسان در روی زمین برای چه خلق شده. آن مقام خلیفة
اللهی، ملائکه که جز به پروردگار نباید سجده کنند، واسطۀ تحقق این مقام خلافةرا به ملائکه بشارت داد، و به

 مأمور شدند به آدم سجده کنند، برای چه بوده است؟!
خداوند امری را که به ملائکه کرده که به آدم سجده »ایم که ا راجع به این مسئله تا حالا فکر کردهآیا م

گفت به گاو آیا فقط همین ]صرفاً[ یک دستور ]بدون مصلحت[ بوده؟! خب می« کنید، برای چه بوده است؟!
نباشد ]و[ خودِ این  سجده کنید! اگر دستور است، خب دستور است دیگر! اگر پشت این دستور، مصلحتی

کند، خب خدا دستور یک مصلحت ذاتیّه و اولویت ذاتیّه نداشته باشد ]و[ صرفاً به استنادِ آمر، اولویت پیدا می
کند؟! دستور، دستورِ مولاست. بگوید به زرافه سجده کنید! به ملائکه بگوید به خر سجده کنید! چه فرقی می

چرا خداوند در این امر، آدمِ ابوالبشر را مسجود قرار داد؟! این چه به فیل سجده کنید! هان؟! چرا نگفت؟! 
 جهتی دارد؟!

اند اولیاء و بزرگان، همه در کتبشان، در اشعارشان، در ]آثارشان، قضیّۀ سجدۀ ملائکه بر آدم را[ گفته
ند: ﴿فَإِذَا کدیگر. مسئله روشن است. خداوند این قضیّۀ سجدۀ ملائکه بر ]آدم را[ خداوند خودش بیان می

﴾ یعنی اعتدال، اعتدالِ وجودی؛ ]یعنی[ من او را ۥ﴿سَوَّيتُهُ  1﴾؛سَجِٰدِينَ  ۥوَنَفَختُ فِيهِ مِن رُّوحِي فَقَعُواْ لَهُ ۥسَوَّيتُهُ 
آیند! ماهی ]و[ اعتدالِ وجودی درآوردم. خب گاو و خر هم به مرتبۀ اعتدالِ وجودی درمی 2به مرتبۀ استواء

                                                      
 :157. افق وحی، ص29( آیه 15. سوره حجر ) 1
زمانى كه از جهت خلقت مادّى و معنوى او را استوار نمودم و به مرتبه استواء تام رسانيدم و از روح و »

 «ذات خود در آن دميدم آنگاه در برابر او سجده آوريد.
 استواء: اعتدال و توازنِ مرتبۀ وجودی؛ رسیدنِ شیء به حدّ کمالِ آمادگیِ تحقق. )محقق(  2



_______________________________________________________________________________________________________ 
11 

آیند دیگر؛ تا آیند[؛ هر کدامِ اینها به مرتبۀ اعتدال درمیو پلنگ هم به مرتبۀ ]اعتدال درمیآید، شیر هم درمی
شیری که الآن در شکمِ مادر است، تا به مرتبۀ استوا نرسد که متولد شوند. این بچهدرنیایند که زاییده نمی

کند. پس در مرتبۀ استوا بین انسان می وقت تولد پیداشود. هر چیزی باید ]ابتدا[ به مرتبۀ استوا برسد، آننمی
 کند.ها فرقی نمیو بین غیرِ انسان

 فردِ انسان، دمیده شدن روح الهی در او بودویژگی منحصربه
وَنَفَختُ فِيهِ مِن رُّوحِي﴾، که در انسان نفخۀ روح ۥفرماید[: ﴿فَإِذَا سَوَّيتُهُ قضیّه این است ]که در ادامه می

حالی که[ در گاو و الاغ و زرّافه و شیر و پلنگ نیست، در جن نیست، در ملائکه  از جانب خدا هست؛ ]در
گذارند. انسان ای که خودشان بالاترین مراتبِ علم و معرفت را حائز هستند، اینجا بار زمین مینیست. ملائکه

ت؛ برای همۀ جانداران، برای ﴾ برای همه هسۥبالاتر است؛ چرا؟ ]زیرا[ ﴿وَنَفَختُ فِيهِ مِن رُّوحِي﴾!. ﴿سَوَّيتُهُ 
همۀ جمادات، برای همۀ آن موادِ اولیّۀ تشکیلِ کائنات، برای همۀ موجودات: انس و غیرِ انس، این استواء وجود 

تواند ظهور و تحققِ خارجی پیدا بکند. ماشینی که از یک کارخانه بیرون دارد؛ تا به مرتبۀ استواء نرسد، طبعاً نمی
حرکت و استفاده را دارد که به مرتبۀ استواء برسد. اگر شما ماشین را از کارخانه بیرون  آید، وقتی قابلیتِمی

رود. فرض رود؛ استواء پیدا نکرده. چرخ نداشته باشد، راه نمیبیاورید، ]اگر[ موتور نداشته باشد، راه نمی
. باید همۀ اینها جمع بشود، ترکیب رودبکنید که ترمز نداشته باشد، دنده نداشته باشد، گاز نداشته باشد، راه نمی

 شود.موقع اجازۀ برای ترخیص به آن داده میبشود، مونتاژ بشود، به مرتبۀ استواء که رسید، آن
اللهی اللهی را ندارد. آن مقامِ خلافةاین انسان که به مرتبۀ استواء رسید، مثلِ سایر افراد هنوز مقامِ خلافة

 مِن رُّوحِي﴾. تُ فِيهِۡ  مترتب است بر ﴿وَنَفَخ
 تفاوت روح فرشتگان با روحی که در انسان دمیده شده است

کنند؛ ]اطلاقِ[ روحِ ایمان ]با آنچه تُ فِيهِ مِن رُّوحِي﴾ تعبیر به روحِ ایمان میۡ  البته بعضی از ﴿وَنَفَخ
 اسماء و صفات. گفته شد[ منافات ندارد؛ ولی روح یعنی انتساب به ذاتِ پروردگار، نه آن روحِ مستند به مراتبِ

شود ]روح[ شود روحِ حضرتِ عزرائیل، میشود روحِ جبرائیل، میروحِ مستند به مراتبِ اسماء و صفات، می
شود سایرِ ارواح از مخلوقاتِ مختلفه، از جن، حیوانات ]و[ همۀ اینها؛ روحِ اینها و حقیقتِ حضرتِ میکائیل، می

ونِ مرتبۀ ذات است. مرتبۀ مادونِ ذات، ظهورِ ذات در مرتبۀ اسم است، تدلّیِ اینها و اتکاءِ اینها منتسب به ماد
اسمِ کلی، و ظهورِ اسم در مرتبۀ صفتِ کلی است، و آن حقیقتِ وجودیۀ اسمیّه است که باعثِ ظهورِ حضرتِ 

 جبرائیل است و موجبِ وحی بر پیامبران است.
فِيهِ مِن رُّوحِي﴾ در حضرتِ جبرائیل نیست.  تُۡ  جنابِ جبرائیل به مرتبۀ ذات راه ]نیافته[، لذا ﴿نَفَخ

لَو دَنَوتُ أنَْمُلةًَ »کند که: وسلّم، عرض میوآلهعلیهاللهاینجاست که جنابِ جبرائیل خطاب به رسولِ خدا صلّی



_______________________________________________________________________________________________________ 
12 

]معنای این خطاب[ یعنی این؛ یعنی مرتبۀ وجودیِ من مادونِ مرتبۀ ذات است؛ من در مرتبۀ اسم  1«لََحْترََقتُ.
هستم و مرتبۀ اسم معلولِ حیثیتِ ذات است، و معلول، قوۀ وجودی و قدرتِ وجودیِ او محدودتر است از 

ندارد؛ بنابراین، در مرتبۀ علّیت  طراز قرار گرفتن با مرتبۀ علّیت راپا آمدن با علت و همبهمرتبۀ علت و توانِ پا
شوم؛ وقتی که محو شدم، اینکه از بین بروم، نه! ]بلکه[ محو می یعنی این؛ نه «لََحْترََقْت»شود. محو و نابود می

 دیگر جبرائیلی نیست! جبرائیل کجاست؟ چیزی نیست.
پس تا وقتی که این حقیقتِ ماهویّۀ حضرتِ جبرائیل به مرتبۀ هویتِ خارجی درآید، باید این مرتبۀ 

 مادونِ ذات بودن در جای خودش محفوظ باشد.
کند. تمام پیامبران از مقام این ذاتِ حضرتِ جبرائیل در مرتبۀ اسم بودن، تمامِ عوالمِ وجود را ارتزاق می

ای که مربوط به مراتبِ فعل و مراتبِ حکم است؛ نها وحی نازل شده. )البته وحیو مرتبۀ حضرتِ جبرائیل به آ
ای که مربوط به مراتبِ سِرّ و ضمیر است، نه! آن یک بحثِ دیگری دارد که از مرتبۀ جبرائیل هم و الّا آن وحی

است؛ که در اینجا ای که مربوط به مراتبِ تشریع و تکلیف است، آن از حضرتِ جبرائیل بالاتر است.( آن وحی
قی، هم در فصوص و هم در فتوحات دارند، علیه مطالبِ بسیار عجیب و رااللهالدّین عربی رضوانجنابِ محیی

 گردد.که برای بعضی موجبِ تناقض و تضاد شده است ]و حلّ[ این مسئله به آنجا برمی
ست. برای همین است که وقتی که ملائکۀ مقرّبِ خدا، برگرفته از مرتبۀ اسماء ا 2ذات و حیثیتِ وجودیِ

ماند؛ وقتی ماند. اسم که باقی نمانَد، ذاتی باقی نمیبخواهد از آن مرتبۀ اسمی تجاوز کند، دیگر اسمی باقی نمی
لَو دَنوَتُ »کند: ماند. لذا به رسولِ خدا عرض میذاتی باقی نماند، دیگر هویتِ جبرائیل در خارج باقی نمی

 «؛ دیگر از اینجا به بعد باید تنها بروی و خلاصه جایِ ما نیست.أنمُلَةً لََحْترََقتُ 
 کلام امام هادی دربارۀ اینکه مرتبۀ امام معصوم و ولیّ خدا قابل فهم و توصیف نیست

ام بنده ظاهراً در جلدِ دوم کتاب اسرار ]ملکوت[، مطالبی از اولیای الهی راجع به این قضیّه عرض کرده
 3«تواند بیایدکنیم که حتی جبرائیلِ امین در آن افق نمیما در افقی سیر می»فرمودند: میکه آن بزرگان وقتی که 

 برای چیست.
ها قرار گرفتیم؛ و اینها همه ناشی از عدمِ بنده وقتی که این مطالب را نوشتم، موردِ اعتراض و نقدِ خیلی

ات هم چندان مسئلۀ بغرنجی نیست. مگر حضرت که مسئله در مقامِ اثباطلاعِ افراد به مبانی و اینهاست. درحالی

                                                      
 .179، ص 2 طالب، ج. مناقب آل ابی 1
 حیثیتِ وجودیّه: شأن و جهتِ وجودیِ شیء در مقابلِ جهاتِ اعتباری. )محقق(  2
 .166، ص 2. اسرار ملکوت، ج  3



_______________________________________________________________________________________________________ 
13 

شود ای فتح! خدا شناخته نمی»فرمایند: السّلام در آن روایتِ معروفِ فتحِ بنِ یزیدِ جرجانی نمیامام هادی علیه
السّلام، رسول و امام علیه 1؟«توانند توصیفِ خدا را بکنندواسطۀ امام؛ فقط آنها میواسطۀ رسولِ او و بهمگر به

توانند توصیف کنند؛ زیرا خداوند در توانند خدا را توصیف کنند؛ غیر از اینها نمیی چهارده معصوم مییعن
طور رسول و ای نیست که با عقول و با افهامِ عادیِ بشری به معیار درآید و در سنجش قرار گیرد. همینمرتبه

قعیت و مقامِ آنها با عقول و با اوهامِ عادی ائمۀ معصومین قابلِ توصیف نیستند. در یک عرض قرار دارد؛ زیرا مو
 تواند سنجیده بشود.نمی

در ]چه موضوعی[ »السّلام این را نفرمودند؟! راجع به مرتبۀ امامت مگر نفرمودند که: مگر امام رضا علیه
دانید چیست؟! مگر اطلاع کنید؟! شما مگر امامت را میکنید؟! در]بارۀ[ امامت صحبت میچه صحبت می

 2«رید؟!دا
 و کلام معصوم خطا ندارد« ولیّ الهی قابل توصیف نیست»فرماید امام معصوم می

السّلام عبارتِ معصوم است؛ عبارتِ معصوم، معصوم است؛ ما نه! ما عبارتمان عبارتِ امام رضا علیه
اشتباه  زنیم، یک روز یک حرفِای نیست! یک روز یک حرفِ درست میهم باشد، باشد! مسئله 3هَردَمبیلی

ای شش روز شود، این معمول ]است[! یا هفتهزنیم؛ البته معمولًا هر سه روز اشتباه، یک روزش درست میمی
زنیم و بعد هم رود یک حرفِ درست هم این وسط خدایِ نکرده میکنیم، یک وقت از دستمان درمیاشتباه می

یا اگر هم خدایِ نکرده عناد داشته باشیم « ه است!مان اشتباه بودخب این مسئله»گوییم: شویم و میپشیمان می
که خدا آن روز « خواهد بشود، بشود!حرفِ ما درست است؛ هرچه می»گوییم: ایستیم و میکه تا پای جان می
 را برای ما نیاورد.

 فقط کلام چهارده معصوم حجّت است و جاودانگی دارد
که خودش در ذات  طوریی چهارده معصوم، همانطور هستیم؛ وضعِ ما به این کیفیّت است. ولما این

و فعل معصوم است، معصوم در فعل و معصوم در قول و معصوم در فکر است. در این سه مرتبه، معصوم 
عصمت دارد. بنابراین کلامی که از معصوم خارج بشود، آن کلام از صفتِ عصمت برخوردار است. و بدین 

میلیارد  1400سال ]پیش[ گفته است،  1400ودانگی دارد. پیغمبر جهت است که کلامِ معصوم، ابدیّت و جا
کند. فرض کنید امام رضا سال بعد هم بیاید، مثل این ]است[ که دیروز بغلِ شما گفت؛ هیچ تفاوتی نمی

                                                      
 .19، ص 7؛ سفینة البحار، ج 235. اثبات الوصیة، ص  1
 .216، ص 1. عیون اخبار الرضا علیه السلام، ج  2
 (قاعده، آشفته و نامنظّم. )محققهَردَمبیلی: بی  3



_______________________________________________________________________________________________________ 
14 

 اند. چرا؟اند کنارِ شما این حرف را زدهسال پیش، یک مطلبی را فرموده، انگار الآن نشسته 1200السّلام در علیه
السّلام ]زیرا[جاودانگی دارد. کلامِ معصوم به ابدیتِ پروردگار ابدیت دارد. چرا؟ چون عصمتِ امام علیه

نیست. و به همین جهت هم کلامِ معصوم حجّت است. شما برای  1عصمتِ مطلقه است، عصمتِ مشکّکه
کند. هم به کلام پدر، تفاوتی نمی توانید هم به کلامِ امام سجاد عمل کنید، هم به کلام امام جواد؛کارهایتان می

الله با کلام امام هادی یکی است، کلام امیرالمؤمنین هم به کلام پسر، هم به کلام جَد؛ همه یکی است؛ کلام رسول
با کلام امام زمان و کلام امام حسن عسکری همه یکی است؛ در یک رتبه است. به این عمل کنید یا به این عمل 

 کند.؛ تفاوت نمیکنید، هر دو یکی است
بنابراین، فقط کلام معصوم برای ما حجّیت دارد؛ هیچ کلام دیگری هیچ حجّیتی ندارد؛ مطلقاً ندارد. مگر 

ام؛ که آن یک مسئلۀ دیگری دارد که اصلًا در حیطۀ آن ولیِّ الهی که بنده صحبت آن را در اسرار ]ملکوت[ کرده
 ده قرار ندارد؛ آن یک مطلبِ دیگری است.گنجد. در این محدوهای متعارفِ ما نمیصحبت

، خب «گویید با حرف فلان آقا مخالف استاین مطلبی که شما می»گویند: ها میبنابراین، اینکه بعضی
مخالف باشد؛ حرف او هم مخالف با این است؛ این به آن در! اگر قرار بر این باشد که این حرف با حرف ایشان 

آقا چرا شما »د حرف بنده با حرف جناب رفیق شفیقمان مخالف است، بگویند: مخالف ]باشد[، مثلًا فرض کنی
گوییم حرف او هم با من مخالف است. با همدیگر خب می« یک حرفی زدید ]که[ با حرف ]او مخالف است[؟!

 شدیم! نه من ]از شما[ طلب دارم، نه شما از من طلب دارید! هیچ! 2یِربهیِر
آقایی که فرض کنید که دو سال پیش این حرف را زده، مخالف است؟ خب آیا حرف شما با حرف فلان 

ایم؛ ما این کلامِ امیرالمؤمنین را نفهمیدیم. آقا! را نفهمیده «إعرفِ الحق  »خاطر این است که ما باشد. این به
عملش است. خب این  البلاغه داریم، نیست؛ بهالبلاغه و پُز دادن به اینکه ما نهجکلامِ امیرالمؤمنین فقط به نهج

إعرِفِ »فرماید: کنی؟! وقتی که حضرت میالله! چرا عمل نمی[ هم یکی، بسمإعرف الحق تعرف أهله]

گویی چرا گویم ]می، حق را اوّل باید بشناسی. تو قبل از اینکه بیایی فکر کنی من چه می«الحَقَّ تعَرِف أهلهَ
ن؛ این حرف من است. اصلاً یکی روی دیوار یک حرفی حرف شما مخالف فلانی است[؟ بیا حرف من را رد ک

نوشته و رفته. خب، شما باید به این نگاه بکنی که این چیست، چه گفته و چه منظوری داشته، یا اینکه بگویی 
؟! اینکه نشد که! اینکه مخالف ]کلام امیرالمؤمنین[ «حرف این با حرف آن مخالف است، پس پاکش کن»

کنی دهی؟! چه افتخاری داری میالبلاغه داری می دهی؟! چه پُزی با نهجپُزی داری میدرآمد. پس با علی چه 

                                                      
 مشکّکه: دارای مراتب شدت و ضعف در یک حقیقت واحد. )محقق(  1
 سر. )محقق(بهطلبکاریِ طرفین؛ سریِر: برابر و بیبهیِر  2



_______________________________________________________________________________________________________ 
15 

دانم است، در دنیا نمیکه رهبرانِ ما این هستند، لوادارانِ ما این هستند، کتبشان این است، احادیثشان این به این
کنیم، آقا! خودِ ما خودِ ما عمل نمیسازمان ملل و ]اینها باید از آنان تبعیت کنند[؟! تمامِ اینها چیست؟ خب 

 لنگیم.اینجا می
اگر . ]بنشین، فکر کن، شاید حرفِ من بر حرفِ آن شخص ترجیح دارد «إعرفِ الباطلَ تعرف أهلَه.»

جای ای، بهعقلت را کنار گذاشته! باید بپذیری؛ اگر نپذیری دیوانه هستی[ طور بوداگر این! ]بپذیر[ چنین بود
آن کسی که عقلش را کنار ! کنی؟پس تو با آن حیوان چه فرقی می. ایای حاکم کردها آوردهعقل احساساتت ر

 [.دیوانه است]بگذارد، 
 1کند، تفحّصگویم فرض کنید شخصی مریض است و نیاز به یک عمل دارد، تحقیق میالآن بنده می

آید می[ دکتر]آن .« فلان شخص استالآن بهترین طبیب و متخصص در این قضیّه، : »گویندمی[ به او]کند، می
باید با [ لذا]شود، این قلبِ تو نیاز به عمل ندارد؛ اگر عمل بکنی در اینجا برای تو خطر پیدا می: »گویدو می

اش رود به یک طبیبی که سرِ کوچهمی[ آن شخص]حالا فرض کنید «. دارو مدارا کنی و این کارها را انجام بدهی
[ کند و این دکترمراجعه می]شود ای چند تا پیدا میکه سرِ هر کوچه[ از اینهایی]زده، « داخلی و اطفال[ »مطب]

آقا این : »گویدمی[ او]؛ «کنمباید قلبت را عمل کنی؛ بیا خودم الآن در بیمارستان عمل می! نه آقا: »گویدمی
 .نسان نیستاین دیگر ا! دیوانه است دیگر! این دیوانه است! این کیست؟!« گویدراست می

جا رعایت کنیم؛ چه در مسائل دنیوی، چه در مسائل اخروی، چه در ما باید این قاعده و قانون را همه
مکتب عرفان این مکتب است؛ یعنی [. باید رعایت کنیم]مسائل بهداشت، چه در سایر مسائل؛ در همۀ مسائل 

ترینش را و ترینش را و راجحاوْلیٰ  ترینش را ودر هر چیز بالاترینش را و نافع: »گویدمکتبی که می
دانید که می« ترین ٰاولی[ »عبارتِ]البتّه . )این مکتب، مکتب عرفان است. ترینش را باید اختیار کردبامصلحت

 !(شودیکی اضافه می«! بالاترترین»شود می« ترین ٰاولی[ »معنای]هست دیگر؛ « تر»، «اُوْلیٰ»غلط است؛ در خود 
روی بهترینِ خواهی پیش دکتر بروی باید پیشِ بهترین بروی، پیشِ نجار میمی: یدگومی[ این مکتب]

[ رویمی]مهندس [ پیش]روی بهترینِ طبیب، روی بهترینِ آهنگر، پیشِ طبیب میآهنگر می[ پیش]نجار، 
 .بهترین، بهترین؛ تمامِ اینها چیست؟ این مکتب، مکتب عرفان است[. مهندس برو]بهترین 

برویم [ پیش طبیب]خواستیم شدیم، میوقتی که ما مریض می. طور بوداین[ علامۀ طهرانی]پدرِ ما 
و این روش، روشی بود که ایشان اعمال .« باید بروید بهترین را انتخاب کنید و پیشِ او بروید[: »فرمودندمی]

 [.روش هستیم]کردند و ما هم بر همان کیفیّت و بر همین می

                                                      
 وجو و بررسیِ دقیق. )محقق(تفحّص: جست  1



_______________________________________________________________________________________________________ 
16 

 هیِ آدم را فهمیدند و بعد به او سجده کردندملائکه حقیقت روحِ ال
بنابراین، علتِ اینکه ما معبودِ و مسجودِ ملائکه قرار گرفتیم، حقیقتِ ذاتیۀ روحیّۀ پروردگار است؛ که 

دهد. به مقتضای آن حقیقت است که ملائکه آمدند ]به انسان[ سجده آن، حقیقت انسان و آدمی را تشکیل می
 کردند.

ای که جا یک مطلبی را بگویم ولی با ترس و لرز! صحبتِ بنده این است: ]آیا[ سجدهخواهم در اینمی
ملائکه بر آدم کردند، ]از این جهت بود که[ این آدم را دیدند که مو و چشم و ابرو و بینی و دهان و پا و دست 

نات هم همین را و اینها ]دارد[؟! یعنی ملائکه این ]خصوصیات[ را دیدند ]که[ سجده کردند؟! خب، حیوا
دارند. آنها هم گوشت و استخوان و پوست و مو دارند و قدرتشان گاهی بیشتر است. خب، باید بروند به فیل 

تُنی هم داریم. باید بروند به فیل سجده کنند! باید به نهنگ سجده کنند! سجده کنند دیگر؛ خب، فیلِ چهارده
 ترند.اینها قوی

گویی سجده کنیم، ما خدایا، چون تو می»اعتراض نکردند؛ نگفتند:  ملائکه که به آدم سجده کردند و
، ﴿فَسَجَدَ «سجده کنید»اعتراض کردند؟! نه! تا خدا گفت: « کردیم! حواست باشد!کنیم، و اِلّا نمیسجده می

تُ فِيهِ مِن ۡ  وَنَفَخ ۥتُهُۡ  ﴿فَإِذَا سَوَّي« همه سجده کردند.» 1لِيسَ﴾ۡ  إِب ۡ  مَعُونَ * إِلَّاۡ  أَج ۡ  ئِكَةُ كُلُّهُمۡ  مَلَـٰ ۡ  ٱل
پس، ملائکه فهمیدند « وقتی او را به مرتبۀ اعتدال رساندم[ حالا سجده کنید.»]سَجِٰدِينَ﴾  ۥرُّوحِي﴾، ﴿فَقَعُواْ لَهُ 

کند. آن مطلب چه بود؟ وجودِ قضیّه چیست؛ به مطلب پی بردند. کسی که به مطلب پی ببرد، دیگر اعتراض نمی
 لبدِ بشری!نازلۀ پروردگار در کا

د، بگذار بگویم: حالا اگر کسی نسبت ترسم ]این است[؛ ولی عیب ندارگویم از ]بیان[ آن میآنچه می
شود؟ برویم روی این فکر کنیم؛ حالا از این به شخصی این حالت را احساس کرد، قضیّه چه می

برای آنها پیدا شد، این مطلب  واسطۀ آن احساس، این سجدهای را که ملائکه احساس کردند و بهبگذریم.مسئله
شرح مبانی »را ابلیس احساس کرد یا نه؟ نسبت به این هم باز بروید فکر کنید؛ چون ما ممکن است بعداً در آن 

 های بسیار حساس قضیّه است.، به این نقطه برسیم که این از نقطه«عرفان در بینِ مکاتبِ مختلف
 شوده به روزمرگی مشغول میانسان از گوهر نهفته در وجودش غافل است ک

این شد تشکّلِ آدمی در این دنیا ]و[ خلقتِ آدمی در این دنیا. حالا شما نگاه کنید این آدم با این وضعیت، 
خورد، بعد دست به دست آید، با خانمش ناهارش را میرود، ساعتِ سه ]به[ خانه میساعتِ هشت اداره می

روند خانه گذرانند، میدو ساعت هم میخورند، یکیند از این چیزها مینشینروند در خیابان میدهند میهم می
                                                      

 .31و  30( آیه 15. سوره حجر ) 1



_______________________________________________________________________________________________________ 
17 

شوند، دوباره روز از نو، روزی از رسند، صبح بلند میخوابند و به مستحبّات میکنند، میتلویزیون تماشا می
رد که در دهد خبر ندانو؛ این شد ]زندگی[؟! ]هدف خلقت[ این است؟! آن که الآن دارد این کار را انجام می

اندرونِ دلش چه خبر است، در ضمیرش چه مسائلی هست، در وجودش چه مطالبی گذاشته شده. دارد یک 
طور دارد این صندوق را با داند در این صندوق چیست؛ فقط همینبرد، ولی نمیصندوقی را با خودش می

 برد! درِ صندوق را باز کن، ببین داخلِ آن چیست، چه خبر است!خودش می
ای قرار گرفت که یک جبرائیلش تمامِ علومِ اوّلین و آخرین و علما و فلاسفه انسانی که مسجودِ ملائکه آن

هرکسی که در حوزه [. را در وجود خود دارد]کاران، از اوّلِ خلقتِ آدم تا آخر و مخترعین و مکتشفین و صنعت
آید پایِ تخته برای شاگردان که دارد می کند، آن استادیخواند، هرکسی در دانشگاه یک مسئله حل میدرس می

کند، تمامِ اینها از اوّلین و آخرین دارد از کند، آن کسی که نشسته پشتِ لابراتوار دارد اکتشاف میمسئله حل می
تا ! مسئله چیست؟! ، قضیّه چیست؟!کندآید به این آدم سجده میاین جبرائیل می[ و]آید ناحیۀ جبرائیل می

. شودکند مو بر بدنش راست میها فکر میخرده به این حرفواقعاً آدم یک! ایم؟چیزها فکر کرده حال به اینبه
کنیم، فیلم تماشا تلویزیون تماشا می! گذرانیم؟وقتمان را به چه چیزهایی داریم می! رویم؟ما کجا داریم می

چیزهای بیخود، چیزهای [ به]انیم؛ دانم وقت را بگذرنمی! چیست؟[ اینها]، [بینیممی: ]کنیم، فوتبالمی
 [.هیچ ارزشی ندارد]کُن، چیزهایی که تلفوقت

گردی! هایت در تلویزیون دنبالِ توپ میبابا، آن جبرائیل به تو سجده کرده! تو که الآن داری با آن چشم
کند[ تو چه زدی؟! او ]که بازی می« آی، گرفتش! آی زدیم!»گویی:[ دوی دنبالش! ]میرود، میهرجا توپ می

رفته، دویدنش را او کرده، حالش را این دارد ]توپ را[ او گ« ما زدیم!»گویی: ای میزده! تو اصلًا اینجا نشسته
وقت[ توپ را توانی بزنی، ]آنای! تو پشه را هم نمیات نشسته]تو[ در خانه« ما زدیم!»گوید:[ کند! ]میمی

 زدی؟!
ایم. وقتی که امام باقر ایم، از وضعیتِ خودمان غفلت پیدا کردهاز موقعیتِ خودمان غفلت پیدا کرده

مگر اینها »گوییم: کند، میا امام صادق آن روایتِ عجیب را راجع به مراتبِ انسان بیان میالسّلام یعلیه
گفتند! ما در زمانِ حیاتِ خودمان دیدیم؛ ما دیدیم! شد که اینها نمیشود؟! اگر نمیخب چرا نمی« شود؟!می

خیلی پرت باشد، نه! بالأخره در  گفتیم. چنان هم ]برّانی[ هم نیستیم که خلاصه اطلاعاتماندیدیم نمیاگر نمی
شود. از مسائل برّانی ای بالأخره سرمان میای بلد هستیم و چند جملهالناس، یک چندکلمههمان سطحِ اوساط

 نیستیم؛ ما در زمانِ حیاتمان دیدیم.
 گوید: باید حقیقتِ خود را در دنیا به فعلیت برسانی!خدا به انسان می

این حقیقت را باید در این دنیا به مرتبۀ فعلیت »گوید: وقت، این انسان با این وضعیت، خدا میآن



_______________________________________________________________________________________________________ 
18 

)ببینید، من ]توضیح[ مسئله را از ریشه شروع کردم.( این حقیقتِ نهفته در وجودِ آدمی که خدا به « دربیاوری.
صباحی به تو مهلت دادم، چند سالی به تو  تو را در این دنیا آوردم، چند»گوید: عنوانِ استعداد قرار داده، می

مهلت دادم که این حقیقت را به مرتبۀ فعلیت دربیاوری؛ بِشَوی این، بشوی این؛ بِشَوی سلمان، بِشَوی حبیب 
 گوییم ائمّه؛ آنها خب اصلًا حسابشان حسابِ دیگری است، بحثشان جداست.حالا نمی« بن مظاهر.

نید تصور کنید که بروید از سلمان بپرسید و نگوید؟! بگویید! بنده تواشما چه چیزی در عالمِ وجود می
کاری در عالمِ دهم[؛ شما چه چیزی و چهایستم، روزِ قیامت هم ]پاسخ میگویم، پایش هم میاین حرف را می

 خواهید که سلمان نتواند انجام بدهد؟!وجود می
زند ماه را دو کند میانست؟ سلمان یک نگاه میالقمری که پیغمبر کرد، سلمان نتوکنید شقّ شما خیال می

مگر آصِف بَرخیا وزیرِ [. و تکان داد]طوری کرد خاطرِ آنها دستش را هم اینحالا پیغمبر به. کندنصف می
سلمان خورشید و سماوات و کلِّ عرش و فرش ! تواند؟سلمان نمی! حضرتِ سلیمان خورشید را برنگرداند؟

ات هم مثلِ کبک در برف شاگردِ مکتبِ علی باش، کله. طور استمسئله همین! کنمنمیاغراق . گرداندرا برمی
وقت ببینیم نکن، هرجا که حق است آنجا برو، عناد و عصبیت را کنار بگذار، تحجر و جمود را کنار بگذار، آن

 !توانیتوانی یا نمیمی
شده: پنجاه سال، شصت سال، هفتاد سال،  این انسان با این وضعیت در این دنیا آمده، مهلتی به او داده

که در این دنیا آمد یعنی پروندۀ این بسته شد، تمام؛ این یک کند. همینسی سال، چهل سال، ده سال؛ فرق نمی
یکی باید این اوراق را طی بکند و وجودِ جدید و یک خلقِ جدیدی است که برای او حسابی باز شده. یکی

گویم آسان است؛ اگر آسان بود که م گاهی ممکن است مشکل باشد؛ بنده نمیبرود جلو. راه دارد؛ راهش ه
 طور نیست که نشود.همه سلمان بودند. راه دارد، ولی این

 نهاده در انسان، توحید است که انسان باید به حقیقتِ آن برسدودیعتواقعیتِ به
ن واقعیت و حقیقتی را که در خلقت، در تواند برای او آای میاین وجودی که در این دنیا آمد، چه مرتبه

او به ودیعه نهاده شده بود ]برای او منکشف کند؟ و چگونه استعدادش[ فعلیت پیدا کند و به آن واقعیت برسد؟ 
. الله؛ یعنی معرفتِ ذاتیالله، به ذات معرفتمعرفت 1آن واقعیت چیست؟ توحید است؛ یعنی رسیدن به حاقّ 

گردد به همان نقطۀ اش برمیهِ رَجِٰعُونَ﴾ۡ  إِلَي ۡ  ﴿إنَّا لِلَّهِ﴾ که آمد، ﴿إِنَّا[. است]م انتها ببینید، آن ابتدا، آن ه
شود؛ شود، یکی مرتبۀ فعلیت میابتدا. پس نقطۀ ابتدا و انتها هر دو یکی است؛ منتها اسمِ یکی مرتبۀ اجمال می

رسد به شود؛ یعنی مییح ]با اجمال[ یکی میشود، مرتبۀ توضشود و یکی مرتبۀ تفسیر مییکی مرتبۀ ابهام می

                                                      
 حاقّ: حقیقتِ موضوع؛ لُبّ و کُنه و اصلِ هر چیز. )محقق(  1



_______________________________________________________________________________________________________ 
19 

تُ فِيهِ مِن رُّوحِي﴾ است، به آن ﴿روحِي﴾ اشراف پیدا ۡ  رسد به همان حیثیتِ وجودیّه که ﴿نَفَخخود. می
کنیم. الحمدلله خوب است در قرآن یکی ]از این تعبیرها[ آمد! و الّا کند. ما الآن ]صرفاً[ یک تصوراتی میمی

کنند و کردند! همین ﴿روحِي﴾ را ]هم[ دارند به چیزهای دیگر تفسیر میی را هم انکار میالله همین یکخلق
فهمد مطلب چیست. به کنند. ]ولی[ خب بالأخره آن کسی که انصاف داشته باشد، میبه مسائل دیگر حمل می

شود ولیِّ الهی. ارف؛ این میشود انسانِ عشود انسانِ کامل؛ این میکند. این میهمان مرتبۀ ابهام، تفصیل پیدا می
 ولیِّ الهی همین است که نقطۀ مبدأ و نقطۀ منتهای او در مقامِ تفصیل و در مقامِ ابهام یکی شد.

 نتیجۀ غفلت انسان از گوهر نهفته در وجودش، آه و حسرتِ هنگام مرگ است
مانَد. درست مثلِ جمال میسایر افراد، نقطۀ مبدأ و نقطۀ منتهایشان هر دو مبهم است؛ هر دو ]نقطه[ در ا

کنند. برند به یک خانۀ دیگر منتقل میدارند، از داخلِ یک خانه میهمین افراد؛ صندوق را با خودشان برمی
گردند؛ طور میکنند. همینبرند به یک جای دیگر منتقل میدارند، میدوباره این صندوق را از آن خانه برمی

 «بفرمایید ]وقتتان به پایان رسید[!»گوید:  دیگر؛ بعد هم عزرائیل میامروز، هفتۀ دیگر، ماهِ دیگر، سالِ
دانند که در این صندوق چه گوهری است اند ]و[ نمیاش در حالِ حملِ صندوق هستند؛ باز نکردههمه

فقیر کار ببند و ]استفاده[ کن! و استفاده کنند. خب بابا، ]درِ صندوق را باز کن[؛ پول است، پولش را بردار به
دست است، شوی؛ تهیشوی؛ جاهل است، درِ صندوق را باز کن، عالم میاست؛ درِ صندوق را باز کن، غنی می

شود؛ شوی؛ جاهل هستی، درِ صندوق را باز کن، به همۀ معارف چشمت باز مینیاز میدرِ صندوق را باز کن، بی
طور طور بسته است؛ این مردم همینندوق همینشوی. این درِ صناتوان هستی، درِ صندوق را باز کن، توانا می

 کنند!فقط حمّالِ این صندوق هستند! هیچ کاری نمی
گوید، نشیند و آنجا مثلًا سفارش میرود دو ساعت به غروب کنارِ خیابان میفرض کنید آن کسی که می

خندد گوید و میشیند و مینکنند ]و ایشان آنجا[ میمثلًا یک ]چیزی برای خوردن یا سرگرمی[ برایش مهیا می
طرف به طرف، از آنطرف به آنطور حاملِ این صندوق است؛ ]صندوق را[ از اینکند، این همینو حالی می

شود، پرونده دیگر موقعِ بسته شدنش کند؛ تا اینکه یک وقت دیگر مدت تقریباً تمام میطرف حمل میاین
رَتَىٰ عَلَىٰ مَا ۡ  آید. این ﴿يَحَٰسمی 1بِ ٱللَّهِ﴾ۡ  ا فَرَّطتُ فِي جَنرَتَىٰ عَلَىٰ مَۡ  موقع صدای ﴿يَحَٰساست. آن

                                                      
 :153، ص 5. امام شناسی، ج 53( آیه 39زمر ). سوره  1

گفتار ستمگران است در روز قيامت كه( اى حسرت و ندامت براى من بر آنچه من درباره جنب خدا »)
 «ام.كوتاهى كرده



_______________________________________________________________________________________________________ 
20 

است. آنجا هم که در موقعِ سکرات   1بِ ٱللَّهِ﴾ برای روزِ قیامت نیست، برای سکراتۡ  فَرَّطتُ فِي جَن
حال هفهمد تا بموقع میشود، آندفعه چشمش باز میوقتی یک« حال حمّال بودم!آه! من تا به»گوید[: ]می

 شود.موقع برای انسان حاصل میرَتَىٰ﴾ آنۡ  حمّالِ این صندوق بوده، درِ صندوق را باز نکرده. ﴿يَحَٰس
 هر مکتبی که استعدادهای انسان را به فعلیت برساند، مکتب حق است

و رسانَد؛ ما بحث را بحثِ عقلانی پس در مکتبِ عرفان، ما کاری نداریم به اینکه چه مکتبی انسان را می
را به این نقطه برساند، آن مکتب حق است. حالا شما اسمش را  تواند انسانکنیم. آن مکتبی که میمنطقی می
خواهید بگذارید؛ اصلًا اسمش را مکتبِ ولاء بگذارید، اصلًا اسمش را لائیک بگذارید، اصلًا اسمش هرچه می

ید بگذارید؛ ما به اسم کار نداریم. مکتبی که خواهدینی بگذارید، اسمش را کمونیستی بگذارید؛ هرچه میرا بی
شود بتواند شما را از نقطۀ ابهام در تولد، به نقطۀ تفصیل و فعلیت در استعدادهای الهی برساند، آن مکتب می

خورد؛ خیلی از شبهات با درد میهای آینده خیلی بهحق. البتّه این تفسیری که بنده در اینجا کردم، در بحث
خواهد باشد؛ ]اگر[ رسولِ خدا شود. ]اسم[ هرچه میخود برطرف میودبههمین وضعیت خ

خواهد شما را به این راه هدایت کند، حق است؛ ]اگر[ فلان شخص در آن طرفِ دنیا وسلّم میوآلهعلیهاللهصلّی
بت کند. صحبت در این است؛ صحخواهد شما را به این راه هدایت کند، حق است؛ چون دارد هدایت میمی

 رساند.در این است که می
خب همین  2،«فانظُر إلِىٰ ما قالَ وَ لَ تنَظُر إلىٰ مَن قالَ »فرماید: السلام میوقتی که امیرالمؤمنین علیه

 است.
 3مرد آن است که گيرد اندر گوش *** ور نوشته است نقش بر دیوار

« اِ! چرا مخالف است؟!»گویند:[ گویند فلانی ]چنین[ حرفی زده، ]میعرضِ بنده هم همین بود. تا می
مخالف ]با حرف »گویی: خب آقا، بیا گوش بده؛ ]اگر[ حرفِ خلاف بود، بگو اینجایش خلاف است. چرا می

گیری؛ تو در اینجا آمدی در مقابلِ کنی؛ تو داری جبهه می؟ تو داری خودت را محروم می«فلان شخص است[
داری، این صندوق را طور در ابهام نگه میرسی. ]خود[ را همینگونه به جایی[ نمیحق جبهه گرفتی؛ ]این

 کنی. خب بیا بگو! شاید هم او درست بگوید!طور با خودت حمل میهمین
گوید ها! پس شاید آن حرفش این درست می»رسی که:[ ]وقتی راه تعقل را باز کردی، به این نتیجه می

                                                      
 دادن. )محقق( سَکَرات: حال سختِ پایانِ عمر هنگامِ جان  1
 .361. غرر الحکم، ص  2
 .189. گلستان سعدی، ص  3



_______________________________________________________________________________________________________ 
21 

پس... »این « پس شاید آن حرفش هم درست باشد! هم درست باشد! پس شاید آن حرفش هم درست باشد!
ها را کند؛ این روزنهیکی باز میها را یکیکند؛ این قفلکم این دل را باز میآید کمها می« پس... پس...

کند. ولی اگر آمدی بستی، یک قفل زدی، تمام شد! آن یک راهی هم که بود، آن راه هم بسته طور زیاد میهمین
ات را آمدی فقط فکرِ این کردی: چون او گفته درست، بقیّه هرکس بگوید غلط؛ تمام شد! فاتحهشود. اگر می

خواهی صحبت بکن؛ خواهی داد بزن؛ هرچه میبخوان؛ از الآن بدان که دیگر کارت تمام است. حالا هرچه می
ت خوانده شد! تو اخواهی بکنی بکن! تمام شد؛ فاتحهخواهی برای مردم حرف بزن؛ هر کاری میهرچه می

ای هستی، قلبت کشی؛ مردهای هستی که فقط نفس میکنی؛ مردهدیگر از الآن مرده هستی که داری حرکت می
زند. خب یک پمپِ پمپاژ هم بزنید این خبری نیست. فقط این ]قلب[ دارد می 1کند. این کار یوخ!دارد کار می

طور کنند؟ همینکار میگویند مرگِ مغزی دارند و قلب چهیزند! آنهایی که میو، آن هم برایتان میسیدر سی
کند دیگر. این هم همین گردد؛ این کار نمیکند، قلب میکند؛ فقط پمپاژ میگذارند، پمپاژ مییک پمپ می

 کند؛ بسته شده.است. دیگر کار نمی
دم: بنابراین، ]حاصل کنم دیگر فرصتی ]هم[ نباشد و خودِ من هم برای ]ادامۀ مطلب[ خسته شخیال می

وجو کردن و تفحّص کردن از مکتبی ]پرداختیم[ که نقطۀ ابهامِ مطلب[ در جلسۀ امروز به علتِ یافتن و جست
خواهد باشد، باشد؛ این مسئله، مسئلۀ وجودیِ ما را به نقطۀ فعلیت و تفصیل برساند. حالا آن مکتب هرچه می

شویم و در این زمینه اگر سؤالاتی هست، ردِ تفاصیلِ مسئله میشاءالله در جلساتِ دیگر، وااساسی است. ان
 شاءالله در خدمت رفقا هستیم.ان

  
 اللهمَّ صلِّ علیٰ محمّدٍ و آلِ محمّد

                                                      
 ترکی(: نه. )محقق(یوخ )  1


	مکاتب مختلفی مدعی ارشاد به عوالم ربوبی هستند
	ملاحسین‌قلی همدانی، سرسلسلۀ مکتب عرفانی بارز و دارای تفاوت با سایر مکاتب است
	ملاحسین‌قلی همدانی، سرسلسلۀ مکتب عرفانی بارز و دارای تفاوت با سایر مکاتب است
	ملاحسین‌قلی همدانی، سرسلسلۀ مکتب عرفانی بارز و دارای تفاوت با سایر مکاتب است
	آخوند ملاحسین‌قلی همدانی سیصد شاگرد عرفانی تربیت نمود
	تذکر علامۀ طهرانی به حفظ حرمت آیت‌الله بهاری، از بارزترین شاگردان ملاحسین‌قلی همدانی
	تفاوت شیخ محمد بهاری با علمای دیگر، بالاتر از مرتبۀ تقوا یا علوم اصطلاحی بود
	باید به رعایت ادب در قبال ائمه و اولیای الهی بیشتر دقت داشت
	آیت‌الله سید احمد کربلایی از جامع‌ترین شاگردان ملا حسین‌قلی همدانی بود
	جامعیت و سعۀ وجودی آیت‌الله قاضی بر آیت‌الله سید احمد کربلایی ترجیح داشت
	مقدمۀ مطالب بحث

	طرح مسئله: هدف از زندگی چیست؟
	نگاه اولیای الهی به زندگی و هدف آنها، با همۀ مردم کاملاً تفاوت دارد
	اهداف و دل‌خوشی‌های سخیف برخی از عالمان علوم ظاهری
	برتری انسان بر فرشتگان چه بود که باعث سجدۀ ملائکه شد؟
	ویژگی منحصربه‌فردِ انسان، دمیده شدن روح الهی در او بود
	تفاوت روح فرشتگان با روحی که در انسان دمیده شده است
	کلام امام هادی دربارۀ اینکه مرتبۀ امام معصوم و ولیّ خدا قابل فهم و توصیف نیست
	امام معصوم می‌فرماید «ولیّ الهی قابل توصیف نیست» و کلام معصوم خطا ندارد
	فقط کلام چهارده معصوم حجّت است و جاودانگی دارد

	ملائکه حقیقت روحِ الهیِ آدم را فهمیدند و بعد به او سجده کردند
	انسان از گوهر نهفته در وجودش غافل است که به روزمرگی مشغول می‌شود
	خدا به انسان می‌گوید: باید حقیقتِ خود را در دنیا به فعلیت برسانی!
	واقعیتِ به‌‌ودیعت‌نهاده در انسان، توحید است که انسان باید به حقیقتِ آن برسد
	نتیجۀ غفلت انسان از گوهر نهفته در وجودش، آه و حسرتِ هنگام مرگ است
	هر مکتبی که استعدادهای انسان را به فعلیت برساند، مکتب حق است

