وي ايم ومعارف المريد وي ٢ م

. ہوائیس ہوائیس

# امام

جلدا وَل

(عصمت أنبياء وأمّته عليهم السّلام)

تألیف خسرت علاّمه آیّا لندهاج ستید مخرحین طرانی قدّر کالکه نفنهٔ الزکتّ الله الحراليم

# موالعزيز

# إمام شناسى

بحث ما ی نفسیری نلسفی روائی ماریخی اجماعی در بازهٔ امامت در بازهٔ امامت وولایت بطورکلی ؛ در بازهٔ امامت وولایت اُمیلاب دائشه میصرهین الآم

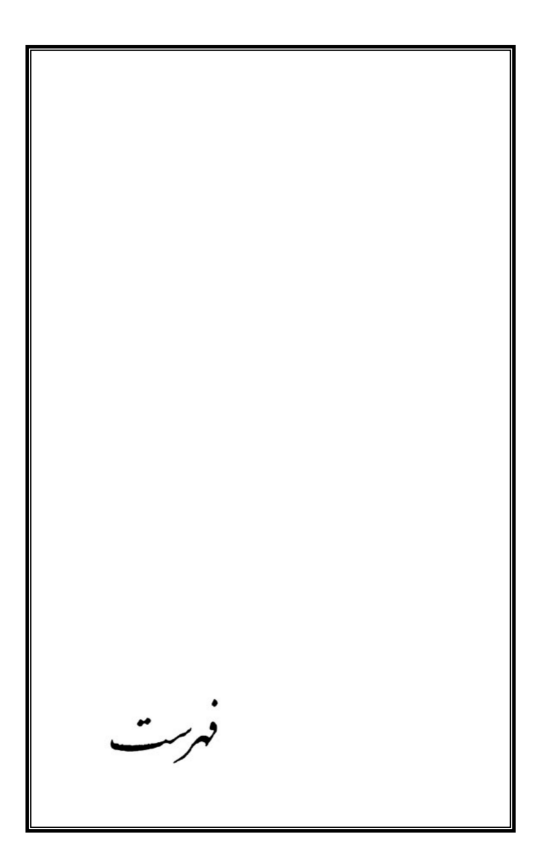
عليجم اجمين بالمفسوس

بسطون درسهای استدلالی علی متنف زاز تلان کیم وروایا دارده از خاصه وعاتمه ؛ دا بجات حتی رفت می

> درپوامون دلایت لگافه المقر سیمقرحبر جستی احمات عفیعند

مرامنب إمامشناسب جدارل وجديم عالس ما مها للسرهضال المتجريترم

جلماً آل شامل عالس روز امّل ماه رمضان تا روز جها ردم ماه:



# أهم مطالب و عناوین برگزیدهٔ جلد اوّل امام شناسی ( عصمت انبیاء و أئمّه علیهم السّلام )

۱ - ضرورت وجود امام معصوم و زنده برای جامعه

٢ - اثبات لزوم عصمت انبياء و ائمّه عليهم السّلام از آيات قرآن و ادلّهٔ عقليّه

۳ - حقیقت و مراحل عصمت و بیان اصل وراثت در عصمت

٤ - لوازم عصمت و عدم منافات آن با اختياري بودن أفعال

٥ - امتيازات بندگان برگزيدهٔ خدا

٦ - معناى امام ، شرائط تحقّق امامت و آثار آن

۷ - ولایت تکوینی امام بر نفوس

۸ - امامت بالاتر از نبوت و اساس تعالیم اسلام است

٩ - هفت مسأله از امهّات مسائل امامت

١٠ - لزوم تبعيّت از اعلم و لزوم أعلميّت امام

١١ - ولايت أميرالمؤمنين از روز اوّل با توحيد خدا و نبوّت رسولالله توأم بوده است

١٢ - برخي از احوالات و مقامات أمير المؤمنين عليه السّلام

۱۳ - افضلیّت أمیرالمؤمنین در جمیع فضائل نفسیّه

١٤ - علَّت مخالفت معاندين با خلافت أميرالمؤمنين عليه السَّلام

|      | فهرست مطالب                                                              |
|------|--------------------------------------------------------------------------|
|      | مقدّمة مؤلّف (١ – ١)                                                     |
| صفحه | عنوان                                                                    |
|      | درس اول ( ۱۹ – ٥ )عصمت انبياء و أئمّه عليهم السّلام                      |
| ٥    | اختلاف اساسی بین شیعه و سنّی                                             |
| ٦    | امام به منزله قلب در پیکر انسان است                                      |
| ٩    | لزوم امام معصوم در جامعه                                                 |
| 1+   | عصمت پیامبران دارای سه مرحله است                                         |
| 11   | عصمت در تلقّی و تبلیغ وحی                                                |
| 17   | عصمت از گناه                                                             |
| 14   | مناظره هشام بن حکم با عمرو بن عبید درباره لزوم وجود امام در جامعه        |
| 17   | گریه تمام موجودات در سوگ شهادت سیّدالشّهداء                              |
|      | درس دوم ( ۲۰ – ۲۱ )                                                      |
|      | بیان اصل وراثت در عصمت                                                   |
| 71   | اصل وراثت از سنن غیر قابل تبدیلی الهی است                                |
|      | پیامبر اکرم مظهر تام و تمام تجلی آن نور الهی است که در باطن آدم ابوالبشر |
| 40   | به ودیعت نهاده شده بود                                                   |
|      | نور الهی و حقیقت محمّدی پس از پیامبـر اکرم به امیـرالمؤمنین و به واسطه   |
| 77   | ایشان به سائر ائمّه طاهرین انتقال یافت                                   |
|      | احادیث راجع به حقیقت نورانیّه پیامبر اکرم به امیرالمؤمنین قبل از خلقت    |
| 77   | حضرت آدم                                                                 |
| 44   | تفسير آيه « ثم اورثنا الكتاب الذين اصطفينا من عبادنا »                   |
|      | مراد از بندگان برگزیده خدا که کتاب الهی به آنان به ارث رسیده ، چه کسانی  |
| ٣١   | هستند                                                                    |

|      | امام شناسی ۱                                                          |
|------|-----------------------------------------------------------------------|
| صفحه | عنوان                                                                 |
| ٣٣   | روایات علمای معروف اهل سنت در مقام امیرالمؤمنین علیهالسّلام           |
| ٣٧   | عزاداری پرندگان و وحوش بر سیدالشهداء علیهالسلام                       |
| ٣٨   | مضامین زیارت سیّد الشّهداء علیهالسّلام در اوّل رجب                    |
|      | درس سوم : (۵۸_۲۲ )                                                    |
|      | در امتیازات بندگان برگزیده خدا :                                      |
| ٤٤   | اخلاص در عمل یگانه وسیله نیل به کمال مطلوب است                        |
|      | خصوصیّات مخلصین در قرآن کریم: الف- عجز شیطان از اغوای آنها-           |
| ٤٥   | ب- قدرت بر ستایش ذات مقدّس الهی بدانسان که شایسته اوست                |
| ٤٦   | عدم منافات این مقام با جمله « ما عرفناک حق معرفتک »                   |
| ٤٧   | معافیّت از سؤال و حساب و حشر و عرض و کتاب و میزان                     |
| ٤٨   | پاداش و جزای مخلصین در مقابل عمل نبوده و بی حد و حصر است              |
| ٤٩   | مقام خلوص ذاتی مساوی است با مصونیّت از گناه به حفظ و صیانت الهی       |
|      | استفاده تمام مراتب سه گانهٔ عصمت برای پیام آوران الهی از آیهٔ مبارکه- |
| ٤٩   | « عالم الغيب فلا يُطهر على غيبَه احداً الآ من ارتضى من رسول »         |
| ٥٢   | در احوالات حضرت فاطمه بنت اسد مادر امیرالمؤمنین علیه السّلام          |
| ٥٤   | كيفيّت تولّد اميرالـمؤمنين عليهالسّلام در خانه كعبه                   |
|      | درس چهارم ( ۷٦ _٦١)                                                   |
|      | لزوم عصمت انبياء ائمّه عليه السّلام :                                 |
| 71   | صفات معتدلة انسان                                                     |
|      | مقرّبان درگاه الهی در اثر برخورداری از یک نوع علم و بینش مخصوص ریشه   |
| 77   | رذائل و مفاسد را در وجود خود نابود کردهاند                            |
| ٦٧   | استفاده عصمت مقرّبان خدا از مجموع سه آیه قرآن                         |

|           | فهرست مطالب                                                                |
|-----------|----------------------------------------------------------------------------|
| صفحه      | عنوان                                                                      |
| ٦٨        | تربیت امیرالـمؤمنین علیهالسّلام در دوران کودکی منزله رسول اکرم             |
| ٧١        | نسبت اميرالـمؤمنين به پيامبر اكرم                                          |
| ٧٤        | اعتراض حضرت فاطمه سلام الله عليها به سكوت امير المؤمنين و پاسخ آن حضرت     |
|           | درس پنجم ( ۱۰۰–۷۹)                                                         |
|           | عصمت امری موهبتی است                                                       |
| <b>V9</b> | قوّه عصمت در معصومین در همه حال حاکم بر وجود آنان است                      |
| ۸١        | استشهاد به آیات دیگر از قرآن کریم در اثبات عصمت انبیاء                     |
| ۸۱        | اميرالمؤمنين عليهالسلام حائز مقام عصمتاند                                  |
| ٨٤        | آیه انذار و حدیث عشیره                                                     |
| ۸٧        | صحّت اسناد حدیث عشیره                                                      |
| 9+        | حدیث عشیره در میان مستشرقین                                                |
| 94        | جنایات طبری در نقل حدیث عشیره                                              |
| 90        | ولايت اميرالـمؤمنين از روز اوّل با توحيد خدا و نبوّت رسول توأم بوده است    |
| 97        | امیرالـمؤمنین علیهالسّلام در مقام مراحل رسالت یار و مددکار پیامبر اکرم بود |
|           | درس ششم (۱۲۵–۱۰۳)                                                          |
|           | عصمت انبیاء منافاتی با اختیاری بودن افعال آنان ندارد .                     |
| 1.4       | عصمت انبیاء از راه تـمامیّت حجّت از طرف خدا                                |
| 1+8       | اثبات عصمت از آیهای دیگر از قرآن کریم                                      |
| 1.0       | ملکه عصم موجب اضطراری بودن افعال نمی شود                                   |
| 1.4       | افضليّت انبياء بواسطه اختيارى بودن افعال آنهاست                            |
| 1.4       | آفرینش عبارتست از ظهور، نه تولّد و خروج                                    |
| 1+A       | اساس عالم هستی بر اختلاف موجودات بنا شده است                               |

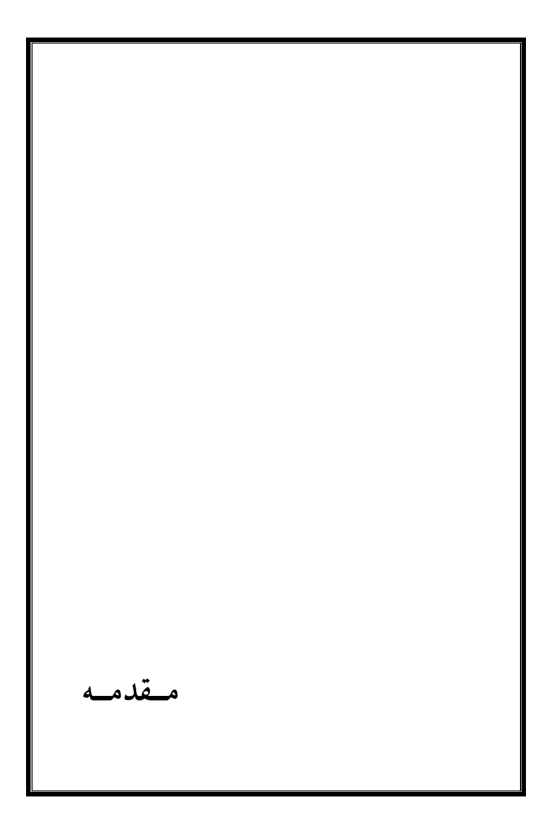
|      | امام شناسی (۱)                                                                      |
|------|-------------------------------------------------------------------------------------|
| صفحه | عنوان                                                                               |
| 11+  | تـمام موجوداتی که حامل قوّه و استعدادند متحرّک سوی کمال می باشند                    |
| 111  | کمال هر موجود، فعلیّت استعدادهای همان موجود است                                     |
| 117  | انتظار خداوند و عالم هستی از هر فرد کمال مطلوب اوست نه کمال غیر او                  |
| 114  | پیغمبران درتـمام افعالخود، چه معجزه وچهغیرآن دارای علم و اختیار بودهاند             |
| 117  | اثبات عصمت اميرالمؤمنين از راه اتّحاد نفس او با نفس رسول الله                       |
| 114  | داستان لیلة السمبیت و ایثار و فداکاری امیرالسؤمنین نسبت به رسول الله                |
| 177  | خون چکیده از پای علی در هجرت به مدینه                                               |
| 174  | افتخار خدا به ملائکه در ایثار علی جان خود را به رسول الله                           |
|      | درس هفتم (۱۲۰–۱۲۷)                                                                  |
|      | منصب امامت از نبوّت بالاتر است                                                      |
|      | معنای امام در آیهٔ شریفه « و اذا بتلی ابراهیم ربّه بکلمات فاتَمَّهـنَّ قـال انـــی  |
| 177  | جاعلك للناس اماماً»                                                                 |
| 141  | تفسير آية مباركه: « وجعلنا منهم ائمّه يهدون بامرنالـمّاصبروا وكانوا بآياتنا يوقنون» |
| 144  | هدایت موجودات بدست امام است                                                         |
| 140  | تـحقّق اميرالـمؤمنين به مقام امامت و ولايت                                          |
| ١٣٦  | حدیث آنس راجع به ولایت امیرالـمؤمنین                                                |
| ۱۳۸  | مكر و آزار قريش به اميرالـمؤمنين                                                    |
|      | درس هشتم : (۱۲۰–۱۶۳ )                                                               |
|      | ولایت تکوینی امام به اذن خدا بر نفوس سعداء و اشقیاء                                 |
| 122  | مقام امامت اشرف از نبوّت است                                                        |
| 120  | معنای امام                                                                          |
| 127  | در امام باید قوّه ملکوتیّه نسبت به امور باشد                                        |

|      | فهرست مطالب                                                                |
|------|----------------------------------------------------------------------------|
| صفحه | عنوان                                                                      |
|      | تفسير آيه كريمه« يوم ندعوا كل اناس بامامهم فمن اوتى كتابه بيمينه فاولئك    |
|      | يفرؤن كتابهم ولا يظلمون فتيلاً و من كان في هذه اعمى فهو في الآخره اعمى     |
| 127  | و اضل سبيلاً»                                                              |
| 181  | معنای روایات وارده بر اینکه علی قسمت کننده بهشت و جهنّم است                |
| 101  | معنای «وسیله» در روایت پیامبر اکرم                                         |
| 101  | اشعار سیّد حِمیری و دعبل خزائی با اشاره به روایت علی قسیم البجنّه و النّار |
|      | درس نهم : ( ۱۷٦–۱۲۳ )                                                      |
|      | در معنى ولايت تكويني :                                                     |
| 178  | میزان جزا و پاداش، ملکوت اعمال است نه ظاهر آنها                            |
| 170  | تحقیق در معنای صراط                                                        |
| 179  | روايت «لايجوز احدٌ الصراط الآ من كتب له على الـجواز» به طرق مـختلف         |
| 14+  | توضیح معنای روایت فوق                                                      |
| ۱۷٤  | روایت «لایجوز احد الصراط» در اشعار سیّد حِمْیَری                           |
|      | درس دهم : (۱۹۷–۱۷۸ )                                                       |
|      | لزوم امام زنده برای تمتّع دلها                                             |
| 174  | شمول و عموم اصل علّیت و معلولیّت در نظام هستی                              |
| 14+  | تأثیر مـجالست در انسان                                                     |
| 141  | قلب امام كانون افاضه علوم است                                              |
| 144  | شیعه اساس تعالیم اسلام را بر امامت میداند                                  |
| ۱۸۳  | شیعه دارای ملاطفت و رقّت و ملایمت است                                      |
| ۱۸۳  | بهشت تـجلّی صفات و اعمال است                                               |
| 115  | حقیقت نهرهای جاری در بهشت                                                  |

|      | امام شناسی (۱)                                                  |
|------|-----------------------------------------------------------------|
| صفحه | عنوان                                                           |
| 1/0  | نهرهای چهارگانه جاری در بهشت، نهر آب                            |
| ۱۸٦  | نهرهای شیر، نهرهای شراب                                         |
| ١٨٨  | نهرهای عسل تصفیه شده                                            |
| ١٨٨  | نهر زنجبیل و چشمه کافور                                         |
| 1/4  | چشمه تسنیم از زیر پای امیرالمؤمنین جاری است                     |
| 1/4  | ساقى حوض كوثر                                                   |
| 198  | اشعار سیّد، حِمْیَری درباره حوض کوثر و ساقی آن                  |
|      | درس یازدهم: (۲۱۵–۱۹۸)                                           |
|      | معنای وحی خیرات به ائمّه:                                       |
| 199  | معنای وحی تکوینی                                                |
| 7.1  | وحى خيرات به امامان                                             |
| 7.4  | شرط تحقق امامت، عبور امام از هستی خود و تحقّق به هستی خداست     |
| 4.5  | قيام جناب زيد بن على بن الحسين بدون دستور امام بوده است         |
| 7.7  | حرکت و سکون امام هر دو صحیح است                                 |
| Y•A  | روایات درباره اتّحاد نفس رسول اکرم با نفس امیرالـمؤمنین         |
| 711  | خصال موجوده در امیرالـمؤمنین                                    |
|      | شبههای که خصوصیّات موجوده در مقام ولایت را منافی با قدرت خداوند |
| 714  | می پندار د                                                      |
|      | درس دوازدهم : (۲۳۲-۲۱۷)                                         |
|      | لازمهٔ عصمت هدایت به حق است                                     |
| *17  | لزوم پیروی از حق                                                |

|      | فهرست مطالب                                                            |
|------|------------------------------------------------------------------------|
| صفحه | عنوان                                                                  |
|      | لزوم پیروی از امام معصوم مبنی بر اصل لزوم متابعت از حقّ است و تفسیر    |
| 777  | آيه أفمن يهدى الى الحقّ                                                |
| 777  | روایت ابن عباس در معیّت ،علی با حق و حق با علی                         |
| 74.  | علّت مخالفت معاندين با خلافت اميرالـمؤمنين                             |
| 741  | اعتراف عُمَر به مقام امیرالـمؤمنین در روایات اهل سنّت                  |
|      | درس سیزدهم :(۲۵۵ _۲۳۵)                                                 |
|      | معنای هدایت ائمّه و شرایطی که هدایت کنندهٔ به سوی حقّ باید دارا باشد . |
| 740  | منظور از هدایت به حق چیست                                              |
| 747  | امام باید هدایت به حق یافته باشد و در آن سه شرط است                    |
| 747  | تفسير آيةولا ينال عهدى الظالمين                                        |
| 747  | هفت مسئله از اُمهَات مسائل امامت                                       |
| 727  | افضلیّت امیرالـمؤمنین در جمع فضائل نفسی                                |
| 754  | روايات علىً خيرُ البشر                                                 |
| 722  | روایات معراجیه دالّه بر ولایت امیرالـمؤمنین                            |
| 720  | بيانات جبرئيل بصورت دحيه راجع به ولايت اميرالـمؤمنين                   |
| 727  | مسائل هفتگانه امامت در امیرالـمؤمنین مـتحقّق بود                       |
| 757  | اظهار ندامت ابوبكر از خلافت                                            |
| 759  | پنج ایراد بر خطبه ابوبکر                                               |
| 707  | تأسف ابوبكر هنگام مرگ بر نُه چيز                                       |
|      | درس چهاردهم : (۲۷۵_۲۷۵)                                                |
|      | لزوم تبعیّت از اعلم                                                    |
| 700  | بقاء منصب امامت از ذریّه حضرت ابراهیم تا روز قیامت                     |

|      | امام شناسی (۱)                                                     |
|------|--------------------------------------------------------------------|
| صفحه | عنوان                                                              |
| YON  | تحقیق در معنای کلمه لا اله الا الله                                |
| 47.  | امام باید از تـمام افراد امّت عالـم تر باشد                        |
|      | عاقبت امر هر امتّی که حکومت خود را بدست کسی غیر از عالـمترین افراد |
| 777  | خود بسپارد تباهی است                                               |
| 774  | اميرالمؤمنين اعلم بودهاند                                          |
| 470  | اعتراف عُمَر به اعلميّت اميرالـمؤمنين                              |
|      | تأسف ابن عباس از اینکه هنگام رحلت رسول الله از آوردن صحیفه برای    |
| 779  | ایشان مانع شدند                                                    |
| **   | مانع شدن عمر از آوردن کاغذ و دوات برای رسول الله                   |



# مفتته

جمعه التحق الترجير خمسه لايزاله رئيس ، تناهم محنق خدلد عرّد بولم م كه بريس محكت بالغرصي معلم آذرش را لز محمّ عسدَم بوجود آدد ؟ وبلي معتق طبّس نود دله ميان آن عوالم ، بن آدم را بجامتيت نطق عقل ويحكس بركرند ؟ وبراين مهس بزند تجلف متمه درمول نود .

مُوكَ يَكُونُ مِنْ مُكَالِّكُ مُنَا بَيْ أَذَمَ وَحَلْنَاصُمْ فِي الْفَرِّرَالْجَسْدِ وَرَزْقِنَاهُمْ مِنَ الطَّيِّارَةِ وَفَتْنَلْنَاهُمْ عَلَى كَشِيرِيَّنْ خَلَقْنَا تَغْضِيلًا

و در دد غیرمحددد ) د نحیت داکرام غیرمصور ، کرد اکن را هران ترکهت به با برانز کهنن لوارمحسد لرزدی ، نور پرزدغ ایک در نیان را در دل هامرازاد بشر متبتی غوده ؛ کشعل توحید دولا بت را در کایون جانها برا فروخند ؛ تا بشرِ مصحبِ نفس هیراه نا ، دّده که تعماد بی صّرهبراد را درراه محکس لزشق متکن کند ،

فَا صَّدَ حَدِثَ فَا مِنْ البَيْنِ مُحَتَّ لِبُنِ عُبْدِاهُ ووَّى لَرُكُمْ رَدُولُولُولُولُولُولُولُولُولُولُو عَلَى آبُنِ أَسِيكَالِبِ صَوَلِت دَرَعِلِهَا كَدَ مَا مَلانَ لَواء عَمَدَ وَمَا زَلَنَ ثَمَامَ ثَنَامَت كَبَرِئِ تَنْهُ و أَعَتَ مُعَصَمِّنِ لَا يَهِ بَقِيْرِسِ فَى الأَرْضِينَ عِسَّمَا لِلْطُورِ الْعَسِكُمَّى عَزَارِ مِنْ لَهُ وَحَدِثْمُونِ كُمْ مُولِمْ مَا يَرَ أَلِمَاء الْهَيْدِ : جَالَيْد وَجِلَالَيْد ؟ و أَبَابِ كَالِمَ الْوَلِد أَصَيْبَ و وا مرّبت ، ومراً في كراريّ ، وطفارعين وررّ في في العرز ، وواسطُ في ورّال ور ارا برها كل دود ، وما هياست الكانية وده لذ .

در ولایت کونیتی، آئید تام نارجال لاک سوسطال لادر ؛ درگوا درخت کونیف ند لویت برهالم مایوی ؛ در ولایت تشریعتی ، درشرامیه و آبنخوار ایهام ، و آخِن الحام لذ مصدر تشریع بیشائق بوده ارد .

اد آنجائی کمند الاست ودلایت اد در مترین می حیا ست ؛ واثن خت این وانفیت ، تام میک به تام میک با تام میک به تام میک باد تا

دا خدادند تباک د تعالی براین خرات گذار به در روزها رما ، بداریف بیرار رصید و نود د میک هجری قبری به با جعر لوز آخلاء بدها درادان ایا ، بحث وگفار دربراران مملهٔ الاست دولات قرار گرد .

و بنا براین مشد کم بنا رکھند آیات قرآن بوده ؛ دبوار مختیت برخیرج نسبت برا ردان عا مرملک، لذفت خَدل مرتفاده موده ، له: ردایات و تدایخ عاکمه نفل بود ؛ دیز ردایات خاصّه نیز ا جالاً مورد محتفاده قرارگرد .

بین تصریب کم یکندهٔ کامل لزاین کندرا در یکاه رین مقدانم بابان برانم ا و له ماه رینان مرستد ، و باکد هرروز بنو ممتونی د کامل ، گفت و کشت میشد مینکرمبیر لرز مرش ( کیمشنم ) از آنج مورد نظر بود بیان نشد

از الطاف شند برورد کار لطف آنکه در ایناه رضا بزیونی ما ما کوده آنا الله کفت از در الدور می از آدود می از در الدور کارد آدود می در می در می بردم از تعقیب این صوح گذفت و از گوادر می الماست - البتر بطورس و رسب - محردم بودم ؛ آیا باز الطاف سخته خد ما دند توجیل در ماه مبارک رسان کیمرار کوصد داورد می می می از این از الطاف سخته خد دارد می در در در این این داد الدوادیم و در می از این در این این داد الدوادیم و در می از این می در در نظر بود گفت شد و در می در می از این می در در نظر بود گفت شد و در می در

اسیداند خدلدند جندآیمانش ، توسین بحث رتجرر بقیدا کاش را عابت فرا به بمجر و آد لهگاهرین . تا م این را حدید در حددد دولرده مجلّد خواحدث در مقرب ها را مام شناسی ل

بعيرت الرائد تقت يم سيكود .

تام این باحث رحددد دولرده نیکه خواهدت کرفتمت هار امام شناسی ا ر دوره علوم ومعارف اسلام تشکیل رهه ؛ دیصریت درس حان تردین دخربرتود که مجرهٔ دجر دود میکصد و هشتا د درس خواهدشد

وجن این فروس در حقوقیات امام وثرانط رهبر درماست و موس : ولزدم

معست دراً نم طاهر سلام ارعلهم جمین قرار کید ؟ درخن از ترانط بوت و ارد محمت دراً نم طاهر برادن از برادن از برادن آن بی نازوده به درخاص برا بران براخ شرخ از دربر کردن به وارا از بحد متعلی دیردادن آن بی نازوده به درخاص خدادا می سازوده به در این بود به در این بوده به در درخ و برادن آن بی نازوده به در درخاص خدادا می سازود که دراین بوت به درخاص به درخاص خدادا می درخاص به درخ

بسم الله الرّحمن الرّحيم . حمد لايزالى و سپاس نامتناهى مختص ّخداونـد عزّوجـل ّ است كه بر اساس حكمت بالغهٔ خود ، عالم آفرينش را از كَتم عَـدَم بوجـود آورد ؛ و بـه لبـاس هستى ملبّس نمود.

و از میان آن عوالم ، بنی آدم را به جامعیّت منطق عقل واحساس بـرگزیـد ؛ و برایـن اساس به شرف تکلیف متعهّد و مسئول نمود .

وَ لَقَدْ كُرَّمْنَا بَنى آدَمَ وَ حَمَلْنَاهُمْ فِى الْبَرِّ وَ الْبَحْرِ وَ رَزَقْنَاهُمْ مِنَ الطَّيِّبَاتِ وَ فَضَّلْنَاهُمْ عَلَى كَثِير مِمَّنْ خَلَقْنَا تَفْضِيلاً

و درود غیرمحدود ، وتحیّت و إکرام غیرمحصور ، از آن راهبران تربیت بشری است که با برافراشتن لِوای حمد ایزدی ، نور پرفروغ ایمان وایقان را در دلهای افراد بشر متجلّی نمودند ؛ و مشعل توحید و ولایت را درکانون جانها برافروختند ؛ تا بشر صاحِب نفس هیولائی ، و قوّه و استعداد بیحد و جدار را در راه تمکین از حق متمکّن کنند.

خاصّه حضرت خاتم النّبيين مُحَمَّد بْن عَبْدِالله و وصى گرامش سيّد الوصيّين عَلِى بن أبي طالب صلوات الله عليهما كه حاملان لواء حمد وحائزان مقام شفاعت كبرى هستندو أَنْمَه معصومين لاسيّما بقيّةالله في الأرضين حجّة ابن الحسن العسكري عجّل الله تعالى فرجه الشريف كه مظهرتامة أسماء الهيّه ؛ جماليّه وجلاليّة ؛ و آيات كاملة انواراحديّت و واحديّت ، ومرآئي كبراى حقّ ، وخلفاى عينى بارى تعالى شأنه العزيز، و واسطة فيض و اشراق نور ازلى بر هياكل وجود ، و ماهيّات امكانيّه بودهاند.

در ولايت تكوينيّه ، آئينهٔ تمام نماى جمال السهى وجلال ايـزدى ؛ و لؤلـؤ درخشان مُفيضِ نور احديّت برعالم ماسِوَى ؛ و در ولايت تشريعيّه ؛ ودرشريعه وآبشخوارِ الــهام ،وآخِـنَـِ احكام از مصدر تشريع و حقائق بودهاند.

از آنجائیکه مسئلهٔ امامت و ولایت از مهمترین مسائل حیاتی است ؛ و باشناخت این واقعیّت ، تمام جهات استعدادیّه انسان درمدارج ومعارج کمال رشد ونمو می کند؛ وبا عدم شناخت و پیروی نکردن از اینحقیقت استعدادها وقابلیّتها همه درمسیرانحرافقرار گرفته ، و در لجنزار عَفِن مادیّات و شهوات مضمحل و منعدم می شود؛

لذا خداوندتبارک و تعالی بر این حقیر منّت گذارد تا در روزهای ماه مبارک رمضان یکهزار و سیصد و نود و یک هجریّه قمریّه ، با جمعی از أخِلاّء روحانی و برادران ایمانی ، بحث و گفتار در پیرامون مسألهٔ امامت و ولایت قرار گیرد .

### مقدّمة مؤلف

و بنابراین شد که مبنای بحث آیات قرآن بوده ؛ و برای اهمیّت موضوع نسبت به برادران عامهٔ مسلک ، از فن جَدَل استفاده نموده ، از روایات و تواریخ عامّه نقل شود ؛ و نیز روایات خاصّه نیزاجمالاً مورداستفاده قرارگیرد.

چنین تصور می شد که یکدورهٔ کامل از ایس بحث را در یکماه رمضان می توانیم به پایان برسانیم ؛ ولی ماه رمضان سپری شد ، و با آنکه هر روز به نحومستوفی و کامل گفتگو و بحث می شد معذلک بیش از سُدس (یک ششم) از آنچه مورد نظر بود بیان نشد.

از الطاف سَنیّهٔ پـروردگـار لطیـف آنکـه در ایـن مـاه رمضـان نـیز توفیـق شـامل حـال نموده تا مذاکرات بحثی را در منزل نوشته و در مجموعهای گرد آوردم.

مدّت چهار سال از تعقیب این موضوع گذشت و ازگردآوری مسائل امامت - البتّه بطور مسلسل و مرتّب ـ محروم بودم ؛ تا باز الطاف خفیهٔ خداوند عزّوجل در ماه مبارک رمضان یکهزار و سیصد و نود و پنج شامل ، و روزها را با عزیزان ایمانی و اخوان روحانی؛ دنبالهٔ بحث سابق را ادامه دادیم.

و تا آخر ماه یک سُدس (یک ششم) دیگر از بحثها گفته و نوشته شد .

و در نتیجه مجموعاً در این دو ماه رمضان یک ثلث (یکسوم) از آنچه مــورد نظـر بـود گفته و نوشته شد.

و اینک مجموع نوشته ها که در چهار مجلّد گردآوری شده است ؛ برای مطالعهٔ ارباب نظر و صاحبات بصیرت ارائه و تقدیم می گردد.

امی د آنک مخداوند جلّت اسمائه ، توفیق بحث و تحریر بقیهٔ ابحاث را عنایت فرماید ؛ بحمّد و آله الطّاهرین.

تمام این مباحث درحدود دوازده مجلّد خواهد شد که قسمتهای امام شناسی را از دوره علوم و معارف اسلام تشکیل می دهد ؛ و به صورت درسهائی تدوین و تحریرمی شود که مجموعاً در حدود یکصدوهشتاد درس خواهد شد.

و چون این دروس در خصوصیّات امام و شرائطی رهبری و زعامت و حکومت؛ و لزوم عصمت در أئمّهٔ طاهرین سلامالله علیهم اجمعین قرار میگیرد؛ در ضمن ازشرائط نبوّت ولزوم عصمت وآثار وخواص پیامبران نیزبحث وگفتگومیشود ؛ در حقیقت ، این بحث بحث بحث کامل وشاملی است که بحث در نبوّت عامّه را نیز در بر گرفته؛ و ما را از بحث استقلالی در پیرامون آن بی نیاز نموده است.

خدا را سپاسگزاریم که این موهبت را عنایت فرمود که در این بحوث بقدر وُسع؛ در حدود ظرفیّت ناچیز وحقیرخود کوشا باشیم؛ وآنچه از ابحاث ومطالعات و دراسات و مذاکرات بوده است؛ برایگان در طبق اخلاص نهاده، و در مرآی و منظر برادران و همنوعان خود قرار دهیم؛

فَلِله الْحَمْدُ وَ لَهُ الشُّكْرُ وَ ءَاخِرُ دَعْوَانَا أَنِ الْحَمْدُ لِله رَبِّ الْعَالَمِينَ؛ و صلَّى الله عَلَى مُحَمَّدِ وآلهِ الطَّاهرينَ

سيّد محمّد حسين حسيني طهراني

درس اول درعصمت انبياء و ائمه عليهم السلام



# درس اوَّل بسم الله الرّحـمن الرّحيم

و صلّى الله على محمّد و آله الطّاهرين و لعنة الله على اعدائهم اجمعين من الآن الى قيام يوم الدين و لا حول و لا قورة الا بالله العلى العظيم.

## قال الله الحكيم في كتابه الكريم:

كانَ الناسُ أُمَّةً واحِدةً فَبَعَثَ اللّهُ النَبِيِّيْنَ مُبَشِّرِيْنَ وَ مُنْذِرِيْنَ وَ أَنْزِلَ مَعَهُمُ الْكِتَابَ بِالْحَقَّ لِيَحْكُم بَيْنَ الناسِ فيمَا اخْتَلَفُوا فيهِ وَ ما اخْتَلَفَ فيهِ إلاَّ اللّهُ اللّذِيْنَ الْحَقَّ لِيَحْكُم بَيْنَ الناسِ فيمَا اخْتَلَفُوا فيهِ وَ ما اخْتَلَفَ فيهِ إلاَّ اللّذِيْنَ الْحَقُ بَيْنَهُم فَهَدى اللّهُ اللّذِيْنَ آمَنُوا لِما اخْتَلَفُوا فيهِ مِنَ الْحَقِّ بإذْنهِ والله يَهْدِى مَنْ يَشاء لله الله صراط مُسْتَقِيْم

بين شيعه و سنى اختلاف فقط در مسئله ولايت است.

اصل اختلاف شیعه و سُنّی

شیعه می گوید امام باید معصوم باشد و از جانب خدا منصوب گردد، سنّیان می گویند عصمت از شرائط امام نیست و مردم می توانند برای خود امامی را اختیار کنند و ازاوییر وی نمایند.

بقیهٔ مسائلی که مورد اختلاف بین این دو گروه است همه تابع این مسأله بوده واز فروعات این اصل بشمارمی رود؛ و روی زمینهٔ اختلافی که دراین اصل به میان آمده است در آن فروعات نیز اختلافاتی قهراً پیدا شده است ، بطوریکه اگر در این اصل اختلاف از میان برخیزد و این دوفرقه دارای مرام و مذهبی واحد گردند ، بقیه فروع نیزخود بخود به پیروی و به تبع این اصل اختلافات خود رارها نموده و متحد خواهند شد.

١\_ سوره بقره: ٢ - آية ٢١٣

ما به یاری خدا و استمداد از روح پاکان و اولیای خدا در این روزها اصل ایس مساله رابررسی مینمائیموازروی کتاب خداونصوص صریحهای کهازحضرت رسول و و و ارد شده است شرائط امام را بیان میکنیم بحویه و و و و و که و و و و و برای توضیح این معنی قبل ازاستدلال به آیه فوق که در مطلع سخن ذکر شد شاهد و مثالی را از باب مقدمه ذکر میکنیم.

در بدن انسان دستگاههای مختلف و متنوعی وجـوددارد کـه هـر یـک در انجـام وظیفـهای مختـص بـه خـود مشغـول فعالیت است .

امام بمنزلهقلب در

پیکرانسان چشم برای دیدن و گوش برای شنیدن و بینی برای تنفس و بوئیدن و زبان برای چشم برای دیدن و داه بوئیدن و زبان برای چشیدن و دست و پیا برای اخیذ نمودن و راه رفتن است هر یک از این اعضاء در انجام وظیفهٔ خود ساعی و کوشاست ولی نیروی خود را از نقطه نظر حیات مادی از قلب می گیرد.

قلب خون را به تمام اعضاء و جوارح میرساند و در هر لحظه بدانها حیات نوینی می دهد و خون تازه به وسیله ارسال قلب آنها را زنده و با نشاط نگاه می دارد، بطوریکه اگر در یک لحظه قلب متوقف گردد و از سرکشی و سرپرستی خود باز ایستد این اعضاء زنده و شاداب به صورت مرده و کدر درآمده تمام خواص خود را از دست می دهند.

چشم نمی بیند ، گوش نمی شنود ، دست حرکت ندارد ، پا نیز مرده و بی حس می گردد .

بنابراین فائدهٔ قلب همان عنوان سرپرستی و زعامت و ایصال حیات به ایس اعضاء تحت حیطهٔ اوست ، کسی نمی تواند بگوید ما به قلب نیاز نداریم زیرا از قلب کاری ساخته نیست ، نه می بیند و نه می شنود و نه سخن می گوید و نه می نویسد و نه و نه و نه و . . .

ما چشم داریم و با چشم می بینیم، و گوش داریم و با گوش می شنویم، و زبان داریم و با او می گوئیم، و دست داریم و با او می نویسیم.

این سخن بی جا و غلط است چـون چشـم بـدون قلـب وگـوش بـدون قلـب و زبان بدون قلب مرده و صفر است ، آن بینائی کـه در چشـم ، و شـنوائی کـه درگـوش است به علت نیروی قلب است . چشم در هرآن مواجه با هزاران آفت و فسـاد خارجی

درعصمت انبياء درس اوّل

است وهمچنین گوش وسایر اعضاء، چون مرتباً قلب از مراقبت خود دریغ ننموده و دائما خون به عنوان غذا و دوا و دافع دشمنان خارجی و عوامل موجب فساد و میکربهای مهلکه می فرستد.

لذا چشم و گوش درتحت ولایت سلطان قلب زنده وپایندهاند قلب دستگاه معدل و تنظیم کننده قوا و حیات بخشندهٔ اعضای انسان است.

و امّا از نقطه نظر معنی، مغز و دسـتگاه مفکّـره منظّـم کننـده ایـن قـوا و اعضـاء میباشد ،

چشم فقط می بیند یعنی دراثرانعکاس نور ، صورتی از شیئی مرئی در حدیبیه و عدسی چشم منعکس می گردد ، اما این صورت چیست وبا او چکار باید کرد ، این وظیفه چشم نیست ، این کار مغز است که این صورت را گرفته و روی او حساب می کند و از این صورت بهر مورداری می نماید .

و لذا کسانیکه مستشدهاند یا بی هوش و یا دیوانه گشتهاند در چشم آنان نقصانی به وجود نیامده است چشم کاملاًسالم ودرمنعکس نمودن شعاع و پدیدار نمودن صورت مرئی بسیار صحیح وبجا کارمی کندولی چون دستگاه مغزومفکره از کارخود دست کشیده و به وظیفهٔ خود عمل نمی کند.سلسلهٔ اعصاب این صورت را که به مغز تحویل می دهند مغزنمی تواند آن را بشناسد و آن را در محل خود اعمال کند.

لذا دیده می شود که شخص مستخواهر و مادر خود را به جای عیال خود می گیرد و در صدد تعین به آنان برمی آید؛ در معبر عام لخت و عریان حرکت می کند و نمی تواند تشخیص دهد که صورت معبری راکه سابقا درقوای ذهنیهٔ خود محفوظ داشته است با این صورت معبر فعلی تطبیق کندوسیس حکم به عدم جواز حرکت در حالت عریان بودن در معبر نماید.

شخص مست ، هرزه می گوید ، عربده می کشد ، در نزد بزرگان کارهای سخیف و ناروا می کند، از خوردن کثافات و خبائث دریغ ندارد و از جنایات خودداری نمی کند، با آن که قوای سامعه و ذائقه و لامسه او کار خود را انجام می دهد، لکن چون دستگاه کنترل و تنظیم مغز خراب شده است لذا نه تنها نمی تواند از این چشم بیناو گوش شنوا و دست توانا بهره برداری کند بلکه به عکس آنان را در راه هلاکت و فساد مصرف نموده و به و سیلهٔ آنان تیشه به اصل شاخ و بن هستی خود می زند .

بنابراین وجود دستگاه مغز نیز برای استخدام این اعضاء و جوارح و به کار بستن هریک از آنان درموقع لزوم و تطبیق صورحاصله با صور محفوظهٔ سابقه واحکام صحیحهٔ مترتبه بر آنست ، بطوریکه در شخص مجنون که قوای عاقله خود را از دست داده است هیچ نتیجهٔ صحیحی از دیدار و گفتار و کردار او مترتب نمی شود.

از انسان بگذریم در حیوانات نیز قلب و مغز وجود دارد و بدون آن هیچ حیوانی حتی حیوانات تک سلولی نمی توانند به وظیفه خود ادامه دهند وبرای ادامهٔ حیات و زندگی خود در تلاش باشند.

در جمادات نیز آنچه آنها را در تحت خاصیت و کیفیّت واحد قرار می دهد، و راسم و حدت آنان است همان روح و نفس واحدی است که در آنان ساری و جاری بوده و بهمین علّت دارای خاصیّت واحد بوده و اثرات واحدی از آنان مشهود است.

اتفاقاً در فن تکنیک و ماشین سازی از این موضوع استفاده نموده و با ایجاد دستگاههای تنظیم کننده و معدله توانستهاند حرکت چرخها و موتورها را تنظیم کنند.

ساعت را که کوک می کنیم در اول فشار فنر قوی است و می خواهد چرخ دنده ها را بسرعت حرکت دهد و چون فنر باز می شود و فشارش ضعیف می گردد می خواهد چرخها را بکندی حرکت دهد، در ساعت دستگاهی بنام پاندول می گذارند که حرکت را تنظیم نموده و چه فشار فنر قوی و چه ضعیف باشد در هر حال ساعت به یک منوال حرکت نموده و وقت را بطور صحیح تنظیم می کند.

در ماشینهای بخار که کارخانههای بزرگ را بکار میاندازد اگر دستگاه معدل نباشد تمام ماشینها خرد و خراب خواهند شد، چون دیگ بخار در هنگام جوشش، بخار زیاد تولیدنموده واگر این بخار مستقیماً به پشت پیستونها واردشود چرخ طیّار شتاب گرفته و با سرعت سرسام آوری ماشین را خرد خواهد نمود، و نیزدر وقتیکه در دیگ بخار حرارت کمتر می شود ممکنست سرعت کم شود.

لذا همیشه دردستگاهی بخار اضافی را برای مواقع کمبود ذخیره میکنند و دستگاهی بنام معدل ورگولاتور بین لولههای متصل به دیگ و بین پیستونها قرار میدناه میدهندتا همیشه بخار را به مقدار معین نه کم و نه زیاد به پشت پیستونها رهبری کند؛ این دستگاه در وقتی که بخار بسیار است زیادی آن را خودبخود در دستگاه ذخیره می فرستد و از وارد شدن آن به موتورها جلوگیری می نماید و در وقتی که بخار کم

در عصمت انبياء درس اوّل

است از دستگاه ذخیره ، بخار ذخیره شده را می گیرد وبابخارفعلی تواماًبه موتورها می فرستد و لذا خودبخود همیشه موتورها آرام ومنظّم حرکت نموده در یک سرعت خاص مورد نیاز به حرکت در می آیند.

در جامعهٔ بشری برای تبدیل قوا و تنظیم امور و رفع اختلافات بین مردم و جلوگیری از تعدیّات به حقوق فرد واجتماع و رهبری نمودن تمام افراد را به مقصد کمال و منظور از آفرینش و کامیابی ازجمیع قوا و سرمایههای خدادادی احتیاج به معدیّل صحیح منظّم است و الا جامعه از هم گسیخته می شود و از سرمایهٔ حیات بهره برداری نخواهد نمود.

لزوم امام معصوم در بین جامعه

منظّم عالَم انسانیت و اجتماع امام است که حتماً باید دارای قوائی متین و فکری صائب و اندیشهای توانا ناظربراعمال و کردار امّتبوده ، بین آنها نظم و تعادل را برقرار کند.

آیا اگر این امام نیز خود جایز الخطا و مبتلی به معصیت و گناه و در فکر و اندیشه مانند سایر افراد جامعه دچار هزاران خطا و اشتباه گردد و یا نیز مانند آنان بوالهوس و شهوتران باشد ، می تواند با این حال در بین افراد صلح دهد، اختلافات آنان را رفع کند حق هر ذی حقی را به او برساند و جلوی تعدیّات را بگیرد و تمام افراد را قوهٔ حیات و نیروی زندگی بخشد ؛ به هر کس به اندازهٔ استعداد ونیاز او از معارف و حقائق تعلیم کند ؛ موارد خطا و اشتباه آنان را هر یک به نوبهٔ خود در سلوک راه خدا و رسیدن به مقصد کمال بیان کند ؟ حاشا و کلا !

بنابراین رهبر جامعه و زعیم و امام مردم باید معصوم و عاری از گناه و هرگونه لغزش وخطا بوده با فکری عمیق و پهناور و سینهای منشرح به نور الهی و قلبی منوربه تأییدات غیبیه ناظر بر احوال و رفتار و حتی برخاطرات قلبیه هر یک از افراد امّت بدده باشد.

بعضی از عامّه عصمت را در پیغمبران قبول دارند و بعضی از آنها مرتبهٔ ضعیفی از عصمت را دربارهٔ آنان ضعیفی از عصمت را دربارهٔ آنان انکار کرده و بهیچوجه آنان را مصون از خطا ومعصیت نمیدانند، ولی شیعه عموم عصمت را به تمام معنی در انبیاء شرط میداند و نیز دربارهٔ ائمه معصومین صلوات الله و سلامه علیهم اجمعین قائل به عصمت است.

عصمت انبیاء همبرای اثبات این موضوع، عصمت رادربارهٔ انبیاء ازقرآن شریف اثبیاء تنموده وسپسدربارهٔ ائمه الگیگا به بحث در سه مرحله می پردازیم.

امًا دربارهٔ پیمبران می گوئیم که عصمت مورد کلام در سه موضوع است.

اوّل در موضوع تلقّی وحی یعنی قلب پیغمبر باید طوری باشد که در حال نزول وحی خطا نکند و وحی را همانطور که وارد است به خود بگیرد، ودر تلقّی کم و زیاد ننماید، و قلب پیغمبر، وحی را در خود به صورت دیگر غیر از حقیقت واقعیّهٔ خود جلوه ندهد.

دوم درموضوع تبلیخ ورساندن وحیاست ؛ یعنی پیغمبرهمانطورکه وحی را گرفته است همانطور باید برساند ، در اداء ورساندن نباید دچارخطا و اشتباه گردد ؛ نباید وحی را فراموش کند یا در اداء آن کم و زیاد نموده غیراز صورت واقعی خود آن را به امّت خود تبلیغ نماید .

موضوع سوم در موضوع معصیت و گناه است ، یعنی هرچه مخالف با مقام عبودیّت ومنافی احترام و موجب هتک مقام مولی است نباید از اوسرزند ، چه راجع به گفتار باشد یا راجع به افعال ، و بطور کلّی این سه مرحله را می توان به یک جمله اختصار نمود و آن وجود امریست ازجانب خدا در انسان معصوم که او را از خطا و گناه مصون دارد .

واما خطا درغیراین سه موضوع ، مثل خطا درامور خارجیّه نظیر اشتباهاتیکه انسان در حواس خود میکند یا در ادراکات امور اعتباریّه و مانند خطا در امور تکوینیّه از نفع و ضرر و صلاح و فساد از محل ّنزاع ومورد گفتگوی شیعه و سنی خارج است .

١\_ سوره بقره : ٢\_ آية ٢١٣

در عصمت انبياء درس اول

این آیه می رساند که منظور از ارسال پیمبران و انزال وحی و کتاب همانست که مردم رابه حق دعوت کنند، و درجمیع موارداخت کاف چه درقول و چه در فعل و چه در اعتقاد ، راه صواب و حق را به آنها راهنمائی کنند .

اینست هدف خلقت و آفرینش از بعثت انبیاء؛ چون خداوند دراین مقصود اشتباه نمی کند و به غلط نیز نمی افتد به مفاد آیه:

لا يَضِلُّ رَبِّى وَ لا يَنْسى ا

و نیز در این منظور و مقصود به هدف خرود میرسد و رادع و مانعی برای او نیست به مفاد آیه شریفه:

إِنَّ الله َ بالِغُ أَمْره ِ قَدْ جَعَلَ الله ُ لِكُلِّ شَيْئٍ قَدْراً `

و به مفاد آیه کریمه:

والله غالِب على امره "

بنابراین لازمست برای حفظ وحی در انزال آن و تبلیغ و اداء آن ، پیمبران را ازهرگونه خطا و غلطی مصون نگاه دارد ، زیرا بالفرض طبق مفاد این آیات اگر قلب پیغمبری در تلقی یا در تبلیغ وحی دچاراشتباه گردد منظور از رسالت او به عمل نیامده است بعلّت اینکه منظور از رسالت دعوت به حق است به مفاد:

وَ اَنْزَلَ مَعَهُمُ الْكِتابَ بِالْحَقِّ لِيَحْكُمَ بَيْنَ النَّاسِ فيمَا احْتَلَفُوا فيه

و بنابراین در صورت اشتباه یا آنکه خدا در انتخاب رسول و طریقهٔ انزال وحی بر قلب او دچار غلط و دستخوش نسیان واقع شده ، و یا آنکه منظورش دعوت به حق بوده لکن دراجراء وحی در قلب پیغمبر به نحوی که هیچ دستخوش تغییر و تبدیل واقع نشود به خطا افتاده ، و اینها به مقتضای لایضل ربّی و لاینسی صحیح نیست یا آنکه با آنکه منظورش دعوت به حق بوده و در اجراء این امر نیز اشتباه و غلط نمی نمی نموده است ، لکن موانع خارجیّه جلوی امر خدا را می گرفته و نمی گذارده به مرحلهٔ تحقّق برسد .این نیز به مقتضای مفاد اِنَّ الله بالغ اَمْرِهِ یا آیه والله عالِب علی امره محال است .

روی این مقد مات حتماً خدا پیمبران را محفوظ از خطا و غلط در کیفیّت

١\_ سوره طه : ٢٠ - آيهٔ ٥٢

٢\_ سوره طلاق : ٦٥ - آية٣

٣\_ سوره يوسف : ١٢ – آيهٔ ٢١

تلقی وحی و تبلیغ آن نگه می دارد؛ و قلب آنان رابط وری صافی و پاک می نماید که دراثرانزال وحی هیچار تعاش و موجی که موجب دگرگونی کیفیت و واقعیّت وحی باشد در قلب آنان و جود نداشته باشد؛ و هیچگونه اضطراب و تاریکی که نیز باعث تأویل و تفسیر ادراکات واقعیّه بر خلاف واقعیت و حقیقت آن باشد در آنها پدید نیاید.

و اين معنى حقيقت عصمت است در دو مرحلهٔ تلقّى وحى و تبليغ أن .

و اما در مرحلهٔ سوم که مصونیّت وعصمت آنان ازگناه باشد، ممکنست با بیان مقدمهٔ دیگری نیز دلالت آیهٔ فوق را تمام دانست ؛ و آن اینکه اگر پیغمبری معصیت کندومرتکب گناه گرددبااین فعلِخودجواز واباحهٔ این عمل را نشان داده است ؛ چون عاقل به کاری دست نمیزند مگرآنکه او رانیکووپسندیده داند؛ پس اگرازاومعصیت سر زنددرحالیکه قولاً امربه خلافآن میکند این موجب تناقضو تهافتخواهد بود،وبافعل وقول خودتبلیغ متناقضین نموده است،با قول وگفتار خود مردم را از آن بازداشته، ولی با فعل آن اباحهٔ آنرا اثبات وامّترادر فعل آن مرخّص داشته است .

و معلومست که تبلیغ متناقضین تبلیغ حق نخواهد بود چون هریک از آن دو مبطِل دیگری خواهند بود، وخدائی که پیمبران رابه منظور تبلیغ حق ارسال نموده است ؛ آنان را به دعوت به متناقضین نمی گمارد ، بلکه آنان را از عمل غیر حق هرگونه معصیتی مصون می دارد زیرا که عصمت پیمبران در تبلیغ رسالت و اداء وحی (آن طور که باید) بدون عصمت در مقام معصیت تمام نخواهد بود.

روی این بیان به خوبی واضح شد که آیهٔ فوق دلالت بــر عصمــت انبیــاء در ســه مرحلهٔ تلقّی و تبلیغ وحی و در مقام گناه و معصیت دارد .

امام نیز که حافظ شریعت و تبیین حکم و پاسدار قانون بر امّت است ، نیز حائز مقام قلب و ادراک پیمبر است و از این نقطه نظر با پیغمبر فرقی ندارد ، جز آنکه پیغمبر آورندهٔ شریعت و کتاب ، وامام حافظ و مبلّغ آن است و همان ادلّهای که برای اثبات عصمت در انبیاء مورد استفاده قرار می گیرد بعینها درباره امام نیز وارد می شود .

در كتاب كافي ادر كتاب الحجة مرحوم كليني از على بن ابراهيم از پدرش

۱\_ جلد اول اصول کافی ص ۱۲۹

در عصمت انبیاء درس اول

ازحسنبن ابراهیم ازیونسبن یعقوب روایت می کند که:در نزد حضرت امام جعفر صادق النای انتقال جماعتی از اصحاب بودند که از آن جمله حمران بن اعین و محمد بن نعمان و هشام بنسالم و طیّار و جماعتی که در میان آنان جوانی برومند بنام هِشام بن کَکُم ایود .

حضرت به هشام بن حکم فرمودند ای هشام! آیا خبر میدهی به ما از آن مناظره و مکالمهای که بین تو و بین عمرو بن عبید واقع شد؟

هشام گفت: یا بن رسول الله مقام و منزلت تو بالاتر از آنست که من در مقابل شما لب بگشایم ، و مناظره خود را باز گویم ؛ من از شما حیا می کنم و در پیشگاه شما زبان من قادر به حرکت و سخن گفتن نیست .

حضرت فرمودند: زمانیکه شما را به کاری امر نمودیم باید بجا آورید!

مناظره هشام دراین حال لب به سخن گشود و گفت داستان عَمروبن عُبیدو جلوساو در مسجد بصره و گفتگوی اوبا مردم به من هشام بن حکم گوشز دشد، و برمن بسیار ناگوار آمد، برایم لاقات و مناظرهٔ با عمرو بن عبید او حرکت نموده و به بصره وارد شدم.

روز جمعه بود به مسجد بصره درآمدم دیدم که حلقهٔ وسیعی از جماعت مردم مجتمعند و در میان آنان عمرو بن عبید مشغول سخن گفتن است ؛ مردم سئوال می کنند و او جواب می گوید .

عمرو بن عبید یک شُملهٔ سیاهی از پشم برکمرخود بسته وشملهٔ دیگری را ردای خود نموده و سخت مشغول گفتگوست .

من از مردم تقاضا نمودم که راهی برای من باز کنند، تا خود را بدو رسانم؛ مردم راه دادند، من از میان انبوه جمعیت عبور نموده درآخرآنان نزدیک عمرو بن عبید دوزانوبه زمین نشستم، سپس گفتم:ای مرد دانشمند! من مردی هستم غریب، مرا رخصت می دهی سئوالی بنمایم؟

۱ـ هشام بن حكم تولدش در كوفه نشو و نمايش در واسط و تجارتش دربغـداد بوداز حضرت صادق و حضرت كاظم و حضرت رضا صلوات الله عليهم دربارهٔ او مدح و منقبت گفته شده است و راوى حديث و داراى اصلى از اصول اربعمأة شيعهبوده و از اجلاًى محدثين و مهرهٔ متكلمين ومناظرين بوده ودرسن جوانى درفن مناظره مهارت به سزائى داشته است. (رجـال ميرزا محمد على اردبيلى) اين روايت را نيزدر بحار الانوار ج ۷ ص ۳ از «اكمال الدين» و «علل الشرايع» و «امالى» صدوق نقل مى كند.

گفت: بلی

گفتم: آیا چشم داری؟

گفت: ای فرزند این چه سئوالی است؟ تو میبینی من چشم دارم دیگر

چگونه از آن سئوال میکنی؟

گفتم: مسئلهٔ من همین بود که سئوال کردم آیا پاسخ می دهی؟

گفت: ای فرزند سئوال کن و اگر چه این سئوال تو احمقانه است!

گفتم : جواب مرا بگو

گفت: سئوال كن

گفتم: آیا چشم داری؟

گفت : بلی

گفتم: با چشمت چه می کنی؟

گفت: با آن رنگها و اشخاص را میبینم

گفتم: آیا بینی داری؟

گفت : بلی

گفتم: با بینیات چه میکنی؟

گفت : بوها را استشمام می کنم . گفتم آیا دهان داری؟

گفت: بلی

گفتم: با دهانت چه میکنی؟

گفت: طعم و مزه غذاها را می چشم

گفتم: آیا گوش داری؟

گفت: بلی

گفتم: با گوشات چه می کنی؟

گفت: صداها را با گوشم می شنوم

گفتم : آیا قوّهٔ ادراک و مغز مفکّر داری؟

گفت : بلی

گفتم: با آن چه می کنی؟

گفت : با آن هر چه را که از راه حواس بر من وارد شود تمیز میدهم

گفتم : آیا این حواس و اعضاء بی نیاز از مغز و قوای درّاکه نیستند؟

گفت : نه

گفتم: چگونه نیازمند بــه مغــز و قــوای مفکّــره هســتند، در حالیکــه همــهٔ آنــها صحیح و سالمند، عیب و نقصی در آنها نیست؟

گفت :ای فرزنداین جوارح وحواس چون درواقعیّت چیزی راکه ببینندیا بوکنندیا بچشند یا بشنوند شک بنمایند آنها را به مغز و قوای درّاکه معرفی میکنند، و مغز است که صحیح را تشخیص میدهد و برآن تکیه میکندومشکوک را باطل نموده مطرود مینماید!

هشام می گوید: به او گفتم بنابراین خداوند قلب و مغز را برای رفع اشتباه حواس آفریده است؟

گفت : آرى

گفتم : برای انسان مغز لازم است و گرنه جوارح در اشتباه میمانند؟

گفت : آرى

گفتم: ای ابا مروان ۱

خداوندتباری و تعالی جوارح و حواس انسان رامهمل نگذارده تاآنکه برای آنان امامی قرار داده که آنچه را که حواس به صحّت تحویل دهند تصدیق کندومواضع خطارا از صواب فرق گذارد، و بر واردات صحیح اعتماد و برغیر صحیح مهر بطلان زند، چگونه این خلق را در حیرت و ضلال باقی گذارده، تمامی افراد انسان را در شک و اختلاف نگاهداشته و برای آنان امامی که رافع شبهه و شک آنان باشد و آنان را از حیرت و سرگردانی خارج کند معیّن نفرموده است؟

و برای مثل توئی در بدن تو برای حواس و جوارح تو امامی معیّن فرماید تــا حــیرت و شک را از حواس تو بردارد؟

هشام می گوید: عمر بن عبید ساکت شد و چیزی نگفت ، سپس رو به من نموده گفت:

تو هشام بن حكم هستى؟

گفتم: نه

گفت: آیا از همنشینان او هستی ؟

گفتم : نه

١\_ ابا مروان كنيهٔ عمروبن عبيد است

گفت: پس از کجا آمدهای و از کجا هستی؟

گفتم : من از اهل كوفه هستم گفت بنابراين يقيناً خودت هشام هستي

سپس برخاست و مرا درآغوش خود گرفت و خود ازجای خودکنار رفته مرا بر سرجای خود نشانید ؛ و دیگر هیچ سخن نگفته در مقابل من سکوت اختیارنمود ، تا من از آن مجلس برخاستم.

هشام می گوید: حضرت صادق الگیگ از بیان این طریق مناظرهٔ من بسیار خشنود شده و خندیدند و گفتند: ای هشام! چه کسی به تو تفهیم نموده اینطور مناظره نمائی ؟

عرض کردم: اینطریق را از وجود مبارک شما یادگرفته، و برحسب موارد و مصادیق مختلف خود پیاده مینمایم.

حضرت فرمودند : سوگند به خدای که این قسم از مناظره درصحف حضرت ابراهیم و موسی نوشته شده است . ۱

چون امام حکم مغز و قلب عالم است لذا سرور وحـزن او در جـوارح و اعضـاء او که یکایک مخلوقاتست اثر میکند.

سيوطى در خصائص الكبرى گويد: و اخرج الحاكم و البيهقى و أبونعيم عن الزُّهرى قال : لَمَّا كانَ صَباحُ يَوْمٍ قُتِلَ عَلى بْنُ اَبيطالِب، لَمْ يُرْفَعْ حَجَرُ فى بَيْتِ الْمَقْدَسِ اللَّ وُجِدَ تَحْتَهُ دَمٌ .

وَأَخْرِج ابونَعيم من طريق الزهرى عن سعيد بن السمسيّب قال: صَبيحَةُ يَوْم قُتِلَ عَلى بْنُ اَبيطالِب، لَمْ تُرْفَعْ حَصاه مِنَ الأرْضِ الآ وَ تَحْتَها دَمُ عَبيطٍ. `

صبحگاه روزیکُه امیرالمؤمنین الگیگا کشته شدند هـر ریگـی را کــه از هــر نقطهٔ زمین برمیداشتند در زیر آن خون تازه بود .

شيخ صدوق رضوان الله عليه روايت مي كند در كتاب علل الشرايع و امالي با

۱- این روایت راصدوق نیز در امالی ص ۳۵۱ از سعدبن عبدالله از ابراهیم بن هاشم از اسمعیل بن مراداز یونس بن عبدالرحمن از یونس بن یعقوب نقل می کندومی گویددرنز دحضرت جماعتی از اصحاب بودندک در میان آنها حمران بن اعین ومؤمن الطاق و هشام بن سالم والطیار بودندو جماعتی دیگراز اصحاب بودند که در میان آنها هشام بن الحکم بود و سپس عین حدیث را تا به آخر نقل می کند.

۲\_ «خصائص الکبری» ج ۲ ص ۱۲۶ بنا به نقل «شیعه در اسلام» سبط قسمت دوم ص ۱۲۶

در عصمت انبیاء درس اول

سند واحد خود از جبلّهٔ مکیّهٔ، که او گفت: از میثم تمّار شنیدم که می گفت: سوگند بخدا که این امّت، فرزند پیغمبر خود را در روز دهم محرّم می کشند و دشمنان خدا آن روز را روز برکت قرار می دهند، و این امریست که از علم خدا گذشته و از قضای محتوم بوده و بر اساس عهدیکه امیرالمؤمنین النّی با من نموده است، من از آن آگاهی یافته ام

امیرالمؤمنین بمن خبر داد که تمام موجـودات بـر فرزنـد پیغمـبر گریـه میکننـد حتّی درندگان در بیابانها و ماهیان دریاها و مرغان بر فراز اَسمان.

وگریه میکنند بر او خورشید ، و ماه ، و ستارگان ، و آسمان ، و زمین ، و مؤمنان از انس و جن ، و تمام فرشتگان آسمانها ، و رضوان : خازن بهشت ، و مالک: پاسبان دوزخ ، و فرشتگان پاسبانان ، و نگاهدارندگان عرش ، و آسمان.

و در آن هنگام ، خون و خاکستر ببارد .

سپس میشم گفت: واجب است لعنت خدا بر قاتلان حسین التَّلَیّلاً، همانطور که بر مشرکینی که با خدا خدای دگری را شریک قرار می دهند، واجب شده است و همانطور که واجب است بر یهود و نصاری و مجوس.

جبلّه می گوید: گفتم :ای میشم! چگونه مردم روز قتل حسین را روز برکت قرار می دهند؟

در آن هنگام میثم گریست و گفت: طبق حدیثی مجعول که خود آنها وضع نموده اند، گمان می کنند که عاشورا روزیست که در آن خداوند توبهٔ آدم را قبول نمود در صورتیکه خداوند توبهٔ آدم را در شهر ذی الحجّه قبول نمود.

وگمان میکنند که درآن خداوند توبـهٔ داود را قبـول نمـود ، در صورتیکـه توبـهٔ داود در شهر ذیالحجه یذیرفته شد .

وگمان میکننــد کـه در آن خداونـد یونـس را از شـکم مـاهی خلاصـی داد، در صورتیکه خداوند او را در ذیالقعده از شکم ماهی بیرون آورد .

و گمان می کنند که در آن روز کشتی نوح به ساحل نجات نشست ، در حالیکه آن کشتی در روز هجدهم از ذی الحجّه به ساحل نشست .

وگمان میکنند که در آن روز خداونـد آب دریـا را بـرای نجـات بنـی اسـرائیل شکافت ، در صورتیکه این واقعه در شهر ربیعالاول بوقوع پیوست .

سپس میشم گفت: ای جبلّة! بدان که برای حسین بن علی : سیّدالشهداء و

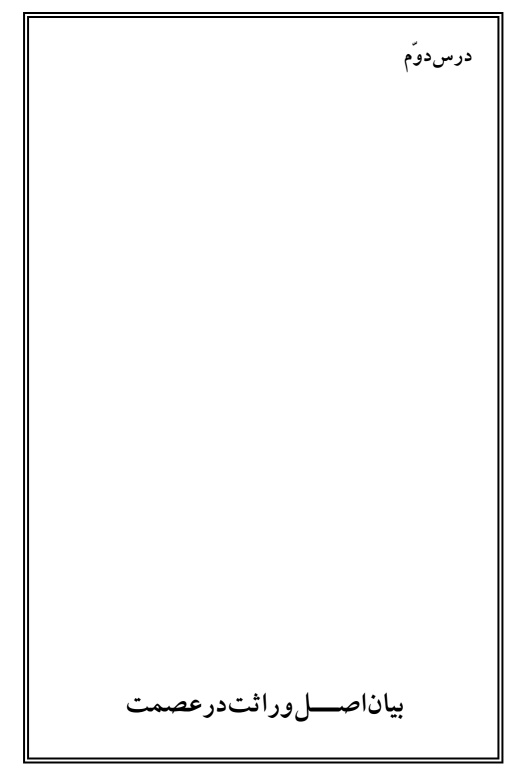
اصحابش در روز قیامت بر سایر شهداء فضیلتی است.

ای جبلّه ! زمانیکه دیدی خورشید مانند خون تازه سرخ شد ، بدانکه آقـای تـو و مولای تو حسین را کشتند.

جبلّه می گوید: روزی از منزل خارج شدم ، چون نظر بر دیوارها افکندم ، دیدم مانند ملحفههای رنگین شده به عُصفُر (گیاهی است سرخ رنگ) برنگ خون درآمده است .

پس ناگهان صیحه زدم و گریستم و گفتم: بخدا سوگند که آقای ما حسین بن علی را کشتند . '

۱ــ«امالی»صدوق ص۷۷و «علل الشرایع» ص ۲۲۸ و در «بحار الانوار»ج ۱۰ص ۲۲۶ این داستان رااز صـــدوق نقــل می کند .



# درس دوّم بسم اللــه الرحمــن الرحيم

و صلّـــ اللـــ علــ محمـــ و آلـــه الطاهرين و لعنة اللـه على اعدائهم اجمعيـن منالآن الى قيام يومالدين و لاحولو لاقـوة الأباللـه العلى العظيم

قال الله الحكيم في كتابه الكريم:

ثُمَّا وَرْ ثَنَا الْكِتابَ الَّذينَ اصْطَفَيْنا مِنْ عِبادِنا فَمِنْهُمْ ظَالِمٌ لِنَفْسِهِ وَ مِنْهُمْ مُقْتَصِدً وَ مِنْهُمْ مُقْتَصِدً وَ مِنْهُمْ الْكَبيرُ. \ مُقْتَصِدً وَ مِنْهُمْ سابقُ بالْحَيْراتِ باِذْنِ اللهِ ذَالِكَ هُوَالْفَضْلُ الْكَبيرُ. \

قانون وراثت ، اصل مهمی است که در تمام شئون موجودات از انسان و حیوان ونباتات مورد مطالعه دقیق قرار گرفته، وآثارونتایج مهمی از آن به دست آمده است ؛ و می توان گفت یکی از سنن غیر قابل تبدیل و تغییر الهی است .

دقت و بررسی در افراد انسان و انتقال خصوصیّات وکیفیّاتی که ازنطفهٔ پدر ومادروتلقیح آنبه صورت جنین در آمده و در طفل به ظهور می رسد ، این اصل رابط ور کلّی در مورد انسان به ثبوت می رساند .

نطفهٔ انسان ذرّهای از سازمان وجودی اوست که تمام آثار و خصوصیات انسان بطور تراکم واندماج و بطور قوّه واستعداد دراومو جوداست ؛ وچون در رَحِم مادر درظرف مخصوص خود با شرایط خاصی جای گرفت به مرحلهٔ فعلیّت رسیده و به صورت نشر در آمده و به ظهور می رسد؛ و تمام خصوصیات مادی و اخلاقی و روحی یدر و مادر خود را نشان می دهد .

۱\_ سورهٔ فاطر۳۵: آیه ۲۳؛راجع بهتفسیر این آیهٔ شریفه ابن بابویه حدیثی از حضرت رضا الله آورده است که در مجلس مأمون در مرو در حضور او و علماءعراق و خراسان پس از سئوال مأمون از تفسیر این آیـه حضرت بیان کر دند .

این حدیث بسیار جالب و حاوی مطالبی است و در «غایةالمرام» ص ۲۱۹ به عنوان التاسع وارد است

نه تنها فرزندازنظررنگ پوستوکیفیت سازمان اعضاء وجوارح و ترکیب استخوانهاازپدرارث میبرد ، بلکه درهرذر های ازخون ودرهرسلول ریز ذرهبینی ، به تمام معنی مشابه با ذرهٔ خون پدروبا ذرات ذرهبینی سلولهای اوست؛ بطوریکه طفلی که پدرش مشکوک باشد ازراه تجزیه خون او می توان پدراورا معیّن نمود .

چون درحقیقت ، طفل شاخه وفرعی است که از درخــت هسـتی و اصـل مادیومعنوی پدرمنشعب شده ودرتمام خواص خودحکایت از آن اصل می نماید .

ازچشم ودماغ وگوش وقلب ومعده و كليه و استخوان و هيكل گذشته در اجزاء خردوذرهبيني نيز فرزندبه عنوان توارث ازپدرومادرخود خواص وآثارهستي رااخذمي نمايد ؛ حتى امراضي كه در نياكان وجود دارد بهفرزندان خود انتقال مي يابد واگردرنسل اول يا دوم ظهورنكند بالاخره آن اصل مرض خودرا دردوره تطوروانقلاب چند نسل حفظ نموده تا دوران كمون خودرا طي كند ، ودر چندين نسل بعد كه شرائط ظهورش موجود گردد به ظهور برسد .

این آثار و خصوصیات از پدر نه فقط به نطفهٔ او انتقال می یابد بلکه در هر یک از سلولهای انسان تمام آثارهستی اومشهود است ؛ ومی توان گفت درهر داره از بدن انسان یک انسان کامل به نحو استعداد و قوّه وجود دارد که چنانچه شرائط تربیت و تکامل موجود گردد به صورت یک انسان کامل درمی آید.

و به عبارت دیگر نه تنها در نطفه ، انسانی کامل وجود دارد که در ظرف مستعد ورَحِم به ظهورمیرسد بلکه درهر سلول یک انسان کامل به نحوتوارث و انتقال مراتب هستی موجود است .

گرچه تا به حال عملاً نتوانسته اند در ظرف مستعد این سلول راباسلول زن تلقیح نموده وطفلی نوزاددر خارج ظرف رحم به وجود آورند لیکن گذشته از آنکه دلیلی برامتناع آن نیست ؛ ادلهای برامکان آن اقامه شده وممکنست درطی سیر علمی؛ بشرروزی را به خودببیند که از تلقیح هریک از سلولهای بدن مرد باهر یک از سلولهای بدن زن و پیوندبین آندو ،در ظروف مستعدومتناسب طفلی به وجود آید؛ و از یک مرد و یک زن در زمان کوتاهی میلیاردها کودک به ظهور رسد.

این موضوع در اثر همان اصل توارث است که تمام خاصه های شخص در هر یک از ذرات بدن او اثر می گذارد؛ و آن ذره حکایت از تمام آثار وجودی آن شخص می نماید؛ کما آنکه در نباتات دیده می شود نه تنها از راه کاشتن تخم در

درعصمت انبياء درس دوم

زمین، بلکه از راه قلمه زدن و از راه پیوند نمودن، اصل وراثت کار خودرا کـردهو درختی مانند اصل خود نشوونما مینماید.

چون در شاخهای که با آن قلمه میزنندتمام خصوصیّات درخت ازریشـه و تنه وساقه وبرگ ومیوهٔ اصلَ خودموجود است.

درپیوند نیز همینطور است؛جوانهٔ پیوند، ساقهٔ درختِ دیگر را رحم برای تربیتخودقرارداده ودرآنجا نشوونما می کندوتمام آثار اصل خود را بدون تخطّی و تجاوز به ظهور می رساند.

## مَا مِنْ دابَّةٍ إلاَّ هُوَ آخِذُ بناصِيتِها إنَّ ربَّى عَلى صِراط مُسْتَقيم. ١

از مادّیات و مراتب ظهورات طبیعی در انسان بگذریم؛ در افکًار و اخلاق و روحیّات، نیزطفل ازاصل خودبه نحوتوارث بهره می گیرد، وازراه نطفه اخلاق و غرائز پدرومادر درطفل به ظهور می رسد، وازترکیب آن دونطفه مجموعهٔ مرکباز آن دو، طفل را با اخلاقی خاص که نتیجهٔ اخلاق وغرائز آن دو می باشد به ظهور می رساند.

بدون هیچ تخطی و تجاوز فرزندی که پدر و مادرش شجاع باشند شیجاع خواهد شد،واگر جبان و ترسوباشند جبان خواهدشد، اگرسخی باشندسخی، و اگر لئیم باشندلئیم خواهدشد، اگر با گذشت وایثارباشند فرزند نیز فداکار وبا گذشت خواهد شد.

پدرومادر عاقل بچهٔ عاقل به وجود می آورند و چنانچه کودن باشند فرزنــد آنان کودن خواهد شد.

خلاصه در تمام اخلاقیات و غرائز روحی، فرزند از اصل پدر و مادر خود خارج نبوده بلکه تابع ونتیجه صفات آندو ونتیجه از لقاح و فعل و انفعال قوای روحی و اخلاقی آندو خواهد بود.

ممکنست احیاناً فرزند شخص عاقل، کودن یا فرزند شخص کودن و کند ذهنی، عاقل گردد البته این نیز روی شرائط وظروف تربیت دررحم یا انتقال نطف یکی از نیاکان او که چنین بودهاند وظهور آن دراین نسل خواهدبود میباشد.البته آن نیز طبق اصل وراثت است.

اصل وراثت در حیوانات و نباتات نیز ملاحظه می شود؛ بچه گرگ مانند

74

١\_سوره هود: ١١\_ آية ٥٦

گرگ و بچّهٔ گوسفند، گوسفند و بچّهٔ شیر، شیرخواهدشد؛ ونسلاً بعد نسل از نقطه نظر کیفیّت سازمان بدنی وسلولهای جسمی وصفات روحی، آثار وکیفیات آنان به طبقات بعدی انتقال می یابد.

و در نباتات از گل یاس، گل یاس و از گل محمدی، گل محمدی بوجود می آیدکه در رنگ و شکل و بو تابع اصل خودهستند؛ازدرخت سیب،درخت گلابی بوجودنخواهد آمد گرچه هزاران سال بگذرد و نسلهای متعدد درخت سیب اطواری را طی نمایند.

باری این اصل وراثت اساس عالم هستی بوده و این ظهورات طبق این ناموس به جلو میروند.

فَلَنْ تَجِدَ لِسُنَّةِ اللَّهِ تَبْديلاً وَلَنْ تَجِدَ لِسُنَّةِ اللَّهِ تَحْويلاً. \

این اصل وراثت که درتمام شئون مذکوره بقاء وثبات خود را حفظ نموده، از همه مهمتر و بالاتر بقاء و ثبات او در معنویات و اسرار الهی است.

خداوند آدم بوالبشر را ایجاد نمود و اورا خلیفه خودقراردادودل اورامرکز تجلیّات انوارجمال خود نموده،عقل اوراقوی وسینه اورا منشرح وقلب اورا وسیع نموده، بطوریکه به تمام اسرارعالم کون بتوانداطلاع یابدوازحقائق موجودات با خبر شود و پردهٔ اوهامراپاره نموده فی مَقْعَد صِدْق عِنْد مَلیك مُقْتَدر آجای گیرد و به مقام اطمینان برسد و از سرً غیب مطّلع گردد و با فرشتگان گفت و شنود داشته باشد و در حرم امن وامان الهی سکنی گزیده دل او مرکز تجلیات اسماء وصفات حضرت معبود جل شأنه قرار گیرد.

احاطه قدرت وعلم وحیات خدارا درجمیع مراحل عالمهستی به رأی العین مشاهده نماید و باحضرت باری تعالی مناجات نموده و از سرّوباطن تکلّم کند و به مقام عَلَّمَهُ شَدیدُ الْقُوی ذومِرَّة فَاسْتَوی و َهُو َ بِالْافُق الْاَعْلی ثُمَّ دَنافَتَدلّی فَکان مقام عَلَّمَهُ شَدیدُ الْقُوی ذومِرَّة فَاسْتَوی و مُهو بِالْافُق الْاَعْلی ثُمَّ دَنافَتَدلّی فَکان قاب قَوْسَیْن او اُدْنی فَاوْحی اِللّی عَبْدهِ مَا او حی قاب فائز گردیده، و بعد از فنای از نفس به بقای خدا باقی واسفار اربعهٔ خودرا به پایان رسانیده، آئینه تمامنما ومظهر تام و اُتم حضرت احدید گردد.

١\_ سوره فاطر : ٣٥\_ أية ٤٣

٢\_ سوره قمر : ٥٤\_ آية٥٥

٣\_ سوره النجم : ٥٣\_ آية ٥\_ ١١

در عصمت انبیاء درس دوم

این نور در بدو پیدایش حضرت آدم، در او به ودیعت قرار داده شد و به مقتضای و عَلَّم آدم الْأسْماء كُلَّها و نیز به مفاد و اِذْقال رَبَّكَ لِلْمَلاَئِكَةِ اِنِّی مقتضای و عَلَّم آدم الْأَسْماء كُلَّها و نیز به مفاد و اِذْقال رَبَّكَ لِلْمَلاَئِكَةِ اِنِّی جاعِل فی الْأَرْضِ خَلیفَةً آدم یگانه گوهر عالم هستی و یگانه و شاهوار صدف عالم کون و خزینهٔ اسرار حضرت ربوبی قرار گرفت و تا حدی دراوطلوع نموده و به ظهور پیوست.

لکن به مقتضای اصل وراثت آن سِـر بـه فرزنـدان آدم انتقـال یـافت و در پیمبران،هر یک به نوبهٔ خود به نحوی طلوع وبروزنمودوبا مراتب اختلافی کـه در آنان دیده می شد هر یک مرکز تجلّی آن نوربه قدراستعدادوظرفیت خود شدند.

تِلْكَ الرُّسُلُ فَضَّلْنَا بَعْضَهُمْ عَلَى بَعْض، مِنْــهُمْ مَـنْ كَــلَّمَ اللـــهُ وَ رَفَـعَ بَعْضَــهُمْ دَرَجات وَ آتَيْنا عيسَىبْنَ مَرْيَمَ الْبَيِّناتِ وَ اَيَّدْناهُ برُوحٍ الْقُدُسِ. "

تًا نوبتبه خاتم النبيّين وسيدالمرسلين محمّدبن عبدالله الله رسيد، آن نوربه نحوتام وأتم طلوع نمود وبهاصل وراثت تابه حال دراصلاب پدران که دوران کمون خودراطی می نمود، اینک به مرحلهٔ ظهورو بروزرسید و آنطور که بایدوشاید بدون هیچ کمی و کاستی طلوع نمود.

لذا شریعت او ناسخ همه ادیان و دین او متمّم ومکمّل تمام ادیان وتـا روز قیامت باقی وبرقراراست.

واین آثار بهواسطهٔ سعهٔ روح و ظرفیتقلب مبارک آن حضرت است نهامر اعتباری تشریفاتی،وسپس درذریه آن حضرت انتقال یافت؛ یعنی همان نور دو قسمت شد نیمی درنفس مبارک آن حضرت ونیمی در نفس امیرالمؤمنین المی ایک جای گرفت و از لقاح نورامیرالمؤمنین و حضرت صدیقه سلام اله علیها بذریه آن حضرت منتقل شد.

کما آنکه فرمود اِنَّ الله جَعَلَ ذُرِیَّةَ کُلِّ نبی فی صُلْبهِ وَ جَعَلَ ذُریّتی فی صُلْبهِ وَ جَعَلَ ذُریّتی فی صُلْب عَلی بْنِ اَبی طالب عُخداوند ذریهٔ هرپیغمبری را ازصلبخودآن پیغمبرقرار داد و ذریهٔ مرا از صلب علی بن ابیطالب قرار داد .

١\_ سوره بقره: ٢\_ آية ٣٢

٢\_ سوره بقره : ٢\_ آيه ٣١

٣\_ سوره بقره : ٢\_ آية ٢٥٣

٤\_ ينابيع المودة ص٢٥٢

احمدبن حنبل که یکی از بزرگان ائمهٔ اهل تسنّن است، طبق روایت کتاب الرّیاض النضره از سلمان فارسی روایت کرده است که او میگوید:از رسول خدا شنیدم که می فرمود: من وعلی نور واحدی بودیم درنزدخداوندتعالی، قبل از آنکه آدم را بیافریند به فاصله چهارده هزار سال.

سپس چون خداوند آدم را آفرید آن نور را دو قسمت نمود: یکی از آن دو قسمت من هستم، و قسمت دیگر علی است .

عثمان بن عفّان از پیغمبر اکرم روایت کرده است که آن حضرت فرمود: خداوندتبارکوتعالی چهارده هزارسال پیش از آنکه آدم بوالبشر را خلق کند من و علی را ازنور واحد بیافرید؛ چون آدم راخلق کردآن نور را در صلب او قرارداد و دائماً آن نورنسلاً بعدنسل واحد بودتا درصلب عبدالمطلب بدو قسمت منقسم شد نیمی به من ونیمی به علی بن ابیطالب منتقل شد پس خداوند نبوت را در ملی قرار داد و وصایت و ولایت را در علی قرار داد .

مور خ امین حسین بن علی مسعودی در مروج الذّهب روایت نغز و پر محتوائی را از امیرالمؤمنین الگی دربارهٔ آغاز آفرینش و کیفیّت خلقت نـور محـمّد و آل محمّد الگی و نحوهٔ انتقال آن نور در نشئات مختلفه بیان می کنـد، تـا می رسـد بـه خلقت ملائکه و آفرینش آدم.

و پس از آن می فرماید:

١- الرياض النضرة ص١٦٤

٢\_ ينابيع المودة ص٢٥٦

در عصمت انبیاء درس دوم

ثُمَّ نَبَّهَ آدَمَ عَلَى مُسْتَودِعِهِ، وَكَشَفَ لَهُ [عَـنْ]خَطَـرِ مَـا ائْتَمَنَـهُ عَلَيْـهِ، بَعْـدَ مـا سَمّاهُ إماماً عِنْدَ الْمَلائكَةِ،

فَكَانَ حَظُّ آدَمَ مِنَ الْحَيْرِ مَا آواَهُ مِنْ مُسْتَوْدَعِ نورنا، وَ لَــمْ يَـزِلِ اللــهُ تعـالَى يَحْبَأُ النُّورَ تَحْتَ الزَّمَانِ إِلَى أَنْ فَضَّلَ مُحَمِّداً صَلَّـى اللــهُ عَلَيْــهِ (وَآلِــه) وَ سَــلَّم فِـى ظاهِر الْفَتَراتِ .

ُ فَدَعا النَّاسَ ظاهِراً وَ باطِناً، وَ نَدَبَهُمْ سِرَّاً وَ إِعْلاناً، وَ اسْتَدْعَى عَلَيْهِ السّلامُ التَنبيهَ عَلَى الْعَهْدِ الَّذَى قَدَّمَهُ إلى الذَّرِ قَبْلَ النَّسْل

فَمَنْ وافَقَهُ وَ قَبَسَ مِنْ مِصباحِ النّـورِ الـــمُقْدِمِ، اِهْتَـدىَ إِلَـى سِـرّهِ وَ اسْـتَبانَ واضِحُ أَمْرهِ، وَ مَنْ أَبْلَسَتْهُ الْغَفْلَةُ ، اسْتَحَقَّ السَّخَطَ

ثُمَّ اَنْتَقَلَ النُّورُ اِلَـى غَرائزنــا، وَ لَمَـعَ فِى اَئمَّتنــا فَنَحـنُ أَنْــوارُ السَّــماء وَ أنــوارُ الْأَرْضِ، فَبنا النَّجاةُ، وَ مِنَّا مَكْنونُ الْعِلْم، وَ الَيْنا مَصيــرُ الْاُمورِ،

وَ بِمَهْدِيَّنَا تَنْقَطِعُ الْحُجَجُ، خَاتِمَـةِ اْلاَئمَّـةِ، وَ مُنْقِـذِ اْلاُمَّـةِ، وَ غَايَـةِ النّـورِ، وَ مَصدَر اْلاُمُورِ

فَنَحْن أَفْضَلُ الْمَحْلوقينَ، وَ أَشْرَفُ الْمُوحَدينَ، وَ حُجَجُ رَبِّ الْعَالَمينَ. فَلْيَهْنَأ بالنَّعْمَةِ مَنْ تَمَسَّكَ بولايَتِنا، وَ قَبَضَ عَلَى عُروَتِنا

ترجمه: وسپس خداوندآدم بوالبشر رابرآنچه دراو به ودیعت نهفته شدهبود آگاه و مطّلع گردانید، وازعظمت و بزرگی آنچه نزدش به رسم امانتسپرده واورا برآن امین قرارداده بود، پرده برداشت؛ واین بعد ازآن بود کهآدم رادرنزدفرشتگان به عنوان «امام» نامگذاری نموده ومنصب امامت وولایت را بدوتفویض کرده بود.

بنابراین حظ وبهره آدم ازخیرورحمت، بهمان مقداری بودکه خداوندازنور نهفته و به ودیعتسپرده شده ما، در او فرود آورده و تمکین داده بود.

وبرهمین منوال خداوند تعالی پیوسته آن نوررادرتحتگذران زمانها پنهان میداشت تا اینکه محمّد را که درود و سلام خدا براو وبراهل بیتش باد\_ درظاهر زمانهای فترت نیز\_که از پیامبران خالی بود\_ برتری وفضیلت داد.

دراینحال مردم را ازدووجهه ظاهروباطن به این پیامبردعوت نمود،و در

پنهان و آشکار به تبعیّت و پیروی از شریعت او خواند .

واین پیامبرمردم را برهمان عهد و میثاقی که خداوند قبل از پیدایش نسل، درعالمذر با آننمودهبود متنبه وآگاه ساخته، و بر همان اساس و بنیان انسانها را دعوت کرد.

کسانی که با این پیامبر موافقت نموده، و از آن چراغ تابان پیشین مشعلی برای خود فروزاننمودهبودند، به سر واقعیّت اوراه یافتند، وازامر روشن اوبهرهها یافتند.

و کسانی که به غفلت دچار تحیر وسرگردانی شدند،سزاوارخشم و غضب گشتند.

تا آنکه آن نور در طبیعتهای ما منتقل شد، و در امامان ما درخشید .

پس ما نورهای آسمانها و نورهای زمین هستیم، و به وسیلهٔ ما نجات و رستگاری خواهد بود، و آن علمهای پنهان و دانشهای مخفی از ما ظهور و بروز خواهد نمود و بازگشت امور به سوی ماست .

و با قیام مهدی ما، حجتها و دلیلها منقطع گشته و خاتمه خواهد یافت واوست خاتمهٔ پیشوایانوامامان، و اوستنجات دهنده و رهانندهامت واوست غایت و نهایت نور و محل صدور امور.

پس ما افضل از تمام آفریدگانیم و اعلی واشرف ازجمیع یکتاپرستانیم و حجتهای الهیّه و دلیلهای پروردگار جهانیانیم.

پس گوارا باد به نعمتهای الهیه کسی که به ولایت ما تمسک جوید و چنگ زند، و دستاویز ولایت ما را به دست گیرد.

سپس مسعودی گوید: این روایت از حضرت ابی عبداله جعفربن محمد از پدرش محمد بن علی از پدرش علی از پدرش حسین بن علی از امیرالمؤمنین علی بن ابیطالب کرم الله وجهه روایت شده است '.

و نیز مسعودی گوید: که من در بسیاری از کتب تواریخ و سیره و انساب دیدهام که چون آدم بوالبشر صدای هاتفی را شنید کهازکشته شدنفرزندش هابیل بهاو خبر داد،وغصه واندوهش برای جریانات گذشته و آینده روبه فزونی گذاشت، خداوند به او وحی فرستاد:

۱\_ مروج الذهب جلداول ازطبع مطبعة السعادة مصر ۱۳۶۷هجريه ص ۳۲و٣٣و ازطبع مطبه دار الاندلـــس بير وت۱۳۹۳ هجريه ص ٤٢و٤٣

در عصمت انبیاء درس دوم

فاوحى اللــــهاليه: إنّـى مُحْرِجٌ منـك نُــورى الّــذى بــه السُّــلوكُ فى القَــَــوات الطّاهره، و الأرُومَاتِ الشَّريفه، و أباهى بــهالأنوار، و اجعله خاتــم الأنبياء.

و أَجْعَلُ آله خيارَ الأئمة الـخُلَفاء.

و أَحْتِمُ الزَّمَانَ بِمُدَّتِهِم، و أَغُصُّ الأَرْضَ بِدَعْوتهِم، و أَنْشُرُها بِشِيعَتَهِمِ . فَشَمَّرْ، وَ تَطَهَّرْ، وَ قَدَّسْ، و سَبِّحْ و اغْشَ زوجتك على طهارة مَنها.

فإنّ وديعتسى تنتقل منكما إلى الولد الكائن منكما `

ترجمه: خداوندبه آدم وحی فرستاد: که من از توبیرون می آورم نور خودم را، آن نوری که به واسطهٔ آن می توان در اصلاب متین و استوار پاکیزهٔ اعقاب، و ریشه های شریف نسل های گرامی داشته شده انساب راه یافت.

من به آن نور بر تمام نورها مباهات و افتخار میکنیم، و آن نـور را خـاتم پیغمبران قرار میدهیم .

و آل او را بهترین پیشوایان و امامان و برگزیده ترین خلیفگان قرار میدهم .

و چرخ امتداد زمان را به مدّت حکومت الهیّه آنان، به پایان میرسانم، و زمین را ازدعوت وندای آنان مالامال مینمایم بطوریکه نقطه ای اززمین برای نداو دعوت غیر آنها یافت نشود، و زمین رابرای ترددّوتمکین شیعیان آنان باز میکنم.

ای آدم! حال کمر خود را محکم ببند و آماده شو، و تحصیل طهارت کن، خدای خودرابه تقدیس و تسبیح یاد کن، وسپس برو به سوی زوجهات و در حال طُهر و یاکیزگی با او نزدیکی کن.

چون امانت و ودیعهٔ من، از فرزندی که از شما دو تن به وجود آمد منتقــل می شود .

حال که این مطلب واضح شد رجوع کنیم به تفسیرآیهای که درمطلع گفتـار ذکر شد .

ثُمَّ أوْرَأَثْنَا الْكِتَابَ الَّذينَ اصطَفَيْنَا مِنْ عِبادِنا

ما قرآن مجید را بعد از آنکه به تو فرو فرستادیم به نحو توارث به بنـدگان

۱\_ مروج الذهب جلداول از طبع مطبة الســـعادة مصر ١٣٦٧هجريه ص ٣٧و از طبع مطبعة دار الاندلس بــــيروت ١٣٩٣ هجره ص ٤٧ برگزیده خود میراث دادیم،باید دید این چه میراثی است؟ و بنابراین بحث در دو موضوع واقع خواهد شد.

موضوع اول آنکه مراد از کتاب چیست؟موضوع دوّم آنکه مراد از بنـدگــان برگزیده که کتاب را به آنان به نحو توارث سپردیم چه کسانند؟

امًا موضوع اول، بدون تردیدمراد از کتاب قرآن کریم است چون در آیه قبل از این آیه فرماید:

وَالَّذَى اَوْحَيْنا اِلَيْكَ مِنَ الْكِتابِ هُوَ الْحَقُّ مُصَدَّقاً لِما بَيْنَ يَدَيْهِ اِنَّ الله بعِبادِهِ لَخَبيرٌ بَصيرٌ \

آنچه از کتاب به تو وحی کردیم مسلّماً و بدون تردید حق است .

و این خطاب راجع به حضرت رسول الله الله الله الله الله الله که به حضرت وحی شده قرآن کریم است .

بنابراین چون به دنبال این آیه بدون فاصله می گوید: سپس ما کتاب را به بندگانبرگزیده خودارث دادیم، معلوم می شود که مرادهمین قرآن مورد ذکر است؛ والبته معلومست که مرادازاین قرآن ارث داده شده قرآن نوشته شده نیست، بلکه مراد حقیقت قرآن است که بر قلب آنان واردشده است؛ و به همان نهجی که حضرت رسول الله آن حقائق را از جبرئیل امین تلقی کردند، به همان نهج این بندگان برگزیده از حضرت رسول الله قرآن را تلقی نمودند؛ وآن حقائق واسرار ودقائق و لطائف که:

لا يَمَسُّهُ إِلاَّ الْمُطَهَّرونَ ٢

وَ اِئَّـا جَعَلْنـاهُ قُرآنـاً عَرَبِّيـاً لَعَلَّكُـمْ تَعْقِلـونَ وَ اِنَّـهُ فِي أُمِّ الْكِتـابِ لَدَيْنـا لَعَلِـيُّ حَكيهُ

با سطح بسیار عالی و مرتفعی که اختصاص به خود آنان داشــته اســت بــر قلبشان وارد شده است .

اما درموضوع دوم طبق روایات فراوان ومستفیضی که از حضرت امّام محمد

١\_ سوره فاطر: ٣٥ \_ آية ٣١

٢\_ سوره واقعه : ٥٦ \_ آيهٔ ٧٩

٣\_ سوره زخرف : ٤٣ \_ آية ٣\_٤

درعصمت انبياء درسدوم

باقر و حضرت امام جعفر صادق عليه ما السلام وارد است مراد از اين بندگان برگزيده ذريه پيغمبراكرم از اولاد حضرت فاطمه سلام الله عليها هستند كه به مقتضاى آيه مباركه: إن الله اصطفى آدم و نوحاً و آل إبراهيم و آل عِمْران عَلَى الْعَالَمين در تحت ذريه و آل ابراهيم واقع شده اند.

علاوه از صدر اسلام تا به حال هیچکس ادعا ننموده که از امیرالمؤمنین النیس و از ائمهٔ طاهرین سلام الله علیها اجمعین، کسی دیگر به کتاب خدا عارف بوده استبلکه طبق روایات متواتر که از بررگان اهل سنّت وارد شده است امیرالمؤمنین النیس اعرف و اعلم امّت به کتاب خدا بوده اند.

و بنابراین مسلماً مراد از بندگان برگزیده خدا که قرآن به آنان ارث رسیده است آنانند .

ازاینها گذشته طبق حدیث متواتربین شیعه وسنّی که پیغمبر عترت خود را ملازم و قرین قرآن قرار داده است، معلوم می شودکه مرادازبندگان برگزیده همانا عترت رسول خداست: اِنّی تارِكُ فیكُمُ الثَّقَلَیْنِ کِتابَ الله و عِثْرَتی اَهْلَ بَیْتی لَنْ یَفْتَرقاحَتَّی یَرداعَلی الْحَوْض می درمیان شما دو چیز بزرگ و سنگین از خود به یادگارمی گذارم یکی کتاب خدا ودیگری عترت من، یعنی اهل بیت منهستند، و این دو هیچگاه از یکدیگرجدا نمی شوند تا کنار حوض کوثربرمن واردشوند.

۲- این حدیث رااحمد بن حنبل از حدیث زیدب ن ثابت به دوطریت صحیح روایت می کند او لادرابتدای صفحه ۱۸۲ و ثانیاً در انتهای صفحه ۱۸۹ در جزء پنجم از مسند خود لکن عبارت آن چنین است : قال النبی انی تارک فیکم الثقلین کتاب الله و اهل بیتی و انهمالن یفتر قاحتی یراد علی الحوض و در تفسیر «الدرالمنثور» ج ۲ ص ۷ گوید: و اخر جالتر مذی و حسن ابن الانباری فی المصاحف عن زیدبن ارقم رضی الله عنه قال رسول الله و انی تسارک فیکم ماان تمسیکتم به لن تضلو ابعدی احدهما اعظم من الاخرکتاب الله حبل ممدود من السماه الی الارض و عترتی اهل بیتی و لن یفتر قاحتی پر داعلی الحوض فانظر و اکیف تخلفونی فیهما

١\_ سوره آل عمران ٣٠ آية ٣٣

٣\_ كنز العمال ، ج١٢، ص ٢٠١ حديث ١٣٠ چاپ هند ١٣٨٤ .

٤\_ كنزالعمال ، ج١٢، ص٢٠٣ حديث ١١٥٢ چاپ هند ١٣٨٤ .

على در اوست، و نظائر آنها ازرواياتي كه دربارهٔ علم اميرالمؤمنين وارد شده است استفاده مي شود كه آن حضرت از وارثين كتاب خدا از رسول الله بودهاند .

اما راجع به آنكه مى فرمايد: فَمِنْهُمْ ظالِمٌ لِنَفْسِهِ وَ مِنْهُمْ مُقْتَصِدٌ وَ مِنْهُمْ سُلَعُمْ سابق بالْخَيْراتِ باِذْنِ الله

معلومست که منظور همان اصحاب شمال و اصحاب یمین و مقربونند؛ و مسلماً مراد از بندگان برگزیده همان دسته سومند که در خیرات گوی سبقت را ربودهاند.

بنابراین یا ضمیر منهم راجع استبعبادنا بدون قید اصطفا؛ یعنی مطلق بندگان ما به سه دسته تقسیم می شوند، لکن ازمیان آنان همان سابقون الی الخیرات هستند که مورد برگزیدگی واقع شده و کتاب را ارث برده اند.

و يا ضمير منهم راجع استبه الله الصطفينا من عبادنا بدين معنى كه هر سه طايفه شريكند در وراثت كتاب؛ گرچه وارث حقيقى و حافظ كتاب همان دسته سوم كه عالم به كتابند خواهد بود .

و مانعی ندارد که در عین آنکه قائم به کتاب و حافظ آن بعضی بخصوص باشند، نسبت وراثت به همه داده شود؛ مانند کریمه شریفه:

وَ أَوْرَثْنَا بَنْـى إِسْرائيلَ الْكِتابَ

ما تورات رابه بنی اسرائیل به عنوان ارث داده ایم، با آنکه تورات بر حضرت موسی نازل شد، نه برهمه آنان، لکن چون حضرت موسی درمیان بنی اسرائیل است عنوان نسبت اعطاء تورات به بنی اسرائیل نیز تجوزاً صحیح است .

و بنابراین احتمال، مراد از ظالم لنفسه همان افرادی از مسلمانان هستند که به واسطهٔ ارتکاب سیّنهای بر نفس خود ستم نمودند، چون بنابراین احتمال ظالم لنفسه از اقسام افراد برگزیده خواهد بود؛ و لذا نمی توان آنان را از اصحاب شمال قرار داد، بلکه از اصحاب یمینند؛ غایةالامر آنکه کاستی و منقصتی در آنهاخواهد بود.

باری بگذریم به اصل بحث، و آن این که چون امیرالمؤمنین و ائمّه أطهار علیهم السلام بندگان برگزیده هستند، ـ طبق نصوص صریحه ای که خوداهل سنّت ازبزرگان از محدّثین آنها نقل کرده اند ـ لذا آنان پاسداران و حافظان کتاب خدا

١\_ سوره مؤمن : ٤٠ آية ٥٤

درعصمت انبياء درسدوم

هستند .

حافظ ووارث قرآن كسى است كه درمقام و منزلهٔ رسول الله بوده،و قلبش مانند قلب رسول خدا تحمّل و ظرفيت آن حقائق را داشته باشد .

ما در اینجا بعضی از روایاتی را که علمای معروف عامّه در کتب خود آوردهاند ذکر میکنیم، تا مقام و منزلت امیرالمؤمنین اللی از نقطه نظر آنان معلوم شود:

در ینابیع المودة از جابر بن عبدالله انصاری روایت کند که پیغمبر اکـرم فرمود : کَفُّ عَلی کَفِّی دست علی دست من است .

ومعلوم است که مراداز دست، آثار مترتبه بر دست است از اخذ واعطاء و کتابت و حرب و غیره، و خلاصه تمام افعالی که از دست سرمیزند؛ و چون این افعال مترتب بر اراده و اختیار نفس است فلذا مساوی بودن کف ملازم با مساوی بودن در تمام مبادی و مراحل افعال از حالات نفسیه ومکارم اخلاق وشیم پسندیده است.

ونیز ازابوبکر وارد است که رسول خدا فرمودند: یا اَبابَکْر کفَّی و کَفُّ عَلِی قلی العَدْلِ عَلِی قلی العَدْلِ عَلِی قلی العَدُو سواء و ودر روایت دیگر: یَا اَبابَکْر کفّی و کَفُ عَلَی فی العَدْلِ سواء ای ابوبکر دست من و دست علی در عددمساویست.ای ابوبکردست من و دست علی در عدل مساویست.

البته مساوی بودن در عَدل همانطور که گفته شد ملازم با مساوی بودن در صفات نفسیّه و مکارم اخلاق واطّلاع به سرائری است که درنتیجه درمرتبهٔ فعل، کردار و افعال را طبق کردار و افعال پیمبر اکرم قرار میدهد.

و اما مساوی بودن در عدد کنایه از مساوی بودن در تمام مراتب و مراحل قدرت است؛ آنچهازدست پیمبراکرم برآیدازدست امیرالمؤمنین برآید؛چون دست بالاخص در چنین تعبیری که برای او عددفرض شده است معلول قدرت و آلت اجرای نیّات نفسانیّه و ارادات روحیّه است. بنابراین،این تعبیرمی رساند که قدرت رسول خداوقدرت علی مساوی است. آن معجزات عجیب که از دست آن حضرت به ظهور پیوست همگی در کانون اراده و قدرت علی موجود است.

او٢\_ ينابيع المودة ص٢٥٢

٣ بعيدنيست كه هردوحديث في العدل بوده ودريكي تصحيفاً في العدد آمده باشد

محب طبرى در الرياض النضره از انس بن مالك روايت مى كند كه قال رَسُولُ الله : ما مِنْ نَبيِّ إلا و لَهُ نَظيرُ في أُمَّتِهِ و عَلِيُّ نَظيري ا

حضرت رسول اکرم فرمودند که هیچ پیمبری نیامده است مگرآنکه اورادر بین امّتش نظیری است، و علی نظیر من است .

این روایت میرساند که در جمیع امتِ رسول خدا، هیچ کس از نقطه نظر صفات روحیّه وکمالات نفسیّه مانند علی نزدیک بهپیمبراکرم نبوده است؛ و فقط و فقط آن سرور مؤمنان نظیر آن حضرت بوده است.

و نظير اين روايت در ينابيع المودة از انس بن مالك به روايت صاحب الفردوس آمده است كه قال رسول الله: ما مِنْ نَبِي ّ إلا ولَهُ نَظير الي اَن قال و عَلِي الله الله عَلِي الله عَلَي الله عَلَيْ الله عَلَيْ الله عَلَيْ الله عَلَي الله عَلَي الله عَلَي الله عَلَيْ عَلَيْ عَلَيْ الله عَلَيْ عَلَيْ الله عَلَيْ عَلَيْ الله عَلَيْ الله عَلَيْ الله عَلَيْ الله عَلَيْ الله عَلَي

و در صَحیح بخاری در باب مناقب علی گوید: قال النَبِیُ ﷺ لَعلِی: الله مِنْك آ

رسول خدا به امیرالمؤمنین فرمودند : ای علی تو از من هستی و من از تـو ستم.

واین تعبیرنهایت یگانگی و اتّحاد را میرساند ، مثل آنکه وجود آن دوسرور عالمیان وجود واحدی است که در دو تن و دو قالب نمودار شده است

ونیزابن حجرهیتمی مکّی در الصواعق المحرقه <sup>ن</sup>از براء بن عازب و محبب طبری در الریاض النضرة از ملا نقل کردهاند که پیغمبر خدا گش فرمودند: علی منّی به منزلة رأسی من بدنی <sup>۵</sup>

نسبت علی با من مانند نسبت سر من است با بدن من، و این تعبیر غایت پیوند و همبستگی را میرساند.

رسول خدا می فرمایند همانطور که بدن بدون سر حیات ندارد؛ حیات من مربوط و منوط به حیات علی است .

١- الرياض النّضره ج٣ ص١٥٣

٢\_ ينابيع المودة ص٢٣٥

۳۔ صحیح بخاری ص۱۶۶

٤\_ الصواعق المحرقه ص٧٥

٥\_ الرياض النّضره ص١٦٢

درعصمت انبياء درسدوم

ودر ینابیع المودة از عبدالله بن مسعود روایت می کند که رسول خدا فرمود علی منّی مثل رأسی من بدنی . ا

و در ينابيع المودة از ابوهريره روايت كند كه او گفت: كانَ رَسولُ الله صَلَّى الله عَلَيْهِ وَ آلِهِ وَ سَلَّمَ بَعَثَ بَعْثَيْنِ، وَ بَعْثَ عَلَى اَحَدِهِمَا عَلَيّاً وَ عَلَى اَلاْخُرِ خَالِدَبْنَ الْوَليد،

و قالَ إذا الْتَقَيْتُم ْ فَعَلى النّاسِ إمام ، و َإذَا افْتَرَقْتُم ْ فَكُلُّ عَلَى جُنْدِهِ،

فَـلَقينَا بَنــى زُبَيْـدَة ، فَاقْتَتَلْنا، وَ ظَفَرْنا عَلَيْـهِم. وَ سَبَيْناهُمْ، فَـاصْطَفَى عَلِـيُّ مِنَ السّبِـي وَاحِداً لِنَفْسِهِ

فَبَعَثنى خَالِدٌ اِلَى النَّبِيَّ صَلَّى الله عَلَيْهِ وَ آلِهِ وَ سَلَّمَ، حَتَّى أُحْبِرَهُ بِذلِكَ فَلَمَّا اَتَيْتُ وَ اَحْبَرُتُهُ فَقُلْتُ : يَا رَسولَ الله بَلَّعْتُ مَا أُرْسِلْتُ بِهِ ؟

فَقَالَ: لا تَقَعُوا فِی عَلِیًّ ، فَاِنَّـهُ مِنِّـی وَ اَنَـا مِنْـهُ ، وَ هُـوَ وَلَیّــٰی وَ وصیــی ّمِــنْ بَعْدی ۲

رواه الامام احمد في مسنده.

ابوهریره گوید \_ طبق حدیثی که در ینابیع قندوزی از امام احمد بن حنب ل در مسند خود روایت می کند \_ که رسول خدا که دو لشگر را برای جنگ حرکت دادند یکی را بهریاست علی، و دیگر را بهریاست خالدبن ولید، و فرمودند هنگامیکه این دو لشگر بهم بپیوندند برای جمیع لشگریان یک امام امامت کند، و چون از هم جدا باشند هر یک از این دو نفر بر لشگر خود امامت بنمایند.

ابوهریره گوید دو لشگر حرکت کرد و در بنی زبیده بهم رسید، و با بنی زبیده نبرد کردیم و غالب و پیروز آمدیم وازآنان اسیرانی گرفتیم؛ علیبن ابیطالب یکی از آن اسرا را برای خود انتخاب نموده و برداشت .

خالد بن ولید مرابسوی پیغمبر روانه ساخت تا اورا ازاین قضیه مطّلع نمایم که علی بن ابیطالب بدون مجور برای خوداسیری انتخاب نموده و برداشته است . من بخدمت رسول خدا روانه شدم؛ چون بمحضرش رسیده و اوراازاین قضیه

١\_ ينابع المودة ص٢٣٥

٢\_ ينابيع المودة ص٢٣٥

خبردادم، گفتم: اىرسولخدا !منمأموريتخودراانجام دادمو آنچهراكه بمن امر شده بود بشما رساندم؟

حضرت رسول فرمودند: عیب علی رانگوئید، وخودرا درکار علی دخالت ندهید؛ حقاً بدانید که علی از من است و من از علی هستم، واو صاحباختیار و سرپرست و وصّی من است بعد از من بر امّت من .

ابن اثیر در اسد الغابه 'با اسناد متصل خود از عمران بن حصین، و همچنین قند دوزی در ینابیع المودة 'از سنن ترمندی از عمران بسن حصین و همچنین محب الدین طبری از عمران بن حصین و همچنین محب الدین طبری از عمران بن حصین آروایت کرده اند که پیغمبر علی را برقشونی امیر نموده، و بسریهای گسیل داشت علی در آن نبرد برای خود کنیزی برداشت ؛ این معنی در نزد بعضی گران آمد، و چهار نفر از آنان یکدل گردیده بایکدیگرنز دپیغمبر آمدند، و یک یک برخاسته، زبان بشکایت گشودند.

پیغمبردرهرمرتبه از آنها روی گردانید؛ چون نفر چهارم برخاست و آنچه را که آن سه نفر گفته بودند، او نیز بازگو کرد فَاقْبَلَ اِلَیْهم ْ رَسُولُ الله و الله الْعُضَبُ یُعْرَفُ فی وَجْهه، فَقالَ:مَا تُریدونَ مِن عَلِیِّ ؟مَا تُریدونَ مِن عَلِیِّ ؟مَا تُریدونَ مِن عَلِیِّ ؟ اِن عَلِیِّ اِن عَلِیِّ وَ اَنَا مِنْ عَلِی، وَ هُوَ وَلی ُ کُلِّ مُؤْمن بَعْدی .

دراینجارسول خدا روی خودرا به آنها نموده ودرچهرهٔ مبارکش آثارغضب و خشم هویدا بود و فرمود چه میخواهید از علی؟چه میخواهید از علی؟چه میخواهید از علی؟حها میخواهید از علی؟حقاً علی از من است و من ازعلی هستمو اوصاحب اختیار و ولی هرمؤمنی است بعد ازمن <sup>3</sup>.

آری کسانیکه نمی توانستند به بینند علی کنیزی را بــرای خــود بــرداردــ در حالیکه قوام اسلام رهین فداکاریــهای بــینظیر او بود ــ کجا می توانستند ببینند که

۱\_ اسدالغابه ج٤ص٢٧

٢\_ ينابيع الموده ص٥٣ و٥٤

٣\_ الرياض النضره ج٣ص ١٦٤و ١٦٥

٤\_ دركتابعلى والوصية ازص١٣٥٢لى ٣٥٤ موارد عديدهاى راكه بعضى از اميرالمؤمنين نزدرسول خدا شكايت كردند و آنحضرت متغيرشده و آنهارا ردع وتهديد فرموده واميرالمؤمنين را برادر و ولى هرمؤمن خوانده است بيان مىكند .

درعصمت انبياء درسدوم

او بر جميع مسلمين عالم زعامت كند و سررشته امور مردم را بدست گيرد؟

کردند با او آنچه کردند، تا بالاخره پس از سی سال خون دل، در محراب عبادت فرقش را بشکافتند، و چنین روح کلّی وحیات سرمدی خودرادرزیر خاک پنهان نموده، دل جن و انس و حیوان بیابان و مرغان هوا را در سوگش ماتم سرا نمودند.

ابن اثير جزرى مى نويسد: و أنبأنا جدى، حدّثنا زيد بن علّى عن عبيدالله بن موسى، حدّثنا الحسن بن كثير عن أبيه قال: خرج عَلِى الصّلوة الْفَجْر فَاسْتَقْبَلَهُ الأوز يُصْحِن وَجْهَه ؛ قال : فَجَعْلنَا نَظْرُدْهُن عَنه .

فَقال : دَعوهُنَّ فَإِنَّهُنَّ نَوائحُ ؛ وَ خَرَج فَأُصيبَ \.

حسن بن کثیر از پدرش روایت میکند که او گفت: امیرالمؤمنین الگیکا برای نماز صبح میرفت، مرغابیهائی بدوروی آورده ودربرابرصورت علی صدای خود را به صیحه و غوغا بلند کردند.

او می گوید: ما خواستیم آنها را از دور امیرالمؤمنین دور کنیم، حضرت فرمود: آنها را بحال خود گذارید؛ اینها برای من نوحهسرائی می کنند.

چون برای نماز بیرون شد ، ضربت بر فرق مبارکش رسید .

آری مرغان هوا و وحوش بیابان برای فرزندش نیز نوحهسرائی نمودند ؛ ابن شهرآشوب گوید: چون بنی اسد در روز دوازدهم محرّم آمدند که آن اجساد مطهّره را دفن کنند، مرغان سفیدی را گرداگرد آن بدنهای نازنین مشاهده نمودند ۲

مجلسى رضوان الله عليه از بعضى از مؤلفات اصحاب روايت مى كند كه روى عن طريق اهل البيت: أنَّهُ لَمّا استَشهدَ الحُسَيْنُ السَّلَىٰ بَقِى فَى كَرْبَلا صَريعا، وَ دَمُهُ عَلَى الْأَرْضِ مَسْفُوحاً، وَ إِذا بَطايرِ أَبْيَضُ قَدْأُتى وَتَمَسَّحَ بِدَمِهِ؛ وَ جاء وَ الدّمُ تَقْطُرُ مِنْهُ.

فَرَأَى طُيوراً تَحْتَ الظَّلالِ، عَلَى الخصونِ وَ الْأَشجارِ؛ وَ كُلُّ مِنْهُمْ يَذْكُرُ

١\_ اسدالغابة ج ٤ص٣٦

۲\_ مناقب ج۲ ص۲۲۶

الْحَبُّ وَ العَلَفَ وَ الْماء .

فَقَالَ لَـهُمْ ذَلِـكَ الطَّيْرُ الْمُتِلَطَّخُ بِـالَدّم: يـا وَيْلَكُـمْ! أَتشْتغلونَ بـالْمَلاهى، وَ ذِكْرِ الدُّنْيا وَ الْمَنـاهى، وَ الْحُسَـيْنُ فــى أَرْضٍ كَرْبُـلا فــى هَـذَا الْحَـرَّ مُلْقَىً عَلَـى الرَّمْضَاء ظامِئٌ مَذْبوحُ وَ دَمُهُ مَسْفَوحٌ

فَعادَتِ الطِّيورُ، كُلُّ مِنْهُم قَاصِداً كَرْبَلا؛ فَرَأُوا سَيِّدنَا الْحُسَيْنَ مُلْقَىً فَى الأرْضِ جُثَّةً بلار آَسٍ، وَ لا غُسْل، وَ لا كَفَن، قَدْ سَفَّتْ عَلَيْهِ السَّوافى، و بَدَئه مرضوص، قَدْهَشَمَتْهُ الْحَيْلُ بحوافِرهًا؛ ز واره وحوشُ الْقِفار، وَنَدَبَتْهُ جِنُّ السُّهُولِ و الأوعار قَدْ أضاء التُّرابُ مِنْ أنواره، و لَرْهَرَ الجَوَّ مِنْ لَوْهاره.

فَلَمّار أَثْهُ الطّيور، تَصَايَحْنَ، وَ أَعْلَنَّ بِالْبِكُاءِ وَ الثُّبورِ وَ تَواقَعْنَ عَلَى دَمِهِ، يَتَمَرَّغْنَ فيهِ، وَ طَارَ كُلُّ واحدٍ مِنْهُمْ إلى نَاحِيَةٍ يُعْلِمُ أَهْلها عَنْ قَثْل أَبيعَبدِ الله .

از طریق اهل بیت روایت شده است که چون حضرت حسین بن علی الله بشرف شهادت نائل شدند، بدن آن حضرت همینطور روی زمین کربلا افتاده بودوخون آن حضرت برروی زمین ریخته ومشهود بود؛ تاآنکه یک مرغ پرنده سفیدرنگی آمدوبدن خودرا بخونآن حضرت مالید و در حالیکه خون قطره از بالهای او می چکید به یرواز درآمد.

تا رسید بجائی که دید پرنـدگـانی در زیـر سـایهها، بـر روی درختهـا و شاخهها نغمهسرائی میکنند و با یکدیگر سخن از دانه و علف و آب دارند.

این مرغ بخون آلوده، به آنها گفت: وای برشما! آیاشما دراین مکان خوش آب و هوا سرگرم خود هستید و ازدنیا و لذائذ آن یاد می کنید، و حسین در زمین کربلادراین هوای گرم بروی ریگها وزمین تفته افتاده، او را تشنه کام سر بریدند، و خون او را بروی زمین ریختند؟

آن پرندگان همگی محلهای خوش آب وهوای خودرا ترک گفته وبسوی کربلا بپرواز درآمدند؛ و دیدند که آقای ما حسین الگی بروی زمین افتاده جسمی استبدون سر، نه کسی اوراغسل داده، و نه کفن نموده ، بادهای بیابان بر آن بدن

١ بحارالانوار طبع كمپاني ج١٠ ص ٢٤١

درعصمت انبياء درسدوم

وزیده و گرد و غبار صحرا را بر آن پیکر نشانده، بدن در زیر سم ستوران درهم شکسته و خورد شده و استخوانها کوبیده شده است .

زوّارش حیوانات وحشی بیابانها هستند که در اطراف او گرد آمدهاند؛ و زاری کنندگان بر او طایفهٔ جن که در بیابانهای هموار ودرگردنهها ودرّهها زندگی می کنند .

امًا خاک تیره از نور آن حضرت روشن و منّور شده، و جوّ و فضا از اشراقات او تابان و درخشان گردیده است .

چون آنپرندگان این منظرهٔ عجیب رادیدند، صداهای خودرا بصیحه وفغان بلند کردند، و آشکارا گریه وزاری سردادندوخودرا بخونهای آن حضرت مالیده و درآن خون غلطه می خوردند، و سپس همه بپرواز درآمدند، و هریک از آنان آهنگ ناحیه ای را نموده که اهل آنرا از شهادت حضرت ابی عبدالله النا باخبر کنند.

و در زيارتنامه آن حضرت در زيارت اول رجب مى خوانيم: يَا آبَا عَبْدِالله، أُشْهِدُ لَقَدْ اقْشَعَرَّتْ لِدِمائكم أَظِلَّـةُ الْعَرْشِ مَعَ أَظِلَّـهِ الْخَلائـقِ وَ بَكَتْكُـمُ السَّماء وَ الْأَرَّضُ وَ سُكَّانُ الـجَنانِ و البَرُّ وَ الْبَحْرُ

صَلَّى الله عَلَيْكَ عَدَدَ ما في عِلْم الله، لَبَّيكَ داعِيَ الله، اِنْ كانَ لَمْ يُجِبْكَ بَدَنِي عِنْد اسْتِغاثَتِكَ، وَ لِسانِي عِنْدَ اسْتِنصارِكَ، فَقَدْ أُجابَكَ قَلْبِي وَ يُجِبْكَ بَدَنِي عِنْد اسْتِغاثَ رَبَّنا ، إِنْ كانَ وَعْدُ رَبَّنا لَمفعولاً \
سَمْعى وَ بَصَرى ، سُبْحانَ رَبَّنا ، إِنْ كانَ وَعْدُ رَبَّنا لَمفعولاً \

ای اباعبدالله! من بشهادت سوگندیاد می کنم که بحقیقت و واقعیّت، برای خونهای پاک شما، طبقات ساکنین عرش خدا با طبقات آفریده شدگان بلرزه در آمدند و آسمان و زمین بر شما گریست، و ساکنین بهشتهاوخشکیها و دریاها بگریستند.

درود خدا بر تو باد، درودی فراوان باندازهٔ وسعت و گنجایش تعداد آنچه در علم خدا می گنجد.

بله بله!قبول کردموپذیرفتم ،ای دعوتکنندهٔ براهخدا! دعوی تو را لبیّک

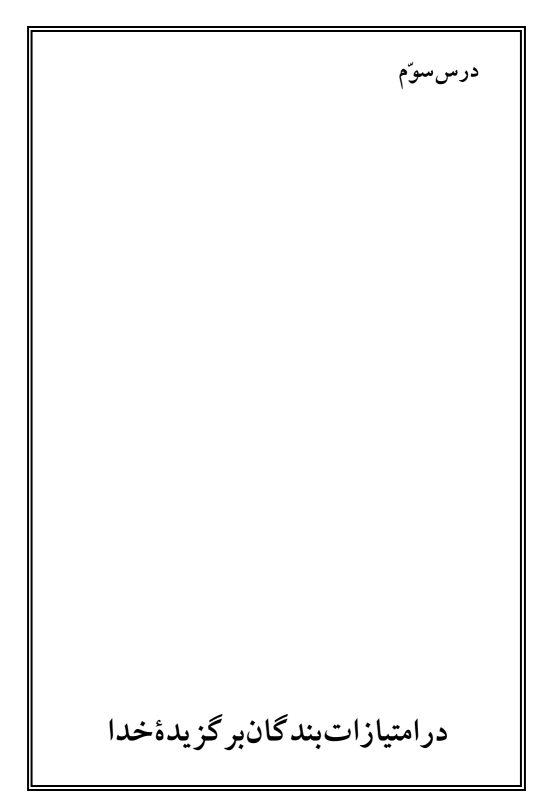
۱\_ اقبال ص۷۱۲، ابن طاووس این زیارت رادر شب نیمه شعبان ذکر کرده است و گفته است که زیارتی است که در اول رجب خوانده می شود، ولیکن چون نیمه شعبان اعظم است لذا آنر ادر اینجاذ کر کرده است و محدیث قمی نیز در هدیه الز ائرین ص ۱۲۳ ذکر نموده است.

گفتم، و ندای تو را با جان و دل پذیرفتم!اگر درآن روزبدنی نداشتم تا باآن استغاثهٔ تو را اجابت كنم، وزباني نداشتم تا استنصار تورا پذيرا شوم، ليكن امروز جان من وروح من ودل من و گوش من و چشم من استغاثهات را پاسخ می گوید، و ندایت را می پذیرد و اجابت می کند .

یاک و منزه است یروردگار ما، و حقاً که میعاد یروردگار ما خواهد رسید .

بدین وعده گر جان فشانم رواست.

و بشيري لو جَاء مِنْك بعطف و و جُودى في قَبْضَتى قُلْت هَاكاً بشکرآنکه شکفتی بکام بختای گل نسیم وصل ز مرغ سحر دریغ مَدار



#### درس سوّم

#### بسم الله الرحمن الرحيم

و صلّى الله على محمد و آله الطاهرين و لعنةالله على اعدائهماجمعين منالآن الـي قيام يومالدّين ولاحولولاقوّةالاّ بالله العلى العظيم

قال الله الحكيم في كتابه الكريم:

عَالِمُ الغَيْبِ فَلا يُظْهِرُ عَلَى غَيْبِهِ أَحَداً إلا من ارْتَضَى مِنْ رَسُول فَالِّهُ يَسْلُكُ مِنْ بَيْنِ يَدَيْهِ وَ مِنْ خَلْفِهِ رَصَـداً لِيَعْلَـمَ اَنْ قَـدْ اَبْلَغُـوا رِسَـالاتِ رَبِّـهمْ وَ اَحـاطَ بِمَا لَدَيْهِم ۗ وَ أَحْصَى كُلَّ شَيْئَى عَدَداً \

انسان همانطوری که دارای اعضاء و جوارح مختلفی است ، دارای غرائـز و صفات متفاوتي است ، مانند غضب و ميل بطعام و دفاع از نفس وحّب جـاه وسـاير لذائذ ، و غريزهٔ انتقام و عبوديّت و ايثار و غيرها .

ومعلوم است که هر یک از آنها را باید در جا و محل خود بکار بندد و باندازهٔ معيني مصرف كند ، والأ موجب ضرر و چه بسا سبب هلاكت خواهد شد .

و این بعلت بکار نبستن دستگاه منظم کننده قوای عقل و ادراک است ، مشلا اگر شخصی در حال غذا خوردن بخواهد كاملاً ازلذّت غذا بدون حدّ معيّن ومقدار ثابتی بهرمند گردد ، مسلّماً به علّت تکثیر در أکل و شــرب میمیرد ؛و اگرکسی در اعمال غريزهٔ جنسي ازعقل بيروي نكند ، بسبب زيادهروي خـود را از يـاي درآورده در آغوش مرگ می خسبد.

یکی از غرائز حب بخدا و رسیدن بکمال اطمینان و کامیاب شدن از لقای

١\_ سوره جن : ٧٢ آية ٢٦ ـ ٢٨

خدا و وصول بمقام عز اوست، وتا انسان به این مطلوب نرسد آرام نمی گیرد، وبرای وصول به این مقام نیاز بمجاهده با نفس امّاره دارد ، یعنی در هر لحظه بایدمراقب بوده ، کاری خلاف رضای خدا از او سر نزند و کردارش صالح باشد .

اخلاص در عمل صالح يكانه وسيله نيل بمقصود است.

فَمَنْ كَانَ يَرْجُوا لِقَاءَ رَبِّهِ فَلْيَعْمَلْ عَمَلاً صالِحاً وَلا يُشْرِكْ بِعِبَادَةِ رَبَّهِ الْحَداً در هر قدمى كه برمى دارد از تسويلات نفس و تزيينات ابليسس روى گردانيده، دل بخداى خود بسپارد و خواطر شيطانى را از ضمير خود بدور ريخته، نفس متحرّك و مواج و مضطرب خود را بياد خدا آرام كند.

این عمل احتیاج بمجاهده دارد ، مجاهدهٔ با نفس و رسیدن بمنزل اخلاص ، تا از مخلِصین گردد ، و در تمام کارها از عبادت وغیر آن در هیچ چیز غیر خدا را منظورو مقصود خود نداند، و صرفاً کردارش خالصاً لوجهه الکریم بوده باشد .

چون انسان در هیچ حال از تهاجم افکار و خیالات وارده در قلب خالی نیست ، حتّی در حال سکوت و استراحت ، خواطر بدون اختیار مانند سیل به دل انسان هجوم می آورند ، و حتی در حال خواب ، خواطر از انسان دست برنمی دارند؛

لذا برای سکون و آرامش دل باید با ذکر خدا و مجاهدهٔ بسیار قوی درمقابل هجوم خاطرات مقاومت نمود، و دل را از دستبرد آنان محفوظ نگاهداشت، ودرهر لحظه ازمنویّات شخصی دست برداشت، واختیارورضای حضرت باری تعالی را بررضا و اختیار خود ترجیح داد .

اگر انسان بیاری و توفیق خدا در این مرحله ایستادگی بنماید، و مجاهدهٔ خود را ادامه بدهد کم کم همه مراتب شخصیت طلبی و استکبار و استقلال منشی او خداحافظی نموده و میروند، وذل عبودیت نسبت به ساحت حضرت معبود وروح خداطلبی و نیاز و فقر بدرگاه او جانشین آن می گردد.

از خودپرستی برون رفته خداپرست می گردد و حقیقت عبودیّت را در خود ملاحظه و مشاهده می کند، قلب او آرام می گیرد، و از نوسان و حرکت می ایستد، و از اضطراب و آشفتگی به اطمینان و سکون رهبری می شود ؛ وجودش و سریّش پاک و پاکیزه می گردد و خواطر شیطانی دیگر بدو راه پیدا نمی کند، و سایر خواطر با اجازه او بدرون دل راه می یابند، و بدون اجازه، حق و رود ندارند.

۲\_ سوره کهف : ۱۸\_ آیهٔ ۱۱۰

در عصمت انبیاء درس سوم

چون دل در این هنگام بتمام معنی الکلمه پاکیزه شده و صیقلی بصیقل محبّت و عبودیّت شده است ؛ لذا جمال و انوار الهی دراو مشهود، و آئینه تمامنمای ذات و اسماء وصفات حضرت معبود می گردد، واین مقام مخلّصین است که بسیار مقامی والا و ارجمند است .

طبق آیات قرآن این دسته دارای آثار وخصوصیاتی مختص بخود خواهند بود: اوّلاً شیطان و نفس امّاره بـه آنها دسترسی نـدارد، و از آنها کـاملا مـأیوس است ، و نمی تواند باندازهٔ سر سوزنی در دل آنها رخنه نموده و اثری بگذارد

وَ لَأُغْوِيَنَّهُمْ اَجْمَعِينَ إِلاَّ عِبادَكَ مِنْهُمُ الْمُحْلَصِينَ ١

قَالَ فَبعِزَ تَّكَ لأُغْو يَنَّهُمْ أَجْمَعِينَ إلاّ عِبادَكَ مِنْهُمُ الْمُخلَصِينَ ٢

خود شیطان در این حال اعتراف دارد که عاجزتر از آنستکه بتواند آنان را از راه منحرف بنماید، چون دلآنها محل خدا شده،ومعلومستکه شیطان قدرت غلبه و استیلا بر جایگاه خدا را ندارد.

این چنین افراد دائماً در حرم خدا مصون ومحفوظ از هرگناه فعلی و قولی و فکری و قلبی وستری، ونیز خالی از هرگونه خطا و اشتباه بوده، فعل آنان فعل حق، و بالاخره تمام زبان آنان زبان حق، چشم آنان چشم حق، گوش آنان گوش حق، و بالاخره تمام کانون وجودی آنان متعلق بحضرت حق و خانهٔ قلب و سر آنان در بسته به تسلیم خدای منان داده شده است.

و معلومست که واردات قلبیّه آنان باذن حق ، بامر حق بوده ، آنچه را که ضمیر آنان از عوالم بالا تلقّی کند خواه بطور وحی و تشریع شریعت باشد ، خواه بعنوان ادراک مطالب کلیّه و علوم حقیقیّه، و اطلاع بر آسرار و مغیبات که شأن امام و اولیای خداست ؛ در هر حال قلب آنان معصوم و عاری از هر گونه گناه و خطائی خواهد بود .

و ثانیاً چون فکر و سر آنان وسیع شده ، و آنان از تمام مراحل هستی عبور نموده و متحقِّق بذات حق شدهاند ،لذا می توانندخدا را چنانکه شاید و باید حمد و ستایش کنند ، ستایشی که لایق ذات مقد س اوست .

سُبْحانَ اللهِ عَمَّا يَصِفُونَ إلاَّ عِبادَاللهِ الْمُحْلَصيـن "

١ ـ سوره حجر : ١٥ ـ آية ٤٠

٢\_ سوره ص : ٣٨\_ آية ٨٣

٣\_ سوره صافات : ٣٧ \_ آية ١٦٠

چون هر موجودی که بخواهد خدا را حمد کند باندازهٔ استعداد و ظرفیّت و بقدر فکر خود و علم خود حضرت معبود را میستاید .

حضرت حق بالاتر از مقدار و اندازهٔ علم و ظرفیّت وجودی اوست ، لذا هیپ موجودی نمی تواند آنطور که باید خدا را حمد کند، و لذا باستایش باید تسبیح را توام نمود ، یعنی در عین آنکه تو را حمد می کنیم و بتمام مراتب جمال و کمال می ستائیم، تو را منّزه و مقدّس و پاکتر ازاین می دانیم که این ستایش ما سزاوارمقام عزّ و جلال و عظمت تو باشد .

سُبْحانَ رَبِّى الْأَعْلَى وَ بِحَمْدِهِ \_ سُبْحانَ رَبِّى الْعَظْيَمِ وَ بِحَمَدِهِ \_ وَ يُسَـبِّحُ الرَّغَدُ بِحَمْدِهِ وَ الْمَلاَئِكَةُ مِنْ خِيفَتِهِ \ الرَّغَدُ بِحَمْدِهِ وَ الْمَلاَئِكَةُ مِنْ خِيفَتِهِ \

رعد آسمان و فرشتگان ، از خوف خدا و کوچکی آنان در برابر عظمت آن حضرت پیوسته با ستایش خود ، تسبیح و تنزیه میکنند .

وَإِنْ مِنْ شَيْء إلاّ يُسَبِّحُ بحَمْدِهِ وَ لكِنْ لاَ تَفْقَهُونَ تَسْبيحَهُمْ ٢

تمام موجودات بدون استثناء با ستایش و تمجید خود ، اعتراف بعدم وصول حمد و ستایش، بساحت قدس او را دارند؛ولذابا حمد خود تنزیه و تقدیس نموده، ذات مقدس او را از این گونه ستایشها بالاتر و منزّه تر میستایند.

اما بندگان مخلَص خدا که هیچ جنبهٔ هستی بخود در آنها مشهود نیست ، بلکه هستی آنان هستی حق شده است ، و قلب آنان عرش و کرسی آن حضرت است، آنان می تواند خدا را چنانکه شایدبستایند و در حقیقت خدا ستاینده خود بوده است .

و این تقریب منافاتی با جملهٔ ما عَرَفْنَاكَ حَقَّ مَعْرِفَتِكَ ندارد ، زیرا مفاد این جمله ، عرض ذل و فقر در عالم امكان و كثرت است ، و مفاد سبنحان الله عَمَّا يصفون و لا عبادالله المحْلَصِين ، تحقق فناى حقیقی در تمام مراتب اسماء و صفات وذات حضرت احدیّت است كه درآن مقام فنای مطلق، مختصر شائبهٔ هستی و اظهار انانیّت نمودن ، كفر و شرك بوده و از ساحت اخلاص مخلصین بسی دور است .

و ثالثاً براي آنان مؤاخذه و بازخواستي نيست ، و سئوال و كتابي ندارند ،

١\_ سوره رعد : ١٣\_ آيهٔ ١٣

٢\_ سوره اسراء : ١٧ آية ٤٤

در عصمت انبیاء درس سوم

سئوال قبر، و نكير و منكر، و حشر وعَرْض ، و كتاب و ميزان ، وصــراط بــراى آنــان نيست َ

### فَإِنَّهُمْ لَمُحْضَرُونَ إِلاًّ عِبَادَ اللَّهِ الْمُحْلَصِينَ `

تمام افراد انسان در پیشگاه عدل خدا حاضر شوند و میورد عرض و سئوال قرار گیرند ، مگر بندگان مخلص خدا که آنها از سئوال و عرض ، بسبب مجاهدات نفسانی واخلاص درعمل وقول وفکر وسِر ازمحل مؤاخذه وسئوال عبور نموده و در جایگاه والای مخلصین در حرم خدا وارد شده و در آنجا آرمیدهاند .

و درحقیقت، موجودی که وجود خود راتسلیم نموده و چیزی برای او نمانده است ، دیگر چگونه حضور یابد ، و مورد سئوال واقع شود .

سئوال و کتاب برای کسانی است که در آنها شوائبی از ربوبیّت بوده ، و اعمالی طبق این شوائب ازآنها سر زده است، ولی آنکه دراو غیر از حقیقت عبودیّتِ محضه چیزی نمانده است، وتمام مراتب وجودی او بأعلی الکلمه ندا برفقرونیاز و ذلّ عبودیّت مینماید، چگونه حضور و سئوال دربارهٔ او متصور است .

این بندگان مرگ ندارند و همیشه بحیات حق زنده و جاویدند ، چون وجه الله شده ، و نماینده و نشان دهنده خدایند، ومعلومست که هلاکت وبوار در مراحلی است که هستی ، غیر هستی حق و غیر وجه او باشد .

وَ يَوْمَ يُنْفَخُ فِى الصَّوْرِ فَفَزِعَ مَنْ فِى السَّمَاواتِ وَ الأرْضِ اِلاَّ مَنْ شاءَ اللهُ <sup>٢</sup> وَ ثُفِخَ فِى الصُّورِ فَصَعِقَ مَنْ فِى السَّمَاواتِ وَ الأرْضِ اِلاَّ مَنْ شاءَ اللهُ <sup>٣</sup>

وقتیکه در صور دمیده شود تمام موجوداتیکه در زمین و آسمانند، از شدت ترس و وحشت هلاک می شوند ، مگر افرادی را که خدا بخواهد .

در این دو آیه ملاحظه می شود که خداوند یکدسته را استثناء نموده است: آنهائیکه مورد مشیّت خدا واقع شده، وخدا نمی خواهد هلاک شوندبرای آنان ترس و هلاکتی نیست .

از طرف دیگر می بینیم که خداوند می فرماید تمام موجودات غیر از وجه خدا همه و همه بدون استثناء هلاک خواهند شد .

٤٧

١ \_ سوره صافات : ٣٧ \_ آية ١٢٨

٢ \_ سوره نمل : ٢٧ \_ آية ٨٧

٣\_ سوره زمر: ٣٩ \_ آية ٦٨

كُلُّ شَيْء هَالِكُ الاَّ وَجْهَهُ ا

كُلُّ مَنْ عَلَيْها فَان وَ يَبْقَى وَجْهُ رَبِّكَذُو الْجَلالِ وَ الْإِكْرَامِ ۗ

تمام موجوداتیکه در روی زمین زیست میکنند فانی و هلاک شوندهاند ، مگر وجه الله در آن فنا و زوالی نیست .

از ملاحظه این دو آیه با دو آیه سابق الذکر بدست می آید که همان افرادی را که خدا می خواهد، و بواسطهٔ نفخ درصورنمی میرند، کسانی هستند که وجه الله شده و نمایش دهندهٔ خدا به تمام معنی گشته اند ، یعنی اولیای خدا و مقربین درگاه او مرگ ندارند .

و با انضمامِ این نتیجه به آیهٔ سابق که فرمود: فَاِنَّهُمْ لَمُحْضَرُونَ اِلاَّ عِبَادَ اللهِ الْمُحْلَصِينَ، استفاده می شود که بندگان مخلص خدا نه سئوال و کتابی دارند، و نه مرگ و انعدامی، بلکه پیوسته آنها بحیات حق ابداً سرمداً زنده خواهند بود.

رابعاً خداوند على أعلى ، براى بندگان مخلَص خود جزائى محدود و معيّن قرار نداده است، چون هر چه از بهشت و نعمتهاى بهشتى به آنها بدهد، كمتر از مقام و منزلت آنهاست، بلكه جزاى آنهاخودذات احديّت ومشاهدهٔ انوار جمال اوست و سس.

## وَ مَا تُجْزَوْنَ إِلا مَا كُنتُم ْ تَعْمَلُونَ إِلا عِبَادَ اللَّهِ الْمُحْلَصِينَ "

مزد و جزای آنها بیحد و بیحساب بوده، چون آنها ازنفس و عالم مقدار عبور کرده و به دریای عظمت و جلال رسیدهاند ، لذا نفس تحقیق در آن مقام جزای لامتناهی و بیعد و حد آنان خواهد بود .

باری از این آیاتی که دربارهٔ مخلَصین و مقام و منزلت آنان ذکر شد، استفاده می شود که مخلَصین ازبندگان خدامن جمیع الوجوه غیر از سایر بندگانند، آنان مصون بصیانت حضرت ذوالجلال بوده، وهیچ آفتی ازگناه ومعصیت که لازمهٔ سیطرهٔ شیطان و نفس امّاره است در آنها نیست.

و این معنی عصمت از گناه است که خداوند در قرآن مجید می فرماید: ما که حضرت یوسف را از ابتلای بگناه با زلیخا حفظ کردیم ، بعلّت آن بود که او از

١\_ سوره قصص : ٢٨ \_ آية ٨٨

٢\_ سوره الرحمن : ٥٥ \_ آية ٢٧

٣ ــ سوره صافات : ٣٧ ــ آيهٔ ٤٠

درعصمت انبياء درس سوم

بندگان مخلَصین ما بود

#### كَذَالِكَ لَنَصْرِفُ عَنْهُ السُّوءَ وَ الْفَحْشَاءَ إِنَّهُ مِنْ عِبادِنَا الْمُحْلَصِينَ \

پس هر که بمقام و مرتبهٔ مخلَصین برسد، ازهرگونه زشتی و منکری در حفظ و امان الهی است ، و علاوه چون حیات آنها حیات حق شده و از عالم مقدار عبور کردهاند ، و خواطر مغیره و مبدالهٔ نفس دیگر در آنها وجود ندارد ، بنابراین در تلقی معارف الهیه و علوم کلیه و حفظ و تبلیغ و تحویل نیز دارای مقام عصمت، ومصون بصیانت حضرت احدیت خواهند بود .

از آیهٔ مبارکهای که در مطلع گفتار قرائت شد می توان تمام مراتب سه گانهٔ عصمت را در فرستادگان خدا که برای هدایت و ارشادمردم مبعوث شدهانداستفاده نمود: عَالِمُ الْقَیْبِ فَلاَ یُظْهِرُ عَلَی غَیْبِهِ اَحَداً اِلاَّ مَن اِرْتَضی مِنْ رَسول

خداوند عالم غیب است و از این علم غیب خود به کسی اطّلاع نمی دهد مگر به اَن فرستادگانیکه مورد رضای او واقع شوند، یعنی من جمیع الجهات از نقطهٔ نظر فعل و صفت، از نقطه نظر ملکات و عقائد، واز نقطه نظر صفات نفسیه وروحیه مورد رضای حضرت او قرار گیرند، کسانیکه بمرحلهٔ عبودیّت محضه نائل آمده، از خود پسندگی و خودبینی در جمیع مراحل بیرون آمده، خداپسند و خدابین شدهاند.

چون معلومست که تاانسان باین سرمنزل نرسدمورد ارتضای مطلق پـروردگـار واقع نخواهد شد ٔ واینهمان مرتبهٔ مخلَصیـن است ، در اینصورت خداونـد پـرده و

۲\_دراینجا این سئوال پیش می آید که چطوردراینجا مراد از اتضاء ارتضای مطلق است ولی در آیه مبارکه ۲۸ از سورهٔ انبیاء:ولایشفعون الالمن ارتضی، مرادازارتضاء ارتضای در دین و عقیده است، جواب آنستکه چون شفاعت راجع باهل معصیت است، آنهم معاصی کبیره، بدلیل آیه ۳۲ از سوره والنجم :لیجزی الذین احسنوا بالحسنی،الذین یجتنبون کبائرالاثم والفواحش الا اللّم، افرادی را که فقط از گناه کبیره اجتناب کنند آنهارا محسن شمرده است، وپیغمبرفرموده است شفاعت برای محسنین نیست: شفاعتیلاهل الکبائر من امتی فاماالمحسنون فماعلیهم من سبیل، و در سورهٔ نساء آیه ۳۰ وارداست که: ان تجتنبوا کبائر ماتنهون عنه نکفر عنکم سیئاتکم، بنابراین نفس اجتناب از کبائر خودبخود مکفر سیئات و معاصی صغیره است، روی این زمینه مراد از ارتضاء در آیهٔ شفاعت بمناسبت حکموموضوع حتماً سیئات و معاصی صغیره است، معنی ندارد و مؤیّد این معنی روایاتیست که از حضرت امام رضا الشی وارد شده است و در آنها ارتضاء در آیهٔ شفاعت را بارتضاء در دین تفسیرنمودهاند (جلد اول از تفسیر المیزان ص شده است و در آنها ارتضاء در آیهٔ شفاعت را بارتضاء در دین تفسیرنمودهاند (جلد اول از تفسیر المیزان ص علم غیب بمناسبت حکم وموضوع ، باطلاق خود باقی است. در مورد شفاعت باز بمناسبت حکم و موضوع علم غیب بمناسبت حکم و موضوع ، باطلاق خود باقی است. در مورد شفاعت باز بمناسبت حکم و موضوع فقط اطلاق در مورد دین و عقیده خواهد داشت.

١\_ سوره يوسف : ١٢ - آية ٢٥

حجاب قلبی او را بکنار زده و از علم غیب خود باو می فهماند، واز آنچه از دستبرد تمام افراد جن وانس ومَلک خارج است او را آگاه و مطّلع می گرداند.

البته چون علم غیب خود را بدون تغییر و تبدیل و بدون کم و کاست به او می فهماند ، بنابراین قلب او باید درمقام عصمت خدا و مصونیت حضرت او واقع شود، وگرنه درتلقی آن علم غیب از خودتصر فاتی نموده ودراخذ آن دچارانحراف و تبدیل واقع خواهد شد، واین مرحلهٔ عصمت درتلقی معارف حقه است .

فَالِّهُ يَسْلُكُ مِـن ْ بَيْـن يَدَيْـهِ وَ مِـن ْ خَلْفِـهِ رَصَـداً لِيَعْلَـمَ اَنْ قَـدْ اَبْلَغُـوا رِسَـالاَتِ رَبِّهِمْ وَ اَحَاطَ بِمالَدَيْهِمْ وَ اَحْصَى كُلَّ شَيْئى عَدَداً \

و نیز پس از تلقی صحیح ، چون قلب او صافی است ، و از دستبرد شیطان خارج شده است ، لذا آن معارف و علوم کلیّه را همانطور که اخذ نموده ، در خود نگاهداشته و تحویل می دهد ، و این مرحله عصمت در تبلیغ و رسانیدن احکام و معارف است .

خداوند از جلو و عقب در اطراف و جوانب قلب او پاسبانانی میگمارد، و رَصَد میگذارد تا القاءآت جنّی و انسی در او اثر نکنند، و وساوس نفس وابلیس در او راه نیابند، و این همان مصونیّت الهی است.

چون اگر او را بخود واگذارد، و از حمایت وحفظ او دست بردارد، مواجه با هزاران آفتخواهد شد؛ آن قلب از جمیع شرور محفوظ است، از شَرِّ الْخَنَّاسِ الَّذِی يُوسُوسُ في صُدُورِ النَّاسِ، و ازشَرِّ جَميع ما خَلَقَ، و ازشَرِّ النَّقَاتَاتِ فِي الْعُقَدِ و حَاسِدٍ إِذَا حَسَدَ نه سحرى ميتواند در او كار كند، و نه طلسمى، و نه قدرت نفس امّارهٔ موجود شريرى، ابداً در او اثرى نمى گذارد.

اگر تمام مخلوقات مجتمع شوند، ودست بدست یکدیگر داده بخواهند او را از رویه و مقصد خود بازدارند ، یا بر خلاف علوم کلیه و معارف حقّه دراوتصرفی کنند ، یا در معلومات و ادراکات او تغییری دهند ، نمی توانند، چون قلب مؤمن در تحت مصونیّت و رصد خداوندی قرار گرفته ، و خدا از جلو وازعقب برای حفظ و حراست او موکّلینی را تعیین فرموده است ، برای آنکه او راحفظ کنند ؛ و ایس برای آنستکه آنها رسالات و احکام خدا را درست و صحیح ابلاغ نموده ، و از وظیفهٔ خود

١\_ سورة جن : ٧٢ \_ آية ٢٧\_ ٢٨

در عصمت انبیاء درس سوم

تجاوز و تخطّی نکنند ، و خداوند بتمام امور آنها احاطهٔ کامل داشـــته وازجزئیــات و کلیّات جریان آنها مطّلع است .

این مرحله عصمت در تبلیغ و تحویل است ،وامّا مرحله عصمت ازمعصیّت نیز بتقریب سابق از مدلول آیه خارج نیست ، و آن اینکه اگررسولی گناه کند بافعل خود ترخیص آنرا اعلام نموده، وچون با قول خودحرمت آنرا اعلام نموده است،لذا دعوت بمتناقضین نموده و متناقضین حق نیست ، بلکه یکطرف مسلّم باطل است و رسول خدا که قلبش ازدستبرد شیطان خارج است، پیوسته متحقّق بحق بوده و خواهد بود .

در سورهٔ مریم این حقیقت را ملائکهٔ وحی به پیغمبر عرضه میدارند که: وَ مَا نَتَنَزَّلُ اِلاّ بِاَمْرِ رَبِّكَ لَهُ مَا بَیْنَ اَیْدِینَا وَ مَا خُلْفَنَا وَ مَا بَیْنَ ذَالِـكَ وَ مَا كَـاَنَ رَبُّكَ نَسیّاً \

خداوند مارا به امرخود بسوی توای پیغمبر نازل فرموده ،ما از خود هیچ دخل وتصرّفی نداریم ، آنچه در بین دو دست و در مقابل ماست ، وآنچه در عقب سر ماست ، وآنچه دربین این دو مرحله است ،همه اختصاص بخدا داشته ،ودرآن تأثیر و دخالتی ازموجود دگرنیست ، وخداوند درحفظ این معنی دچار نسیانوفراموشی، و در نتیجه اشتباه و خطا نمی گردد .

مطالبی که ذکرشد عصمت انبیاء و ائمه اللی و حتّی خاصّان و مقربًان درگاه خود را از اولیای خود بطور عموم ، در تمام مراحل ثابت مینماید .

اما دربارهٔ امیرالمؤمنین انگا که معلوم است سر رشتهدار معارف حقّه و صاحب لِوای حمد و پیشقدم در مراحل توحید بودهاند ، خداوندآنحضرت رادرخانهٔ خود وحرم خود درکعبه بدنیا آورد بعد از آنکه نور مقدس او را از آدم تا حضرت

مقام اميرالمؤمنين عليهالسلام

ابوطالب ، در اصلاب نسلاً بعد نسل حفظ فرمود .

نام مبارکش علی ، کنیه اش ابوالحسن ، پدرش حضرت ابوطالب فرزند عبدالمطلّب بن هاشم بن عبد مناف بود ، و ابوطالب برادر أعیانی حضرت عبدالله والد رسول الله بود ، بنابراین آن حضرت ابن عم اعیانی رسول خدا بوده

٥١

۱\_ سوره مريم : ۱۹ آيهٔ ٦٤

و نسبت او و حضرت رسول در جدّشان حضرت عبدالمطلّب مجتمع می گردد .

ابوطالب از بزرگان مکّه وخدمتگزاران برسول خدا بود، وازآن حضرت بسیار حمایت می کرد، بطوریکه تا در قید حیات بود کسی از مشرکین قریش نتوانست به آن حضرت آسیبی وارد کند، سه سال آن حضرت وسایر بنی هاشم را در شِعبی که معروف به شِعب ابوطالب است در مکّه حفظ و حراست نمود، وبتمام معنی فدوی و حامی رسول الله بود، تا هنگامیکه از دنیا رخت بربست، دستِ تجاوز و تجاسرِ مشرکین به رسول خدا باز شد و پیغمبر اکرم ناچار از هجرت به مدینه گردید.

حضرت ابوطالب از مؤمنین واقعی ، و مسلمین حقیقی برسول خدا بود و اشعاریکه درمدح آن حضرت سروده بسیار، ودرکتب احادیث وتواریخ ثبت است ، لکن بعللی که عمدهٔ آن حفظ و حراست از حضرت رسول الله بوده، ایمان خودرااز قریش کتمان می نمود و حضرت رسول بسیار او را دوست داشتند و به اوپدرخطاب می کردند .

نام مادرش فاطمه ، دختر اسد بن هاشم بن عبد مناف است ، و چون اسد برادر عبدالمطلب است لذا ابوطالب و فاطمه پسر عمو و دختر عمو بودهاند .

حضرت فاطمه بنت اسد مادر امیرالمؤمنین از زنان بزرگوار اسلام است ، و اول زنیست که بعد از حضرت خدیجه ایمان آورد و بحضرت رسول بسیار محبت می نمود، حضرت او را مادر خطاب می کردند، و چون بمدینه هجرت نمودند بدون فاصله با یای بر هنه حافیة بمدینه هجرت نمود.

ابن جوزى مى گويد: وَ هِى َ أُوَّلُ أُمراَّةَ هَاجَرَتْ مِنْ الله عَلَيْهِ وَ الله عَلَيْهِ وَ آلِهِ بِمَكَّةَ بَعْدَ خَدِيجة ً أَ الله عَلَيْهِ وَ آلِهِ بِمَكَّةَ بَعْدَ خَدِيجة ً أَ الله عَلَيْهِ وَ آلِهِ بِمَكَّةً بَعْدَ خَدِيجة ً أَ

ابن صباغ مالکی می گوید: فاطمه بنت اسد برسول خدا ایمان آورد و با حضرتش بمدینه هجرت نمود، چون درمدینه رحلت نمودپیغمبراکرم اورا در پیراهن

۱\_رجوع شود بكتاب مؤمن قریش تألیف خنیزی و كتاب الحجة علی الذاهب الی تكفیر ابیط الب تألیف فخار بن سعد بن فخار موسوی حائری و او از ابن ادریس حلی روایت می كند و محقق حلی از او روایت می نماید و نیز رجوع شود بكتاب «ابوطالب حامی الرسول و ناصره » تألیف علامه نجم الدین شریف عسكری ۲\_ ذیل صفحه ۱۳ از «فصول المهمه» ابن صباغ، و «تذكره سبط» ابن جوزی ص ۲

در عصمت انبیاء درس سوم

خودشان کفن نمودند و دستور دادند که اسامة بنزید و ابو ایّوب انصـــاری قــبر اورا حفر کنند .

چون حفرنموده بموضع لَحْد رسیدند، خودرسول الله درقبر پائین رفته ولَحْد، او را با دست مبارک خود حفر کردند، وخاک لحدرا بادست خود بسیرون ریختند، چون از کار حفر فارغ شدند، خود در درون قبر به پشت خوابیدند، و گفتند:

اَللهُ الَّذِى يُحْيى وَ يُميتُ وَ هُوَ حَى لَّ لاَيَمُوتُ اللهُمَّ اغْفِرْ لِأُمَّى فَاطِمَةَ بنْتِ السَدِ وَ لَقَّنْهَا حُجَّتَهَا وَ وَسَّعْ عَلَيْهَا مُدْخَلَهَا بِحَقِّ نَبِيَّكَ مُحَمَدٍ وَ الْأَنْبِياءِ الَّذِينَ مِنْ قَبْلى فَالِّكَ اَرْحَمُ الرَّاحِمِينَ \

خداست که زنده می کند و می میراند و اوست که ابداً نمی میرد.

بار پروردگار من ، مادرم فاطمه بنت اسد را مورد مغفرت خـود قـرار داده ، و حجّت او را بزبان او القاء بفرما ، و قبر را بــر او وســيع گــردان بحــق فرســتادهات و پيامبرت محمّد و پيامبراني كه قبل از من آمدهاند ، تو ارحم الراحمين هستي .

اصحاب به حضرت عرضه داشتند <sup>۲</sup> یا رسول الله ما دیدیم تـورا کـه در ایـن عمل با فاطمه کاری کردی که با هیچکس قبل از او ننموده بودی ، پـیراهن خـود را کفن او نمودی ، و لحد او را خود کندی ، و در قـبر او خوابیـدی ، و دعـا بـرای او نمودی .

حضرت فرمودندمن پیراهنخود راباو پوشانیدم تاخدا از لباسهای بهشتی در بر او کند، ودرقبراوخوابیدم تا فشار قبر براوآسان گردد، فاطمه در رعایت امرمن و مراقبت و حمایت من بهترین خلق بود بعد از ابوطالب سلام الله علیهما "

سبط ابن جوزی گوید که : وفات فاطمه بنت اسد در سنه چهارم از هجرت بوده است  $^{1}$ 

ازابوطالب وفاطمه بنت اسد چهار پسربوجودآمدکه بترتیب طالب وعقیل و جعفر وعلی نام داشتند ، وسن هر یک با دیگری بترتیب ده سال فاصله داشت و یک

٥٣

۱ \_ «فصول المهمه» ص ۱۳

۲ \_ ابن اثیر ذیل کلام ابن صباغ را درج ۵ ص۵۱۷ از اسد الغابة نقل میکند

٣ ـ تا اينجا كلام ابن صباغ بود

٤ ـ «تذكرة الخواص» ص ٦

دختر بنام فاخته كه لقبش امّ هاني بوده است ا

جای تردید نیست که علی اللی در جوف کعبه خانهٔ خدا متولّد شد حِمْيرَى سيد اسمعيل بن محمد مي گويد:

> وَلَدَتْهُ فِي حَرَمِ الْإلِهِ وَ اَمْنَــِهِ فى لَيْلةٍ غابَتْ نُحوسُ نُجومِهَا

وَ الْبَيْتِ حَيْتُ فِنائِهُ وَ الْمَسْجِدُ بَيضْاءُ طاهرةُ الشِّابِ كَريهةٌ طابَتْ وَ طابَ وكيدُها وَ الْمَوْلِدُ وَ بَدَت منع الْقَمَر الْمُنير الْأَسْعَدُ مَالُفَّ فِي خِرَقِ الْقَوا بِل مِثْلُهُ إِلاَّ ابْنُ آمِنَةَ النَّبِيِّ مُحَمَّدٌ ٢

فاطمهبنت اسد على را زائيددرحرم خدا ومحل امن وامان الهي، دربيت الله كه ساحت حرم و مسجد الحرام است.

فاطمه زنی پارسا و روشن دل و پاکدامن و بزرگوار ـ پـاک و پـاکيزه بـود هـم خودش و هم فرزند مولودش و هم محلٌ تولُّد مولودش .

در شبی این مولود مبارک را زائید که ستارگان نحسش همه غائب شده بودند و فاطمه با أن ماه منير تابناك سعد و سعادت بدرخشيد .

هیچگاه چشم و روزگار ندیده که مانند این مولود مسعود را دست قابلهها در یارچهای بیپچند ، مگر پسر آمنه : پیامبر اکرم محمّد را .

و نيز در اين باره عبدالباقي عمر مي گويد:

ببَطْن مَكَّةَ وَسُطُ الْبَيْتِ اِذْوُضِعَا ٣ تو همان على بلند مقامي هستي، كه دربطن مكّه دروسط بيت خدا كه بزمين نهاده شدى ، از فراز رفعت و بلندى هم گذشتى و بر فوق علو و رفعت ترفيع يافتى .

حاكم نيشابوري گويــد: لَـمْ يولَـدْ فِـي جَـوْفِ الْكَعْبَـةِ قَبْـلَ عَلِـيٍّ وَ لا بَعْـدَهُ مَولُودٌ سِواَهُ إِكْراماً لَهُ وَإِجْلاَلاً لِمَحَلِّهِ درجوف خانه كعبه هيـچ مولـودي غـير از علـيّ متولد نشد، نه قبل از على ونه بعد از على ، و اين بجهت اكرام وعنايتي است كه خدا

١- «فصول المهمه» ابن صباغ نقلا عن ضياء الدين ابوالمؤيد موفق بن احمد خوارزمي دركتاب «مناقب» خود ۲\_ دیوان حِمْـیَری ص۱۵۵.مؤلف دیـوان مـی گویـد تخریـج ایـن ابیـات از « اعیانالشـیعه» ج۲۱ص ۲۰و «مناقب» ج ٢ص ١٧٥و «دلائل الصدق» ج ٢ص ٣٢٨ است

٣\_ تعليقهٔ اشعار حِمْيَري درديوان حميري ص ١٥٥

در عصمت انبیاء درس سوم

باو داشته و بعلّت جلال و عظمتی است که در مقام او مرعی داشته است

و نيز ابن صباغ مالكى گويد: ولُدِ عَلِى اللَّيْ السَّلَا الله اللهُ مَكَّةَ السَمُسَرَّقَةَ بدَاخِلُ اللَّيْتِ الْحَرَامِ فِى يَوْمِ الْجُمُعَةِ الثّالِثِ عَشَرَ مِنْ شَهْ اللّهِ الْأَصَمِّ، رَجَبِ الْفَرْدِ سَنَةَ ثَلَاثِينَ مِنْ عَامِ الْفِيل، قَبْلَ السهجْرةِ بثَلاث وَ عِشْرينَ سَنَةً، وَ قِيلَ بحَمْسس وَ عَشْرينَ ، وَ قَبْلَ الْبَعْثِ بِالْفَتَى عُشْرةَ سَنَةً، وَ قِيلَ بعَشْر سِنِينَ ، وَ لَمْ يُولَد فِى الْبَيْتِ عِشْرينَ ، وَ قَبْلَ الْبَعْثِ بِالْفَتَى عُشْرةَ سَنَةً، وَ قِيلَ بعَشْر سِنِينَ ، وَ لَمْ يُولَد فِى الْبَيْتِ الْحَرامِ ، قَبْلَهُ أَحَدُ سِواه ، وَ هِى فَضِيلَة خصَّهُ اللّه تَعَالَى بِهَا إِجْلالاً لَهُ وَ إعْلائاً لِمُعْرَبِينَ وَا وَلّ مَنْ وَلَده هاشِم لِمَتَّالِي اللّهُ مَنْ وَلَده هاشِم وَ الْمَالِينَ وَا وَلَّ مَنْ وَلَده هاشِم وَا وَلَا مَنْ وَلَده هاشِم اللّهُ مَنْ وَلَده هاشِم وَا عَلْمَا اللّهُ عَلَى اللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ

على الله الحرام در جوف خانه خدا ، و داخل بيت الله الحرام در مكه مكرّمه متولد شد ، درروز جمعه سيزدهم ماهرجب سي سال قبل ازعام الفيل ، وقبل از بعثت رسول خدا به ده سال ، و قبل از هجرت رسول خدا به بيست و سه سال .

متولد نشده است کسی قبل از علی درخانه خدا ، و این فضیلتی که خداوند آن حضرت رابدو اختصاص داده است بجهة جلال وعظمت مرتبه وبلندی ورفعت مقام ،ونشان دادن شأن و قدر آن حضرت است و علی اولین هاشمی است که ازدو هاشمی متولد شده است آچون مادر او پدر او هر دو هاشمی بوده و قبل از اوو برادرانش چنین هاشمی یا بعرصهٔ وجود نگذاشت

كيفيت ولادت اميرالمومنين در كعبه

اما در کیفیت ولادتشوارد است کهچون درد زائیدن، مادرش فاطمه را گرفت، فاطمه بخانهٔ خدا پناه اورده، با ابتهال پردههای خانه را گرفت، و تقاضای سهولت زائیدن نمود، و نظری به اسمان افکند و گفت:

۱ فصول المهمه ص۱۲و نيز ابن اثير در «اسدالغابة» ج٤ ص١٦گفته است كه وهو اول هاشمي ولد بين هاشميين

۲ على امیرالمؤمنین اللی اول هاشمی متولد از هاشمیین نیستند چون برادر بزرگترشان دارای این صفت
 بود لذا در ترجمه اصلاح شده است .

۳ـ در کتاب الغدیر ج7 از ص ۲۱ تا ص ۳۸ روایات وارده در ولادت حضرت را در جوف کعبه بـا مـدارک آنها و نام علمائی را ازاهل تسنن که آنها را در کتب خود ضبط نمودهاند و شعرائی که در اینبـاره قصـائدی سرودهاند با شعر آنان ذکر نموده است.

ای پروردگار من ، من بتوایمان آوردهام! و بهر پیغمبری را که فرستادهای! و بهر کتابی که نازل فرمودهای! و تصدیق نمودهام بفرمایشات ابراهیم خلیل که این خانه را بنا کرده است!

بارالها بحق این خانه ، و بحق بنا کنندهٔ این خانه ، و بحق این فرزندی که در شکم دارم و مونس من است ، و با من سخن می گوید ، ویقین دارم که از آیات عظمت و جلال توست ، اینکه آسان کنی برمن ولادت مرا.

عباس بن عبدالمطلب و یزید بن قعنب که شاهد قضیه بودند می گویند: دیدیم که دیوار خانه (در موضح مستجار) شکافته شد وفاطمه از آن داخل بیت شد، و از دیده نهان گردیده و شکاف خانه بهم آمد، و هرچه ماخواستیم درخانه را بگشائیم و از حال فاطمه اطلاع حاصل کنیم میسر نشد؛ دانستیم که این یکی از آیات واسرار خداست .

این قضیه در مکه انتشار پیدا کرد ، و زنها با یکدیگر از این خبر گفتگو می کردند تا پس از سه روز همان نقطه از دیوار شکافته شد وفاطمه بنت اسدفرزند خود علی را بر روی دست گرفته بخود می بالید و فخر می نمود، ومی گفت : کیست مانند من که چنین پسری در داخل کعبه بزاید '.

و اما آنچه ابن صباغ مالکی از کتاب مناقب لأبی العالی الفقیه المالکی نقل می کند ، آنستکه : از حضرت علی بن الحسین نقل است روزی در خدمت پدرم حسین بن علی نشسته بودیم ، و جماعتی از زنان در آنجا مجتمع بودند یکی از آنها بسوی ما روی آورد ، من به او گفتم خدا تو را رحمت کند! کِه هستی؟ گفت من زبدة دختر عجلان از بنی ساعده هستم .

گفتم: آیا مطلبی داری؟و میخواهی ما را از آن اطلاع دهی ؟

گفت: آری سوگند بخدا، ام عمارة دخــتر عبـادة بـن فضلـة بـن مـالک بـن عجلان ساعدی مرا خبر داد که روزی در میان زنان عرب بودیم که ابوطالب با حــال اندوه و حزن بسوی ما آمد، من باو گفتم: چرا اینطور پریشانی؟

گفت : چون فاطمه بنت اسد در شدّت درد زاییدن گرفتار است .

پس ابوطالب دست فاطمه را گرفته و بکعبه آورد و او را در داخل کعبه جای داد و گفت همین جا به نام خدا بنشین! ناگهان یکمرتبه او را درد سختی گرفت و

۱\_ «غاية الـمرام» ص ۱۳ از كتاب «امالي» شيخ طوسي

در عصمت انبیاء درس سوم

طفل نظیف و پاکی را که پاکیزه تراز اوندیده بودیم متولّد شداورا ابوطالب علی نام گذارده و دربارهٔ او شعری سرود:

سَمَّيْتُهُ بِعَلِيٍّ كَيْ يَدُومَ لَهُ عِزُّ الْعُلُوِّ وَعِزُّ الْفَحْرِ اَدْوَمَهُ

من او را على ناميدم براى آنكه عزت بلندى مقام وعزت فخربطور مداوم وجاودان براى او باشد .

و در اینحال پیغمبر المحکمی و از کعبه علی و مادرش فاطمه را بخانه مادرش بردند.

حضرت سجّاد می فرماید: سوگند بخدا که من هیچگاه چیز خوبی را نشنیده بودم مگر آنکه این خبر از بهترین و خوبترین آنها بود ا

شیخ سلیمان قندوزی از کتاب «مودّة القربی» ازعباس بن عبدالمطلب روایت کرده است که ، فاطمه بنت اسد میل داشت اسم این فرزند را اسد بنام پدرخودش بگذارد ، و حضرت ابوطالب بدین اسم راضی نبودوبفاطمه گفت: بیا باهمدرشب تاریکی از کوه ابوقیس بالا رویم و خداوند آفرینندهٔ جهان را بخوانیم، شاید خودش ما را از اسم این فرزند آگاهی دهد .

چون شب فرا رسید هر دواز منزل خارج شده وازکوه ابوقیس بالا رفتندوهـر دو خدا را خواندند و ابوطالب این ابیات را انشاء کرد:

ای پروردگار من! ای صاحب این شب تار! و ای صاحب صبح روشن! از امر خود که در قضای تو گذشته است ما را واقف گردان که نام این پسر را چه بگذاریم؟

در این حال صدای خِش خِشی بالای سر آنها در آسمان پیدا شد ، ابوطالب سر خودرا بلند کرد،دید لوحی سبزفام است مثل زبرجد ،ودراو چهارسطر نوشته،با دو دست او را گرفته و او را محکم بسینه خود چسبانید در روی آن نوشته بود:

۱-«فصول المهمّه» ص ۱۲ و «غاية الـمرام» ص۱۳ از طريق عامّه از كتاب «مناقب» ابن مغازلي شافعي نقل كرده
 است .

من شما دو نفر را اختصاص دادم بیک فرزند پاکیزه وطاهر و اختیار شده و پسندیده و اسم او را از مقام رفیع وبا عظمت علی گذاردم ،که مشتق از اسم خودم علی است ، ابوطالب بسیارمسرور شد وسجده نمودوده شترعقیقه کرد، واین لوح را در خانه کعبه آویزان نمود، و بنی هاشم باو فخر می نمودند تا در زمان هشام بن عبدالملک که حجاج با ابن زبیر نبرد کرد غائب شد.

۱\_ «ينابيع المودة» ص ٢٥٥

درس چهارم

لزوم عصمت انبياء و أئمه عليهم السلام



## درس چهارم

# بسم الله الرحمن الرحيم

و صلّى الله على محمدٍ و آله الطاهرين ولعنة الله على اعدائهم اجمعين من الآن الى قيام يوم الدّين ولاحول ولاقوة الا بالله العلى العظيم

قال الله الحكيم في كتابه الكريم:

وَ كَذَلِكَ اَوْحَيْنَا إِلَيْكَ رَوحاً مِنْ أَمْرِنا مَا كُنْتَ تَدْرِى مَا الكِتَابُ وَ لاَ الإِيمانُ وَ لاَ الإيمانُ وَ لَكِنْ جَعَلناهُ نُوراً نَهْدِي بِهِ مَنْ نَشاءُ مِنْ عِبادِنَا \

صفات وعفت و غیره که چنانچه هر یک از آنها را بجا وبموقع خود معتدله بمقدارمعین و لازم اعمال کند، صحیح ومفید بوده، واگر از انسان حدود خود تجاوز کند، و ضد آنها را اعمال نماید غلط و مضر

خواهد بود.

ضد این صفات را صفات رذیله گویند، و آن جنبهٔ افراط و تفریط در حدود این صفات است مثلا شجاعت، ملکه ایست بسیار نیکو و آن حد متوسط و اعتدال و یسندیده بین دو حد نکوهیده است.

در ناحیهٔ تفریط و کمبودی عنوان جُبْن و ترس از صفات رذیله و در ناحیهٔ افراط و زیادهروی عنوان تهور و بیباکی است که آن نیز غلط و غیر نیکو است.

انسان باید پیوسته این صفت را در خود بحال متعادل نگاهدارد و نگذارد از حدود خود به یائین که مرتبه جُبْن است سقوط کند یا ببالا که مرتبه تهور و بی باکی

۱\_سوره شوری ٤٢، آيه ٥٢

امام شناسی(۱) صفات معتدلهٔ انسان

است تجاوز نماید.

هم چنین عفتبسیار نیکو و پسندیده است، ولی چنانچه از حد خود ضعیف تر باشد بمرتبهٔ خمود یعنی بی حسی و افتادگی منجر می شود که در اینحال زشت و ناپسند، واگراز حدخود قویتر شود بمرتبه پرده دری و بی باکی که شره است منجر می شود، که اونیز زشت و نکوهیده است، و باید انسان مواظب خود باشد که ملکهٔ میانه و معتدل بنام عفّت پیوسته در اوزنده بوده، و خدای ناکرده بمرحلهٔ خمود سقوط ننماید، و یا بمرحله شره و پرده دری تجاوز نکند، که در آن حال آن ملکهٔ پسندیده می میرد، و یکی از این دوناحیه غیر محموده در انسان زنده می شود، و زندگی او زندگی نفس امّاره خواهد بود.

سخاوت نیزحد میانه و درجه پسندیده است چون بجاوبموقع مصرف نگردد، عنوان بخل براومترتب است و چون زیاده از حد اعمال شود عنوان تبذیر و نفله کردن براوصادق است، و معلوم است که هر یک از این دو ناحیه، خراب و غیر پسندیده است، و باید سعی نمود که پیوسته در حال تعادل و به اسم ملکه سخاوت در انسان موجود باشد، و ازافراط و تفریط که همان مرتبه تبذیز و نفله کردن و مرتبه بخل است جلوگیری شود، و انسان در این صورت انسان صحیح و متعادلی خواهد بود.

ولیکن آن نیروئی که درانسان موجود است و بواسطه آن این صفات را بحال تعادل نگاه می دارد همانا عقل است، که بعلت عالم بودن آن بمصالح و مفاسد وبرخور دارشدن ازمنافع ومضار اشیاء، مانند زنجیری آن صفات نکوهیده رامقید نموده وازحرکت وبروز آنها جلوگیری می نماید و تا هنگامی که نیروی عقل کار خود را نموده وبروظیفهٔ خود که انتظام این قواست عمل کند، هیچ یک از آنها نمی توانند از محل خود تجاوز نموده و بظهور در آیندولی چون در تمام افراد انسان بدون استثناء حتی اخیار ومردان با تقوی و صاحب فضیلت و دانش، اصل و ریشهٔ آن صفات از بین نمی رود، بلکه تخم آنان در دل موجود و در انتظار پیدایش فرصت و زمینهٔ مساعد برای نشوونما و بروز است، همینکه بعلت فراهم شدن چنین زمینه ای موقع را برای بروز مساعد دیدند، بدون درنگ حمله نموده، و ملکهٔ تقوی را، و دانش و فضیلت و عقل و بینش را در زیر پای خود لگد کوب نموده، و خود در انسان طلوع می کنند.

مریضی که طبیب او را از خوردن غذا منع کرده است، چه بســـا بعلّــت همــان عقل و لاراک منافع پرهیز ، ازخوردن غذا خودداری میکند ، ولی احیانـــاً اگر زمیـــنهٔ

در عصمت انبیا ء درس چهارم

مساعدی فراهم شود، یعنی گرسنه بوده و اشتهای کافی به غذا داشته باشد، و غذای بسیار مطبوع ولذیذی هم در خانه طبخ گردد که بوی آن از دور نیروی اشتها و میل مریض را به جنبش آورد، و اتفاقاً کسی هم در منزل نباشد که از او احتشام نموده و خودداری کند، چه بسایکمرتبه نیروی درخواست غذا و اشتها بحد اعلی در وجوداو بالا رفته، یکمرتبه از جای برمی خیزد و از آن غذا بحد اشباع می خورد.

همینکه سیر شد و در رختخواب افتاد، دست ندامت بدندان میگزد که چه عملی بود که انجام دادم باوجود عمل جراحی در معده یا روده مسلماً پس از چند ساعت باید گورستان را استقبال کنم.

وهمچنین تاوقتی که ملکه تقوی مشغول انجام وظیفه است، و مهار شهوت را بدست گرفته واورااسیرخود نموده است، محال است شخص دست به زنا زند و عمل منافی عفت انجام دهد ولی چون این شهوت جنسی در کانون انسان موجود است، چه بسادرزمینهٔ مساعد مهار را پاره نموده، درجائیکه این قوّه شدید شده، در محل خلوت بدون مانع و رادع خارجی، وبدون مؤاخذه، بالاخص با رغبت و میل طرف، یا دعوت و تقاضای او، یکمر تبه این قوّه طلوع نموده و مرتکب چنین عمل زشتی می شود.

البته درحالطلوع، چنان عقل وتقوی ودانش بمفاسد و مضار این عمل را منکوب می کند که ابداً آنها نمی توانند در مقام جلوگیری برآیند، مسلماً در آن حال تقوی و عقلی نیست، و علم و دانشی و جود ندارد، والاً باوجود آنان کجا می تواند این غریزه از جای خود تعدی کند.

لذا از حضرت رسول الله مرويست كه: لا يَزْنِي الزَّانِي حِينَ يَزْنِي وَ هُو مُؤمِنٌ وَ لا يَشْرِبُ الشَّارِبْ حِينَ يَشَرِبُ وَ هُوَ مُؤمِنٌ \

شخص زناکار در حال زنا ایمان ندارد، و شخص شارب خمردر حین شرب خمر، ایمان ندارد.

چهبسااز بسیاری از دانشمندان و اهل بصیرت درمواقع خاص، هنگام بحث و مغلوبیّت کلمه زشتی سر می زند، و یا برای منکوب نمودن خصم و غلبه بر او در مقام مناظره و مجادله جمله ای ادا می شود که ناپسند بوده ، و پس از آن نادم و پشیمان

۱\_ «وسائل الشيعه» ج ۱۶ صفحه ۲۳۳

امام شناسی(۱) صفات معتدلهٔ انسان

می شود، و با خود می گوید: من که دارای ملکهٔ عفت بودم، من که با خود قرارداد کرده بودم که دروغ یا غیبت یا سب و شَتم، یا کلمه ای که دلالت بر عیب و نقص رقیب کند، سر نزند، چه شد که بدون تأمل و عاقبت اندیشی چنین کلمه ای را ادا کردم ؟ و پرده عفت لسان خود را دریدم؟

تمام اینها واشباه ونظایر اینها بعلت همان وجود صفت رذیله در دل، و مقید شدن آن بتقیید عقل وحفظ مصالح خارجی است، که دائماً در کمین نشسته، تا در موقع مناسب شکار خود را بگیرد و بکام خود برسد.

وهمانطورکه ذکرشد درتمام افراد بدون استثناء این بـروزات و ظهورات، گـاه گاه و احیاناً مشاهده می شود.

دانشمند شهیروفیلسوف شرق بوعلی سینا با آنکه می گوید من تمام طّب را برای تو بدو جمله خلاصه می کنم:

فَ الطِّبُّ مَجْمُ وعُ بِنَظْمٍ كَلامِ ي مَاءُ الْحَياةِ تَصُبُّ فِي الْاَرْحَامِ وَ احذَرْ طَعَاماً قَبْلَ هَضْم طَعَام ا اِسْمَعْ جَمِيعَ وَصِيَّتِى فَـاعْمَلْ بُـهَا أَقْلِلْ جِمَاعَكَ مَـا اسْـتطَعَتْ فَاَئِّـهُ إِجْعَلْ عَذائكَ كُلَّ يَـــوْم مَـــرَّةً

أولاً جماع و آمیزش را تا توانی کم کن، زیــرا آنچـه در رحـم زنــان میریــزد آب حیات است که هر چه بیشتر ریخته گردد از حیات تو بیشتر کم میکند.

ثانیاً غذا خوردن خود را در هر روز یکبار قرار بده، و از خوردن غـذا قبـل از آنکه غذای سابق هضم شود پرهیز کن.

گویند که از او سئوال کردند با آنکه خود شما بمضار آمیزش زیاده از حد اعتدال و نیاز، آشنائی و اطلاع دارید!پس چرا خود شما در این عمل زیادهروی و افراط می کنید؟

در پاسخ گفت: مناز کیفیت عمر خود می خواهم بهرهمند شوم نه از کمیّت آن.

بسیاری از اطباء از مضار مشروبات الکلی بخوبی اطلاع دارند، و در این زمینه نیز کنفرانس داده و خطابه خواندهاند، یا مقاله و کتابی نوشته، ولی در عین حال خود مبتلی باین عمل شیطانی هستند.

72

۱\_« کنی و الالقاب» ج ۱ ص ۳۲۲

در عصمت انبیا ء درس چهارم

باری اگرانسان به این حد ّ ازعلم و تقوی قانع شود که بعلّت ملاحظه مصالح خارجی از جنایت و جریمه خودداری کند، و نتواند اصل مادهٔ فساد را در خود نابود کند، وریشه ومیکرب صفات رذیله از شر و خمودی، جُبن و تهوّر، بُخل و تبذیر و نظائر آنها را بکلی از سویدای ضمیر خود ریشه کن کند، هنوز بمقام انسان واقعی نرسیده است.

مانند حیوانی که او را زنجیر نموده باشند تسلیم و مطیع است، ولی چون زنجیر را بگسلد چه کارها خواهد کرد.

اگر از دروغ، کمفروشی و ظلم و زنا و اشباه آن در بیداری اجتناب ورزد، در حالتخواب کهدیگرمصالح خارجی مورد نظر نیست، این صفات رذیله طلوع کرده، و صحنه ای را از فجایع بوجود می آورد.

خواب زنا می بیند، خواب سودجوئی، و شخصیت طلبی و ظلم و جنایت می بیند، وچون ازخواب بیدار شود، مسکین نیز تعجب می کند که این خوابها با من چه مناسبت دارد، غافل از آنکه اصل وریشه این مفاسد هنوز از دل او بیرون نرفته، بلکه موجود بوده، وخودرادرزوایا وبیغوله های نفس مخفی نموده، تادرزمینه مساعد بروز نموده و بمقصد خود برسند.

انبیاء و ائمه الکی و اولیاء مقربین درگاه حضرت احدیّت این صفات رذیله و جراثیم فساد را بکلی از دلهای خود بیرون ریخته، و تخم آن را در مزرعه دل خودمحوونابودنمودهاند، وبعلّت عنایتحضرت باری یکنوع علم ودانش به آنها داده شده است که با وجود آن علم و دانش دیگر مجالی برای این رذائل نیست.

آن نحوه از علم وبینش به یک بارقه تمام این صفات را می سوزاند و محو و نابود می کند، اصل و بنیاد بخل و شره و تهوررا برمی اندازد که حتی در تمام طول عمروحتی برای یکبار و حتّی در عالی ترین زمینهٔ مساعد، برای آنها چنین رذیله ای رخ نمی دهد.

چون یوسف صدیق باوجود تمام شرائط وامکانات، باوجود تمام مقتضیات، و مواجه شدن با خطراتی عظیم بعلّت ترک گناه، باز هم قلب او اجازهٔ گناه نمی دهد.

این خاصه وجوهرهٔ قلب که در چنین افراد است، دیگر نمی گذارد که حتّی در خواب ْ خواب گناه ببینند ، یا در بیداری خیال گناه را بنمایند .

برای مقربان و اولیای خدا در تمام درازای عمر، یک لحظه خیال گناه هم پیدا نمی شود، اگر سالیان دراز بدون عیال زیست کنند و در عالی ترین درجهٔ امکانات برای آنان حتی دوراز اطلاع مردم وسائل گناه آماده گردد، ابداً خیال گناه در دل آنها خطور نمی کند، و فقط و فقط این افراد از آن کلیّت بروز غرائز استثناء شده اند وبس. آن علمی که خدا به آنها بر اثر مجاهدات نفسانیّه و استقامت در راه عبودیّت حق داده و بعلّت نور قلب، بدین مقام رسیده اند از سنخ علمهای معمولی نیست، بلکه علمخاص و کیفیت مخصوصی است که در لسان قرآن مجید تعبیر به روح الله یا روح القدس شده است.

وَ كَذَلِكَ أَوْحَيْنَا اِلَيْكَ رَوحاً مِنْ اَمْرِنَا ما كُنْتَ تَدْرِى مَا الْكِتابُ وَ لاَ الإيمانُ وَ كَذَلِكَ جَعَلْناهُ ثُوراً نَهْدِي بِهِ مَنْ نَشاءُ مِنْ عِبادِنًا \

ما همچنین وحی کردیم بسوی تو روحی را از امر خود، که قبل از آن از حقیقت کتاب و اسرار عالم آفرینش، و از معارف الهیّه علم و اطلاعی نداشتی!

ما این روح را نوری قرار دادهایم که بوسیله آن هر کدام از بندگان شایسته خود را که بخواهیم هدایت میکنیم.

این نور همان روح خدا یا روح القدس است که در قلب انسان وارد شده، و حالت قلب را دگرگون می کند، او را بکلّی از غیر خدا منصرف و یکباره بخدا می پیوندد ، و این است مقام عصمت انبیاء و ائمهٔ اطهار.

در اینجا باید دانست، در این مقام نه اینست که نفسس بکلی نابود می شود، بلکه منقاد صرف و مطیع محض می گردد، و به اندازهٔ سر سوزنی مجال تخطی و تجاوز برای او نمی ماند.

عرض کردند: ای رسول خدا آیا در وجود شما هم این شیطان موجوداست؟ فرمود: بَلی و کَکِنْ شَیْطانی أَسْلَمَ بِیَدِی آ

آرى ! لكن شيطان من بدست من رام شده ، و تسليم و منقاد اوامر من گرديده

١\_ سوره شورى ٤٢ : آيهٔ ٥٢

۲\_«مجمع الزوائد» ، ج ۸ ، ص ۲۲۵

در عصمت انبیا ء درس چهارم

است.

در این حال برای اولیای خدا، این نفس بهترین سرمایه خدا، و گرامی ترین موهبت الهی است، چون نفسِ مطمئنه گردیده، ولیاقت خطاب رجوع بحرم خدا را پیدا نموده است.

درسورهٔ انعام خداوند پساز آنکه هفده تن از پیغمبران را در چند آیه متصل بهم یاد می کند ازنوح، وابراهیم، و لوط، و اسحق، و یعقوب، و اسمعیل و الیسع و موسی، و هرون، و عیسی، و یحیی، و داود، وسلیمان، و ذکریا، و ایوب، و یونس، و الیاس، وازآنها تمجیدنموده،وحتی از بعضی پدران و برادران و ذریّه آنها تحسین نموده و آنها را بندگان پسندیده و راه یافته معرفی فرموده است ؛ سپس می گوید:

ذَلِكَ هُدَى اللهِ يَهْدِي بهِ مَنْ يَشاءُ مِنْ عِبادِه ِ ا

استفادهٔ عصمت هدایت خدابه آنهارسیده آننوع هدایتی که خداوند بندگان مقربان خدا از خاص خودرا که بخواهد، به آنهدایت و رهبری می فرماید ، و مجموع سه آیه پس از یک آیه می فرماید:

قرآن اُولئك الذَّینَ هَدَی الله فَبهداهُمُ اقْتَدِهِ آ

اینان افرادی هستند که خداوند هدایتشان نموده، تونیز ازهدایت آنان پیروی کن. از این دو آیه استفاده می شود که به پیغمبران هدایت خدا رسیده است، و از طرفی می فرماید:

و مَنْ يُضْلِل الله فَمالَه مِنْ هَاد و مَنْ يَهدِي الله فَمالَه مِنْ مُضِلًّ ٢

وکسی را که خداوند اضلال کُند، وجلوی فیض و رحمت را بــر او بـه بنـدد، هیچ راهنمائی نخواهد داشــت، و کســی را کـه خداونــد هدایــت کنــد، هیـچ گمــراه کنندهای برای او نخواهد بود و می فرماید:

مَنْ يَهْدِ اللَّهُ فَهُوَ الْمُهْتَدِ أَ

كسى را كه خدا هدايت كند ، اوست راه يافته و از اين دو آيه استفاده

١\_ سوره انعام ٦ آيهٔ ٨٩

٢\_ سوره انعام: ٦ آية ٩١

٣\_ سوره زمر: ٣٩ - آية ٣٦

٤\_سوره كهف: ١٨ – آيهٔ ١٧

می شود کهافرادی را که خداوند هدایت کند آنان راه یافته بوده و هییچ القاء شیطانی از تسویلات جن و انس در آنها اثری نمی گذارد و اگر تمام عالم جمع شوند نمی توانند آنان را از راه بیراه نموده و گمراه کنند، و در اراده و علـوم و اختیـار آنــان تصرّفی نموده و آنان را متزلزل نمایند.

و از طرف دیگر می فرماید:

الَمْ أَعْهَدْ اللَّيْكُمْ يَا بَنى آدَمَ أَنْ لاَ تَعْبُدُوا الشِّيْطَانَ الَّهُ لَكُمْ عَدُوٌّ مُبين و أَن اعْبُدوني هذَا صِرَاطٌ مُسْتَقيمُ وَ لَقَدْ أَضَلَّ مِنْكُمْ جبلاً كَثيراً اَفَلَمْ تَكُونُوا تَعْقِلُونَ ۚ

ای فرزندان آدم!آیا من با شما پیمان نبستم که عبادت شیطان را ننموده از اوییروی نکنید او دشمن آشکار شماست و مرا عبادت کنید و از من پیروی نمائید که اینست راه مستقیم ؟

وبدرستیکه شیطان افراد بسیار و طوائف فراوانی راگمراه نموده آیا شما تعقل نمي كنىد؟

در این آیه پیروی از شیطان را گمراهی و اضلال تعبیر نموده است.

بنابراین بمقتضای آیات سابق الذکر پیغمبران راخدا هدایت نموده و کسی را که خدا هدایت کند برای او گمراهکنندهای نخواهد بود.

و گمراهی به مفاد این آیه عبارت است از پیروی شیطان،و معصیت و گناه وتوجه بغير حق، و متأثر شدن از القاآت نفس امّاره؛ و چون پيمبر ان رامضلّي نيست بنابراین برای آنان القاآت شیطانیّه و تسویلات نفسیّه و معصیت وگناه نیست ؛ واین است معنى عصمت.

بنابراین از اجتماع این سه دسته از آیات قرآن بطور وضوح عصمت راه يافتگان بهدايت خدا ثابت و مبرهن گرديد، والحمدلله.

اين استدلال راجع بعموم مقربان خداست ولي امير المؤمنين التَيْكُلاكه يعسوبالدين وولى المؤمنين وقائد الغرّ المُحَجَّلِين استبنحو اولى و أتّم دلالت بر عصمت أن حضرت دارد .

آن حضرت از کودکی در دامان حضرت رسول اکرم

اميرالمؤمنين

Hautell

يرورش يافت،و در تحت تعليم و تربيت رسول خدا بود.

١\_ سوره يس: ٣٦ - آيه ٦٠ - ٦٢

در عصمت انبیا ء درس چهارم

محمد بن طلحه شافعی مذهب متوفی بسال ۲۰۵ هجری و ابسن صباغ مالکی مذهب متوفی بسال ۸۵۵ هجری می گویند ": که چون امیرالمؤمنین الگیلی بسسن تمیز رسیدند درمکه قحطی و غلای بسیار سختی پدیدآمد، بطوری که صاحبان عیال را از پای درآورد، و ثروتمندان را نیز تهی دست ساخت ابوطالب که بزرگ قریش بودودارای عائله فراوان، نیز تهی دست شد، روزی رسول خدا نزد عبّاس که در آن هنگام ثروتمندترین ازبنی هاشم بودآمده فرمودند: ای عَمّازوضع قحط و غلای مکه باخبری وابوطالب دارای عائله ای سنگین است بیا برویم قدری ازعائله او را با خود بمنزل آوریم و خود متفکّل امور آنان گردیم تا بر او تخفیفی حاصل شود.

عباس قبول نمود، هردو بخانه ابوطالب آمدند و گفتند: آمدهایم که تا قدری از امور تو را متکفّل گردیم، تاآنکهاین قحطاز مکه رختبربندد ابوطالب گفت: دو پسر بزرگ مرا، طالب و عقیل را برای من بگذارید و دیگر اختیار با شماست.

عباس، جعفر را برداشت وحضرت رسول الله، على رابرداشته هر يک بهخانه خود رفتند و پيوسته على در خانه آن حضرت و در تحت تربيت آن حضرت بود. تا زمانيكه خداوندآن حضرت رابه رسالت برانگيخت، دراين حال نيز على متابعت نموده ايمان آورده و تصديق رسالت نمود، وسن آن حضرت در آنوقت سيزده أسال بود و بعضى گفته اند كمتر بوده، و بعضى گفته اند بيشتر بوده، لكن اشهر و اكثر اقوال آنست كه آن حضرت هنوز بحد علم و بلوغ نرسيده بودند، وآن حضرت اولين كسي است كه از مردان بر رسول خدا ايمان آورده است .

تعالبی در تفسیر <sup>آ</sup>آیه مبارکه:

١\_ مطالب السئول في مناقب آل الرسول ص ١١

٢\_ فصول المهمه ص ١٤

۳\_ این داستان را طبری در ج ۲ ص ۵۸ از تاریخ خود آورده است

٤\_ اكثر علماىشيعه قائلند كهسن مبارك اميرالمؤمنين درزمان بعثترسولخدا ده سال بوده است

<sup>0</sup> طبری درج ۲ ص ۵۷ ازابن اسحق روایت کندقال کان اول ذکر آمن به رسول الله گ معه وصدقه بماجاء به منعندالله علی بن ابیطالب. وهویومئذابن عشرسنین وکان مماانعم الله به علی بن ابیطالب انه کان فی حجر رسول گ قبل الاسلام. و نیزابن اثیر در «اسد الغابه» ج ٤ ص ١٦می گوید: وهو اول الناس اسلاماً فی قول کثیر من العلماء علی مانذکره. و نیز در «غایة المرام» ص ٤٩٩ راجع به آنکه امیر المؤمنین اول من اسلم است از طریق عامه ۱۸ حدیث و در ص ۵۰۶ از طریق خاصه نیز ۱۸ حدیث نقل می کند.

۲ نقل از ثعالیی فقط در «فصول المهمه» است و در «مطالب السئول» نیست

و السَّابِقُونَ السَّابِقُونَا وُلئِكَ الْمُقَرَبِّونَ الْحَويد كه او اولين ايمان آورنده به رسول خداست، و اين مطلب را قول ابن عباس و جابربن عبداللهانصاری و زيد بن ارقم و محمد بن المنكدر و ربيعةالرای می داند. و خود آن حضرت اين معنی را در ابياتی که بعدازمدتی مديد سرودهاندوراويان ثقه و مطمئن و ثبت از آن حضرت نقل کردهاند می فرمايد:

مُحَمَّدُ النَّبِّى اَخِى وَ صِنْدوى وَ جَعْفَرُ النَّذِى يُضْعِى وَ يُمْسِى وَ بِنْتُ مُحَمَّدٍ سَكَنى و عِرْسِى وَ سِبْطَا اَحْمَدٍ وُلُداى مِنْسِها سَبَقُتُكُمُ الِلَى الْاِسْلامِ طُسراً وَ اَوْجَبَ لِى ولايَتَهُ عَلَيْكُمْ فَوَيْدلُ ثُسمَّ وَيْدلُ ثُسمَّ وَيْدلُ

و حَمْزَةُ سَيِّدُ الشُهَداءِ عَمِّى يَطِيرُ مَعَ الْمَلاَئكةِ إِبْنُ أُمِّى مَنُ وطُّ لَحْمُهَا بِدَمِى و لَحْمِى مَنُوطٌ لَحْمُهَا بِدَمِى و لَحْمِى فَالنَّكُمُ لَهُ سَهُمُ كَسَهْمِى فَالنَّكُمُ لَهُ سَهُمُ كَسَهُمْ كَسَهُمِى غُلاَماً مَا بَلَعْتُ وَانَ حُلْمِى رَسولُ الله يَوْمَ غَدير حُمِّ لِمَنْ يُلْقِى الْإِلَهَ غَدير حُمَّ لِمَنْ يُلْقِى الْإِلَهَ غَداً بِظُلْمِى الْإِلَهَ عَداً بِظُلْمِى الْمِنْ يُلْقِى الْإِلَهَ عَداً بِظُلْمِى الْمِنْ يُلْقِى الْإِلَهَ عَداً بِظُلْمِى الْمِنْ يُلْقِى الْمِنْ يُلْقِلُونِ الْمِنْ يُلْقِى الْمِنْ يُلْقِلُونِ الْمِنْ يُلْقِيلِ اللَّهِ يَوْمُ عَدِيلِ اللَّهِ الْمُنْ يُلْقِلُونَ الْمُنْ يُلْقِلُونَ الْمِنْ يُلْقِيلُ اللَّهِ يَوْمُ عَدَا اللَّهِ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الْمِيلَ الْمُنْ يُلْقِلُونِ اللَّهُ الْمِنْ يُلْقِلُونَ اللَّهِ الْمُنْ يُلْقِلْمِ اللَّهُ الْمُنْ يُلْقِلْمِ اللَّهُ الْمُنْ يُلْقِلْمُ اللَّهُ الْمُنْ يُلْقِلُونَ اللَّهُ الْمُنْ يُلْقِلُونَا مِلْمَا اللَّهِ الْمُنْ يُلْقِلْمِ الْمُنْ يُلْقِلْمَ الْمُنْ الْمِلْمُ الْمِنْ يُلْقِلْمِ الْمُنْ الْمُنْ يُلْقِلْمِ اللَّهِ الْمِلْمُ الْمِنْ الْمِنْ الْمُنْ الْمُنْ الْمُنْ الْمُنْ الْمُنْ الْمُلْمِ الْمُنْ الْمُلْمِ الْمُنْ الْمُنْ الْمُلْمِي الْمُنْ الْمُنْ الْمِنْ الْمُلْمِ الْمُنْ الْمُنْ الْمُنْ الْمُنْ الْمُنْ الْمُنْ الْمُنْ الْمِنْ الْمِنْ الْمُنْ الْمُنْ الْمُلْمِ الْمُنْ الْمُنْ الْمُلْمِ الْمُنْ الْمُنْ الْمُلْمِ الْمُنْ الْمُلْمِ الْمُلْمِ الْمُنْ الْمُنْ الْمُلْمِ الْمُنْ الْمُلْمِ الْمُلْمُ الْمُلْمِ الْمُلْمِ الْمُلْمِ الْمُلْمِ الْمُلْمِ الْمُلْمِ الْمُلِمُ الْمُلْمِ الْمُلْمُ الْمُلْمِ الْمُلْمُ الْمُلِمِ الْمُلْمِ الْمُلْمِ الْمُلْمِ الْمُلِمِ الْمُلْمِلْمُ الْمُلْمُ الْمُلْم

محمد رسول خدا برادر من، و شاخه روئیده ازاصل وریشهای است که من نیز شاخه دیگر آن هستم؛ و حمزهٔ سید الشهداء عموی من است.

و جعفریکه روزها و شبها در بهشتبرین با ملائکیه رحمت بیرواز در می آید، فرزند مادر من است

و دختر محمد،آرام دل و تسکین خاطر و زوجهٔ من است، کـه گوشت او بـا خون و گوشت من بستگی پیدا نموده است

و دو سبط رسول خدا؛ احمد، دو فرزند من هستند؛ پـس کـدام یـک از شـما مانند من سهمیه و بهرهای دارد.

من ازتمام شما زودتر به اسلام سبقت گرفتم، در وقتیکه طفل بـودم، و هنـوز زمان احتلام من نرسیده بود.

و واجب کرد رسول خدا در روز عید غدیر خم سرپرستی و زعامت شما را برای من.

١\_ سورة واقعه : ٥٦ - آية ١٠

٢\_ در «فصول المهمه» فقط از اشعار فوق چهار بیت (۱ و ۳ و ٥ و ٧) را ذكر مى كند

در عصمت انبیاء درس چهارم

پس وای، پس وای، سپس وای بـر آن کسـانیکه در فـردای قیامتبـا ظلـم و ستمی که بمن روا داشتهاند، خدا را ملاقات کنند.

(عجیب که این دوعالم سنّی مذهب چگونه اولا بطور یقین این اشعار را از آن حضرت میدانند،ومعترف ومقربدوزخی بودن ستمکاران به آن حضرت بنا بفرموده آن حضرت خواهند بود)

و نقل شده است از جابر بن عبدالله انصاری که گفت: شنیدم علی بن ابیطالب در حضور رسول خدا اشعاری انشاء می کرد و حضرت رسول می شنیدند: أنا اَخُو الْمُصْطَفَی لاَ شَكَّ فِی نَسَبِی بِهِ رُبیِّتُ وَ سِبْطَاهُ هُمَا وُلْدِی جَدّی و جَدُّ رَسِولِ اللهِ مُنْفَرِدٌ وَفَاطِمُ زَوْجَتِی لا قَوْل َذِی فَنَدٍ صَدَّقْتُهُ و جَمِیعُ النّاسِ فی بُهَم فی مِن الضّالالَةِ و الإشراك و النكر الله مُنْفَر مِن الضّالالَةِ و الإشراك و النكر الله مَنْ قَدَر مِن الضّالالَةِ و الإشراك و النكر الله مَنْ الضّالا لله و النكر الله مَنْ النّاسِ فی بُهُم مِن الضّالا لَهِ و الإشراك و النكر الله مَنْ النّاسِ فی بُه مَنْ النّاسِ فی بُه مَنْ النّاسِ فی بُهُمْ مِنْ النّالِ فی النّاسِ فی بُهُمْ مِنْ النّاسِ فی بُهْ مِنْ النّاسِ فی بُهُمْ مِنْ النّاسِ فی بُهْ مِنْ النّاسِ فی بُهُمْ مِنْ النّاسِ فی بُهْ مِنْ النّاسِ فی بُنْ النّاسِ فی بِنْ النّاسِ فی بُنْ النّاسِ فی بِنْ النّاسِ فی النّاسِ فی النّاسِ فی بِنْ مِنْ مِنْ النّاسِ فی بُنْ النّاسِ فی بِنْ النّاسِ فی النّاسِ فی مِنْ النّاسِ فی مِنْ النّاسِ فی النّاسِ فی مِنْ ا

من برادر رسول خدا مصطفی هستم، که هیچ شکی در نسب من نیست، در دست آن حضرت تربیت یافتم، و دو سبط آن حضرت دو فرزند من هستند.

جد من و جد رسول خدا واحد است ، و فاطمه دختر رسول خدا زوجـهٔ مـن است، و این گفتار جزاف و کلام خالی از شعور و ادراک نیست.

من به پیغمبر ایمان آوردم و تصدیق او را نمودم، در وقتیکه جمیع مردم در ضلالت و شرک و عسرت ، متحیر و سرگردان بودند .

قال: فتبسُّم رسول الله و قال: صَدَقْتَ يا على.

جابر می گوید رسول خدا تبسمی نمودند ، و فرمودند ای علی ! راست گفتی . امیرالمؤمنین الگیگادر نهج البلاغه ضمن خطبه قاصعه شرح حالات دوران کودکی خود را در صحبت رسول خدا ذکر می کنند :

وَ قَدْ عَلِمْتُمْ مَوْضِعِى مِنْ رَسُولِ اللهِ صَلَّى الله عَلَيْهِ وَ آلِهِ بِالْقَرابَةِ الْقَريبَةِ وَ الْمَنْزِلَةِ الْخَصِيصَةِ وَ ضَعَنى فِى حِجْرهِ وَ أَنَا وَلَدٌ وَ يَضُمُّنَى الله صَدْرهِ ، وَ يَكُنُفُنى الله فَرَاشِهِ وَ يَمُسُّنى جَسَدَه ، و يَشُمُّنَى عُرْفَهُ وَ كَانَ يَمْضَغُ الطَّعَامَ ثُمَّ يُلَقِّمُنيهِ وَ يَشُمُّنَى عُرْفَهُ وَ كَانَ يَمْضَغُ الطَّعَامَ ثُمَّ يُلَقِّمُنيهِ وَ يَشُمُّنَى عُرْفَهُ وَ كَانَ يَمْضَغُ الطَّعَامَ ثُمَّ يُلَقِّمُنيهِ وَ مَا وَجَدَ لِي كِذْبَةً في قَوْل ، وَ لاَ خَطْلَةً فِي فِعْل .

١ مطالب السئول ص ١١ ونيز در «ينابيع المودة» ص ٧٥ اين اشعار رااز موفق بن احمد بسند خوداز جابر بن عبدالله نقل مي كند كه گفت سمعت علياً يقول:

۷١

وَ لَقَدْ قَرَنَ اللّه به صَلَّى اللّهُ عَلَيْه وَ آلِه مِنْ لَدُنْ أَنْ كَانَ فَطيمِاً أَعْظَمَ مَلَكٍ مِنْ مَلائِكتِه ، يَسْلُكُ به طَريقَ الْمَكارِم و مَحاسِن أَحْلاق الْعَالَم لَيْلَه و مَلَكٍ مِنْ مَلائِكتِه ، يَسْلُكُ به طَريق الْمَكارِم و مَحاسِن أَحْلاق الْعَالَم لَيْلَه و تَهارَه ، و لَقَد كُنْتُ اتَّبَعُهُ إِتّبَاعَ الْفصِيلَ آثَرَ أُمِّه ، يَرْفَع لِي فِي كُلٍّ يَوْم مِنْ أَحْلاَقِهِ عِلْماً و يَأْمُرُني بِالْاقْتِداء به .

وَ لَقَدْ كَانَ يُجاوِرُ فِى كُلِّ سَنَةٍ بِحَرَاءَ، فَاراهُ وَ لا يَبراهُ غَيْرى، وَ لَمْ يَجْتَمِعْ بَيْتُ واحِدٌ يَومَئِذٍ فِى الْإِسْلام، غَيْرَ رَسولِ الله صلَّى الله وَ آله وَ خديجة، وَ اَئَا ثَائِتُهُما ، اَرَى نَورَ الْوَحْى وَ الرِّسالةِ وَ اَشُمُّ رِيحَ النُّبُوةِ وَ لَقَدْ سَمْعِتُ رِثَّةَ الشَّيْطَانِ حِينَ نَزَلَ الْوَحْى عَلَيْهِ صَلَّى الله عَلَيْهِ وَ آلهِ فَقُلْتُ يا رَسُولَ الله : مَا هِذهِ الرِّ نَّةُ ؟

فَقال : هَذَا الشَّيطانُ آيسَ مِنْ عِبادَتِه ، اِلَّكَ تَسْمَعُ مَا أَسْمَعُ وَ تَرى ما أَرَى ، اللهِ أَنَّكَ لَسَت َ بنَبِيٍّ وَ لِكَنَّكَ وَ زِيرٌ وَ إِنَّكَ لَعَلَى خَيْر \

می فرماید: ای مردم شما موقعیت و منزلت مرا نسبت به رسول خدا می دانید، که تا چه اندازه رَحم نزدیک آن حضرت بودهام، و دارای محل و منزلتی مخصوص بودهام.

من کودکی صغیر بودم که رسول خدا مرا در دامان خود مینشانید ، و به سینهٔ خود می چسبانید، ومرا درفراش خود به آغوش خود می گرفت ، بدن خود را به من می سود، و بوی پاکیزه و لطیف خود را بمن می بویانید، و چه بسا غذا را می جوید وسپس از آن بمن لقمه می داد، و در تمام این مدت از من حتّی یک دروغ در گفتارم و یک خطا و گناهی در کردارم نیافت .

و از روزی که آنحضرت را از شیر بازگرفتند، خداوند بـزرگـترین مَلَکـی از فرشتگان خود را با اوملازم نمود ، که طریق اخلاق پسندیده و صفات عالیهٔ انسانی و امور محسنه خلقهای عالم را در شب و روز به او بیآموزد .

و اما من پیوسته مانند بچه شتری که از هـ رطـ رف بدنبـال مـادرش مـیدود، دائماً بدنبال او حرکت میکردم، و ازاو پیروی مینمودم، و آن حضرت هرروز بـرای من از اخلاق حمیدهٔ خود نشانهای را ظاهر مینمود، و مرا به پیروی و متابعت از آن اخلاق امر میفرمود.

١\_نهج البلاغه ج ١ ص ٣٩٢

در عصمت انبیاء درس چهارم

عادت آن حضرت چنان بود که در هر سال در کوه حراء مجاورت مینمود، فقط من او را میدیدم، و کسی دیگر غیر از من او را نمیدید، و در تمام جهان اسلام در آن روز خانه ای نبود که در آن مسلمانی باشد غیر از رسول خدا و خدیجه، و من سومی آنها بودم.

من نور وحی و رسالت را میدیدم ، و بوی نبوت را استشمام میکردم و حقّاً میگویم که نالهٔ شیطان را در حین نزول وحی بر رسول خدا شخ شنیدم ، عرض کردم : ای پیغمبر خدا این چه نالهای است؟

فرمود: این شیطان است از اینکه بنی آدم او را عبادت کنند مایوس شده، تـو می شنوی آنچه را که من می بینـم، مگـر آنکـه تـو پیغمبر نیستی، و لکن تو وزیر منی و بر خیرخواهی بود .

عجیب استبا این مقام و منزلت و سفارشهائیکه رسول خدا نموده، و او را وصّی و وزیرو ولّی مؤمنین وخلیفهٔ خود قراردادند، هنوز جسدمطهّر پیغمبر دفن نشده بود که در سقیفهٔ بنی ساعده اجتماع کردند ، و کردند آنچه کردند .

گذشته از بردن خلافت، از یک باغستان حضرت صدیقه دخــتر رسول خـدا دست برنداشتند، و نحلهٔ رسول خدا را برده ، و دختر رسول الله را دل شکسته نمودند.

پس از آنکه فاطمه برای اثبات حق خود به مسجد رفت، و با ابوبکر به محاجّه پرداخت ابن شهرآشوب می گوید: چون فاطمه از مسجد به منزل مراجعت کرد، و حضرت امیرالمؤمنین الگیالات در منزل انتظار بازگشت او را داشتند، در این حال رو به آن حضرت نموده و گفت: یَا بْن أبیطالِب! اِشْتَمَلْتَ شَمْلَةَ الْجَنین، و قَعَدْتَ حُجْرَةَ الظَّنین، ئقَضْتَ قَادِمَةَ الاُجْدَلِ فَحَاتَكَ ریشً الأعْزل.

هَذا ابْنُ أَبِّي قُحَافَةَ ، قَدْ اِبْتَزَّنِي نُحَيْلَةَ أَبِي ، وَ بُلَيْغَةَ إِبْنِي

وَ اللهِ لَقَدْ جَدَّ في ظُلاَمَتِي ، وَ أَلَدَّ في خِصَامِي ، حَتَّى مَنَعَتْنِي الْقَيْلَةُ نَصْرَهَا ، و الْمُهَاجرَةُ وصَلْهَا ، و عَضَّتِ النَجَمَاعَةُ و نُني طَرْفَهَا ، فَلاَ مَانِعَ وَ لاَدَ افِعَ .

خْرَجْتُ وَ ٱللَّـهِ كَاظِمَةً ، و عُدْتُر اغِمَةً .

أَضْرَعْتَ خَدَّكَ يَدُمَ أَضَعْتَ حَدَّكَ ، إِفْتَرَسْتَ الذِّئَابَ و افْتَرَسَكَ الذِّبِيابَ و افْتَرَسَكَ الذُّبَابُ ، مَا كَفَفْتَ قَائِلاً ، وَ لاَ أَغْنَيْتَ بَاطِلاً ، وَ لاَ خِيَارَ لِى لَيْتَنَسِي مِتُ قَبْلَ ذُلَّتِنِي ، وَ تَوَفَيَّتُ دُونَ هَيْنَتِي .

عَذِيرى وَ اللَّهِ فِيكَ حَامِياً ، وَ مِنْكَ دَاعِياً ، وَيْلاَى فِي كُلِّ شَارِق ، مَاتَ العَمَدُ وَ وَهَنَ العَضُدُ

شَكُو آىَ اِلى رَبِّى وَ عُدُواَىَ اِلَى أَبِي اللَّهِمَّ أَنْتَ أَشَدُّ قُوَّةً و أَحَدُّ بَأْساً وَ تَثْكِيلاً

ای پسر ابوطالب!مانند بچه در شکم مادر، دست و پای خود را در خود جمع کردهای! و مانند شخص متهم در گوشهٔ غرفه نشستهای! شاه بال خودت را که همچون بالهای قوی باز شکاری بود شکستی! در نتیجه پرهای نرمی که برای تو ماند، بتو وفا نکرد وکارگر نشد، و همچون مرغ بیبال و پری که مورد هجوم پرندگان قوی واقع شود گرفتار شدی!

اینکه این پسر اَبی قحافه ، عطّیهٔ پدر مرا از من به قهر وغلبه ربوده ، و معاش مختصر فرزند مرا گرفته است .

سوگند بخدا که در ستم با من به نهایت رسیده ، و در دشمنی با من پافشاری کرده، تا بسر حدیکه اولاد قیله که انصار اوس و خزرجند، از یاری من دریغ نمودند، و مهاجرین از اهتمام و رسیدگی بکار من خودداری کردند، و جماعت مسلمانان به بیاعتنائی از من ، از این جنایات چشم پوشیدند ، نه کسی است که او را ممانعت کند ، و نه کسیکه او را از ستم با من باز دارد .

سوگند بخدا که من با نهایت فرو بردن خشم خود به مسجد رهسپار شدم ولی پژمرده و افسرده بازگشتم.

چهرهٔ خود را بذلّت و خواری سپردی، آنروز که خود را از مقام و مرتبهٔ خود ساقط کردی!گرگان درنده را شکار مینمودی، و اینک مگسها تو را شکار خود نمودند هیچ گوینده ای را از کلام ناروای خود بازنداشتی!و هیچ باطلی را دور ننمودی!

و اختیاری برای من نیست، و ای کاش قبل از آنکه پردهٔ ذلّت مرا فرا گـیرد، در کام مرگ فرو رفته بودم و پیش از این پستی و حقارت مرده بودم .

سوگند بخدا که بازخواست کنندهٔ من، در کار تو خداست که مرا حمایت می کند و از تو پرسش می نماید،ای وای بر من، از این حوادث ناگوار که وارد شده است.

در عصمت انبیا ء درس چهارم

محل اعتماد و اتکای من از دنیا رختبربست، و بازوی من سست شد، شکایت من بسوی پروردگار است، و مخاصمه از ظلم و ستمی که بر من وارد شده است بسوی پدرم.

بار پروردگار من! قُوّه تو شدیدتر ، و شدّت انتقام تو تیزتر و برّندهتر است . امیرالمؤمنین اللی بفاطمه علیهاالسلام پاسخ داد :

لاَ وَيْـلَ لَـكِ ! بَـلِ الوَيْـلُ لِشَـانِئِكِ ، نَهْنِـهِى عَـنْ عِرْبِـكِ ! يـا بِنْـتَ الصَّفْـوَةِ ، وَ بَقِيَّةَ النُّبُوةِ .

مَا وَنَيْتَ فَيِ دِينِي ، وَ لاَ أَخْطَاءْتُ مَقْدُورِي فَانِ كُنْتِ تُريدينَ البُلْغَةَ فَرِزْقُكِ مَضْمُونٌ وَ كَفيلُكِ مَامونٌ وَ مَا أُعِدَّ لَكِ خَيْرٌ مِمَّا قُطِعَ عَنْكَ ، فَاحْتَسِبِي ! فَقَالَتْ : حَسْبِيَ اللّهُ وَ نَعِمَ الوَكِيلُ \

ویل و وای برای تو مباد ، بلکه برای دشمنان تو باد! مرا از اینگونه خطاب باز دار ای دختر برگزیدهٔ مخلوقات ، و ای یادگار مقام نبوت.

من در کار خود سستی نکردهام ، و از آنچه در توان و نیروی من بود کوتــاهی نورزیدم

اگر تو معاشی و روزی میخواهی ؟ بدان که خداوند ضامن و کفیل است ، و آنچه را برای تو مهیّا نموده بهتر است از آنچه از دست تو رفته است! خدا را کافی بدان و بدو پناه بر!

فَقَالَ لها: أيسرر للهِ وَال هذا النّداء مِنَ الأرْضِ ؟

قالت: لا.

قال: فَائَّهُ مَا أَقُولُ لَكِ ٢

۱ـ مناقب ابن شهرآشوب ج ۱ ص ۳۸۲ طبع سنگی ۲ـ شرح نهج البلاغه (۲۰ جلدی) ج ۱۱ ص ۱۱۳ از امير المؤمنين العَلِين روايت است كه فرمود:

روزی فاطمه علیها سلام او را بر قیام و اقدام و نهضت تحریض و ترغیب مي نمود، ناكاه شنيد كه مؤذّن مي كويد: اَشْهَدُ أَنّ محمّداً رسول الله.

امیر المؤمنین به او گفت: ای فاطمه ادوست داری که این ندا و دعوت از روی زمین برچیده گردد؟

گفت : نه

حضرت فرمود: این همانست که من بتو گفتهام.

| ں پنجم               | درس |
|----------------------|-----|
|                      |     |
|                      |     |
|                      |     |
|                      |     |
|                      |     |
|                      |     |
| عصمت امری موهبتی است |     |

#### درس پنجم

### بسم الله الرحمن الرحيم

و صلّى اللــه عــلــى محــمــــدٍ وآلـــه الطاهرين و لعنة اللــه على اعدائهم اجــمعــن من الأنالــى قيام يومالدّين ولاحولولاقوّة الاّ باللــه العلى العظيم

قال الله الحكيم في كتابه الكريم:

وَ لَـوْلاَ فَضْلُ اللَّهِ عَلَيْكَ وَ رَحْمَتُهَ لَهَمَّتْ طَائِفَهَ مِنْهُمْ أَنْ يُضِلُّـوكَ وَ مَا يُضِلُّـوكَ وَ الْحِكْمة مَا يُضِلُّونَ اللّه عَلَيْكَ الْكِتَـابَ وَ الْحِكْمة وَ عَلَمْكَ مَا لَمْ تَكُنْ تَعْلَمُ وَ كَانَ فَضْلُ اللّهِ عَلَيْكَ عَظِيماً \
وَ عَلَمْكَ مَا لَمْ تَكُنْ تَعْلَمُ وَ كَانَ فَضْلُ اللّهِ عَلَيْكَ عَظِيماً \

عصمت انبياء حتمى است

قورهٔ عصمت در انبیاء و ائمه العَلَیْلاً یک موهبت الهی است ، ونوعی ازمعرفت وحالت قلبی آنان است که مانند سایر علوم بشری نیست و هیچگاه مغلوب و مقهور قوای شعوریه و احساسات نخواهد شد .

و درهیچ وقت حتی یک لحظه دربیداری و درخواب درحال یسر وعسر و درمواقع رخاء وشدت،مقهورومنکوبواردات طبیعیّه وخیالاتخسیسهٔمادیّهنشده، پیوستهچونخورشیدی درخشان دردل تابش نموده ، ونقاط سیاه و تاریک را ازروزنه و زاویههای دل بیرون کرده است .

این نوع علم نه تنها خود مغلوب قوای شعوریّه نمی گردد ، ومنکوبطغیان احساسات نمی شود،بلکه تمام قوا و احساسات را در زیر سیطره و مِهمیز خوددر آورده ، وآنها رااستخدام نموده،ازآن بنفع مصالح خویش کار می کشد، و به امر و

١\_ سوره نساء : ٤ \_ آيه ١١٣

فرمان خود دنبال مأموریت می فرستد؛ آنها هیچ قدرت تخطی و تجاوز را ندارند. و بنابراین، این قوهٔ علم و نورتابان، پیوسته صاحب خــود را از ضلالـت و معصیت و خطا مصون می دارد.

در روایات وارد است که در پیمبرانوائمه روحی است بنام روحالقدس که آنها را درمقام منیع انسانیت محفوظ نموده، واز هرلغزش و گناه واشتباهی محفوظ نگاه می دارد.

در این آیهٔ مبارکه 'خداوند خطاب به پیغمبر اکرم ﷺ نمود که :

اگر فضل ورحمت خداشامل حال تو نبود، طایفهای از منافقین مدینه اهتمام نموده که تو را درفکرو نوع تشخیص خودت گمراه کنند،ولیکن آنها با این عمل نه تنها نمی توانند به توضرری برسانند،وتورااز فکرو ارادهٔ تو برگردانند، بلکه خودرا گمراه نمودهاند،چون خداوندبرتو کتاب و حکمت را فروفرستاد، وازدانشهائی که قبل از این نداشتی تو را تعلیم نموده است، و فضل خدا بر تو بزرگ است.

در این آیهٔ مبارکه منظور از کتاب ، وحی است که توسط جبرائیل بر قلب پیغمبرراجع به قوانین شریعت فرستاده می شود، ومراداز حکمت، علم به معارف کلیّه و اسرار الهیه ؛ و مراد از دانشهائی را که تعلیم کرده است ، سایر علوم ازادراکات جزئیه و تشخیص مطالب حقه است.

و چون جملهٔ وانزل الله علیک الکتاب یاحالیه است ویابمنزلهٔ تعلیلبرای جملهٔ سابقه میباشد لذا استفاده می شود که علّت عدم تأثیر کلام منافقین درتو، هماناآن ملکهٔ قلبی است کهبا آن قادربر تلقی و حی توسط جبرائیل امین نسبت به احکام و قوانین شریعت و نسبت به معارف الهیه میباشی و همچنین قادربر تلقی الهامات نسبت به اطلاع بر اسرار و مغیبات، و روشن شدن واقعیت امور، وجدا ساختن بین حق و باطل هستی.

بنابراین از این آیه بخوبی استفاده می شود که علت عدم گمراهی و ضلال پیمبر، حتی دربعضی ازامور جزئیه مستند به آن علم خاصی است که خداوند عنایت فرموده، و به وسیله آن تلقی و حی می نماید، و آن علم خاص که در روایات بنام روح القدس تعبیر شده است پیغمبران را در مصونیت از گناه و خطا در هر مرحله از تشخیص نگاه می دارد.

۱\_ آیهای که در ابتدای صفحهٔ قبل آمده است

يكى ديگر از استدلالات بر عصمت انبياء ضمّ دوآيه ازآيات قرآن است، اوّل گفتار خدايتعالى : و مَن يُطِع الله و الرَّسُولِ فَأُولئِكَ مَعَ الَّذِينَ اَنْعَمَ الله عَلَيهِم مُن النَّبييِّنَ و الصِّدِيقِينَ و الشَّهَدَاءِ و الصَّالِحِينَ و حَسُنَ ا وُلئِكَ رَفيقاً ٢

و کسانیکه خدا ورسول خدا را اطاعت کنند ، آنسها با زمرهٔ افرادیکه خدا به آنها نعمت داده از پیمبران و صدیقین وشهداو صالحین بوده ، وآنان بسیار رفقای خوبی برای اینان خواهند. دوم گفتار خدایتعالی:

إِهْدِئا الصِّرَاطَ الْمُسْتَقِيمَ صِرَاطَ الَّذِينِ اَنْعَمْتَ عَلَيْهِمْ غَــيْرِ الْمَعْضُــوبِ عَلَيْهِمْ وَ لاَ الضَّالِّينَ "

خداوندا ما را براه راست راهنمائی نما، راه آن کسانیکه به آنها نعمت دادی نه راه آنان که بر آنها غضب نمودی ، و گمراه شدند .

از آیهٔ اول استفاده می شود که خدا به انبیاء و شهداء و صدیقین و صالحین نعمت داده است ؛ و ازآیهٔ دوم استفاده می شود که کسانی را که خدا به آنها نعمت داده است ضال و گمراه نخواهند بود.

بنابراین انبیاء وشهداءوصدیقین وصالحینگمراه نخواهند بود؛ و چـون هـر معصیت و گناهی ضلال است لذا از آنها گناه و معصیت سر نمیزند.

یعنی شأن و مقام آنها طوری است که دارای ملک خافظه از معصیت و گناهندواین معنی عصمت از گناه است، ونیزچون اشتباه در تلقی احکام ووحی الهی و در معارف کلیّه الهیّه، و در تشخیص امور جزئیه و اشتباه در تبلیغ نیزضلال است،لذا آنها در هیچ مرحله از این مراحل دچارخبط و اشتباه نمی گردند، و روی این بیان عصمت آنها نیز، دردومرحله تلقی وحی ومعارف الهیه ومرحله تبلیغ و ترویج خواهد بود.

امیرالمؤمنین النَّیْکُلُمُ از طرفخدا دارای مقام عصمت بـوده و وصی ووارث وخلیفهٔ رسولخدا،واولین کـسی است که به

١\_ تفسير الميزان ج ٢ ص ١٤٠

٢\_ سوره نساء : ٤ \_ آيه ٦٩

امير المؤمنين حائز

مقام عصمتند

استدلال دىگر

از قرآن بر

عصمت انبياء

٣\_ سوره فاتحه: ١ \_ آيه: ٦ و ٧

امام شناسي(١)

رسول خدا ایمان آورده، و با او نماز گذارده است. طبری با اسناد خود ازابن عباس روایت می کند قال اَ و َّلُ مَنْ صَلَّى عَلِیٌ اولین کسی که نماز خواند علی بود.

و نيز از زيد بن ارقم حديث كند قال :ا َ وَّلُ مَنْ اَسْلَمَ مَعَ رَسولِ اللَّهِ عَلَيْ اللَّهِ عَلَيْ عَلَيْ الْ عَلِيُّ بْنُ اَبِيطَالِبِ الْتَلَكِيْنِ ٢

زید بن ارقم گوید: اولین کسیکهبرسول خدا اسلام آوردعلی ابن ابیطالب علیه السلام بود.

و نيز از زيد بن ارقم روايت كند كه او گفت: اَوَّلُ رَجُـلِ صَلَّـى مَعَ رَسُولِ اللهِ عَلِيُّ ابْنُ أبيطَالِب "

اولین مردیکه با رسول خدا نماز گذارد علی بن ابیطالب بود .

و نيز از عبّاد بن عبدالله به اسناد خود روايت كند قال : سَمِعْتُ عليّاً يقولُ: اَنَا عَبْدُاللهِ وَ اَخُو رَسُولِهِ وَ اَنَا الصِّدّيقُ الأَكُبَرُ لا يقولُها بَعْدى الاّ كاذِبُ مُفْتَر صَلَيْتُ مَعَ رَسُولِ اللهِ قَبْلَ النّاسِ بسَبْع سِنينَ عَ

می گوید: شنیدم که علی می فرمود: من بندهٔ خدا، و برادر رسول خدا، و صدیق اکبرهستم، هرکس این لقب را بعد ازمن بخود نسبت دهد دروغگو و افترا زننده است ؛ با رسول خدا قبل از مردم هفت سال نماز گزاردم.

ابن صباغ مالكى ومحمد بن طلحه شافعى گويند وكان رسول الله صلّى الله عليه و كان رسول الله صلّى الله عليه و سَلَّم قَبْل بَدْ و اَمْره إذا اراد الصَّلوة خَرَج السي شِعابِ مَكَّةً مُسْتَحْفِياً و اَحْرَج عَلِيًّا مَعه ، فَيُصَلِّيانِ ماشاء الله فَاذا قضيا رَجَعَا إلى مكانهما ٥

حضرت رسول الله علی عادتشان قبل از ظهور امر اسلام این بود که چون ارادهٔ نماز می کرد،به بعضی ازدرههای مکه خارج شده و درخُفیه نماز می گزارد،و

۱\_ تاریخ طبری ج ۲ ص ۵۵

۲و۳\_طبری ج۲ص ۵٦ ونیزحدیث ٤رادر «ینابیع المودة»ص ۱۰زابن ماجه قزوینی و احمد در مسندو ابونعیم حافظ و ثعلبی و حموینی روایت می کند .

٤\_ مدرک قبل

٥\_ «فصول الـمهمّة» ص ١٤ و «مطالب السئول» ص ١١ و «طبرى» ج ٢ ص ٥٨

در عصمت انبياء درس پنجم

علی رانیز با خودمیبرد،وآن دونفر آنقدر که خدا می خواستت نماز می گزاردند ، و سپس به مکان خود مراجعت می نمودند.

طبری با اسناد خود روایت کند از یحیی بن عفیف کندی (عفیف کندی برادر اشعث بن قیس کندی است که با عباس بن عبدالمطلب رفاقت داشته وبرای خرید و فروش که به مکه می آمد در منزل عباس سکنی می نموده است)

او می گوید درزمان جاهلیّتبه مکه درآمدم، و در خانهٔ عباس بسن عبدالمطلب وارد شدم، چون آفتاب طلوع نمو دومانند حلقه برفراز آسمان قرار گرفت، ومن مشغول نگاه کردن به کعبه بودم، دیدم جوانی آمدو چشمی به آسمان انداخته سپس رو به کعبه ایستاد، و بلادرنگ طفلی آمد و درطرف راست او ایستاد، و چیزی طول نکشید که زنی آمدو در پشت سرآن دو ایستاد، آن جوان خم شدور کوع کرد، طفل وزن هم بلند شدند ، جوان خود را به سجده انداخت، آن دونیز به سجده رفتند، من گفتم : ای عباس امر بسیار بررگی است.

عباس گفت: امر بسیار بزرگیست، آیا می دانی او کیست؟

گفتم : نه،

گفت: او محمد بن عبدالله بن عبدالمطلب فرزند برادر من است.

آیا می دانی آن طفل که با اوست کیست؟گفتم: نه.

گفت: او على بن ابيطالب بن عبدالمطلب فرزند برادر من است.

آیا می دانی این زنی که در عقب آن دو ایستاده کیست؟

گفتم : نه.

گفت: او خدیجه دختر خویلد زوجهٔ محمد،برادرزادهٔ من است؛ واین مرد بمن خبر داده است که پروردگار تو پروردگار آسمانست، وآن پروردگار آنهارابه این فعل با کیفیّتی که دیدی امر کرده است، وسوگند بخدا من در تمامرویزمین غیر از این سه نفر احدی را بر این دین نمی شناسم. '

باری پیغمبر و امیرالمؤمنین و خدیجه سالیانی چند به نماز و عبادت خدا مشغول بودند ، و احدی از مردم مکّه ایمان نیاورده و از رسالت آن حضرت خبر نداشتند ، تا آنکه آیهٔ انذار از طرف خدا بر آن حضرت نازل گشت.

۱ـ «طبری» ج ۲ ص ٥٦ و «فصول المهمه» ص ١٦ و «مطالب السئول» ص ١١

و اَلْذِرْعَشِيرَتَكَ الْأَقْرَبِينَ وَأَخْفِضْ جَناحَكَ لِمَنْ اِتَّبَعَكَ مِن الْمُؤْمِنِينَ فَإِنْ عَصَوْكَ فَقُلْ إِنِّى بَرى مِمَّا تَعْمَلُونَ \_ وَ مِن الْمُؤْمِنِينَ فَإِنْ عَصَوْكَ فَقُلْ إِنِّى بَرى مِمَّا تَعْمَلُونَ \_ وَ تَوَكَّلْ عَلَى الْعَزِيزِ الرَّحِيمِ الَّذِي يَرلَيكَ حِيَن تَقُومَ \_ وَ تَقَلَّبُكَ فِي السَّاجَدِينَ \_ إِنَّهُ هُوَ السَّمِيعُ الْعَلِيمُ الْعَلِيمُ الْعَلِيمُ أَلْ

آيۂانذار و حديث عشيرہ

ای پیمبر! اقوام نزدیکتر خبود را از عداب خدا بترسان، و بالهای رحمت خود را برای مؤمنینی که از تو پیروی میکنند پائین آور،پس اگر مخالفت کردند بگو من ازکردار شما بیزارم،وتوکل برخداوند عزیزورحیم بنما؛آن خدائی که تورا در هنگام قیام به نماز می بیند واز حالات تودرسجده اطلاع دارد فقط و فقط آن خدا شنوا و داناست.

حضرت رسول الله اقوام وعشيرهٔ خود رادعوت نمودندوبه آنهانبوت خودرا اعلام نمودند طبق حدیثی که وارد شده و درنزد مورخین و محدثین از بزرگان اسلام بحدیث عشیره معروفست.

علاّمهٔ امینی گوید: این حدیث را بسیاری از ائمّه و حفّاظ حدیث ازفریقین روایت کردهاند، و درصحاح و مسانید خود درج نمودهاند ،وافراددیگریازبزرگان حفاظه و ائمّهٔ حدیث از افرادیکه بقول وکلام آنها دراسلام اعتناء بسیاری است، آن حدیث را ملاحظه نموده وبدون هیچگونه ایرادیاتوقفی درصحّتسند آن تلقی بقبول کردهاند، ونیزبزرگان ازمور خین امّت اسلام وغیر اسلام آن حدیث را صحیح و قبول دانسته و در صحیفهٔ تاریخ جزء مسلّمات ذکر نموده اند، و شعراء اسلام وغیر اسلام منظوماً آن حدیث رادرسلک شعر در آورده، و در شعر ناشی صغیر متوّفی ۳۱۵ قمریّه خواهی یافت ۲

ما عین آن حدیث را اوّلاً از تاریخ طبری نقل میکنیم، و سپس در اطراف آن به بحث می پردازیم.

طبری از ابن حمید، از سلمه از ابن اسحق، از عبدالغفار بن قاسم، از منهال بنعمرو،ازعبدالله بنحارث بن نوفل بن عبدالمطلب،از عبدالله بنعباس،از علی بن ابیطالب روایت می کند ، که فرمود:

۱\_سوره شعراء: ۲٦ \_ آيه ۲۱۵ \_ ۲۲۲

۲\_الغدير ج ۲ ص ۲۷۸

در عصمت انبیاء درس پنجم

چون آیه انذار بر رسول خدا ﷺ وارد شد:

و انذر عشیرتک الاقربین ، رسول الله گس مرا خواندند و گفتند : یا علی : خدای من مرا امرنمودکه نزدیکترین عشیره واقوام خود راانذار کن،این امر بر من گران آمد ، چون می دانستم که به مجرد آنکه به این امر لب بگشایم ، از آنها امور ناگواری سر خواهد زد،بنابراین سکوت اختیار کردم تا آنکه جبرائیل آمدگفت:ای محمد ! اگر مأموریت خود را انجام ندهی، پروردگارت تو را عذاب می کند.

بنابراین یک صاع (که تقریبا یک من غذاست) برای ما طبخ کن، و در آن ران گوسفندی قرار ده، و یک قدح نیز از شیر فراهم نما، و سپس تمام فرزندان عبدالمطلب را در نزد من حاضر کن، تا با آنها سخن گویم و آنچه بدان مأموریّت دارم به آنها ابلاغ کنم.

على گويد آنچه را كه رسول خدا به من امر نمود انجام دادم ، و بنى عبدالمطلب رابه خانهٔ پيغمبر دعوت نمودم ودرآن هنگام آنان چهل نفر بودنديا يكى بيشتر و يا يكى كمتر ؛ در ميان آنان عموهاى آن حضرت ابوطالب وحمزه و عباس و ابولهب بودند.

چون همهٔ آنها در نزد آن حضرت گرد آمدندحضرت غذائی را که پخته بودم طلب کردندمن آن را آوردم چون در مقابل آن حضرت گذاردم ، رسول الله پارهای ازگوشت را با دست خود برداشته وبا دندانهای خود پاره پاره نمودند، و آن قطعات را دورادورآن ظرف بزرگ چیدند، سپس فرمودند به آن جماعت: شروع کنید بسم الله!

آنها همه خوردند و سیر شدند بطوریکه دیگر حاجت به طعام نداشتند ، و سوگند به خداوندیکه جان علی در دست اوست آن غذائی که من در مجلس آوردم خوراک یک نفر از آنها بود، سپس حضرت فرمودند: این جماعت را سیراب کن! من آن قدح شیر را آوردم و همه خوردند، و سیراب شدند؛ وسوگند به خداکه آن قدح مقدار نوشیدنی یک تن از آنان بود.

در این حال چون رسول الله گا ارادهٔ سخن کردند، ابولهب در کلام پیشی گرفت و گفت: این صاحب شما از دیر زمانی پیش، شما را سحر می نمود ؛ رسول الله با آنها به هیچ سخن لب نگشود.

فردای آن روزفرمود:ای علی!این مرد درکلام من پیشی گرفت به سخنی

ازخود كهشنيدي،و بنابراين اين قوم قبل ازآنكه منسخن گويم متفرّق شدند ؛مانند همان غذائي راكه ديروزآماده نمودي امروزنيز تهيه بنما ، و ايـن قومرادرنـزد مـن گرد آور.

على گويد: من چنان طعامي تهيه نمودم ، وسپس آنها را در نزد آن حضرت حاضر ساختم.

آن حضرت به من فرمودند:غذا بياور! من آوردم ومانند ديروزغذا رابه آنها تقسیم نمو د همه خوردند و نیازی دیگر نداشتند.

سيس فرمود: أنها را سيراب كن! من قدح شير را أوردم ، همه أشاميدند بطوریکه سیراب شدند،سیس رسول خدا زبان به سخن بگشود،و فرمود: ای پسران عبدالمطلب!به خدا سوگندمن یادندارم جوانی از عرب راکه برای قوم خودهدیای آورده باشد بهتر از آنچه من برای شما آوردهام ، من برای شما خیر دنیا و آخـرت آوردهام، و خداوند تعالى مرا امر نموده است كه شما را بيرستش او بخوانم.

کدام یک ازشما در این امر به معاونت ویاری من برمی خیزد تا آنکه **برادر** و وصى من و جانشين من در ميان شما بوده باشد؟

على مي گويد: تمام أن جمعيت از پاسخ حضرت خودداري كردند، و من که در آن وقت از همه کوچکتر بودم و بی سرمایه تروژولیده تر وساده تر گفتم :من، ای پیغمبرخدا یار و معین توخواهم بود! 'حضرتدست خودرابرگردن من گذارد، و فرمود: إنَّ هَذَا أَخِي وَ وَصِيتِي وَّ خَليفَتِي فِيكُمْ ، فَاسْمَعُوا لَهُ وَ أَطيعُوا

فرمود:این برادرمن و وصّی من و جانشین من در میان شماست ،پس کلام او را بشنوید و امر او را فرمانبرید.

علىمى گويد: تمام قوم برخاستند، ومى خنديدند و به ابوطالب مى گفتند:

من الله النبوة فاستجابا

۱\_ سید اسمعیل حمیری در دیوان خود ص ۷۳ گوید:

ابرهـم و اكرمهم نصابـا ابــوحسن غـــلام مـــن قـــريش

دعاهم احمد لما اتته

فادّبه و علّمه و امليي

عليه الوحي يكتبه كتاباً وبينـــّة لـــه بابـــاً فبــابـــــا فاحصى كلما املى عليه

تجريحاين اشعار ازاعيان الشيعه ج١٢ص٢١٦ است ونيز حميري ازص٢٠٣ به بعد سيز ده بيت مفصلاً راجع بـــه حديث عشيره أورده است

در عصمت انبیاء درس پنجم

این مرد تو را امر کرده است که کلام فرزندت را بشنوی و از او اطاعت کنی. ا علامهٔ امینی گوید:به عین الفاظی که طبری این حدیث رانقل

صحّت اسناد

کرده است ابوجعفراسکافی متکلم معتزلی بغدادی متوفی ۲٤۰ در کتاب خو دبنام نقض العثمانیة ۲وایت نموده و گفته

حديث عشيره

و نیز فقیه برهان الدین در کتاب انباء نجباء الابناء (ص ٤٦ ـ ٤٨)، و ابس اثیر در کامل (ج ۲ ص ٤٤)، و ابوالفداء عمادالدین دمشقی در تاریخ خود (ج ۱ ص ۱۱۳)، و شهاب الدین خفاجی در شرح شفا که متعلق به قاضی عیاض است (ج ۳ ص ۳۷) آورده است،لکن دنبالهٔ حدیث را انداخته است و گفته است که این حدیث را در دلائل بیهقی و غیر او با سند صحیح روایت کردهاند.

ونیزخازن علاءالدین بغدادی در تفسیر خود (ص ۳۹۰) و حافظ سیوطی در جمع الجوامع همانطور که در ترتیبش آورده در (ج 7 ص ۳۹۲) از طبری نقل کرده است ، و در ۳۹۷ از حفّاظ ششگانه : ابن اسحق ، و ابن جریر، و ابن ابی حاتم، و ابن مردویه ، و ابی نعیم و بیهقی ، روایت نموده است.

ونیز ابن ابی الحدیددر شرح نهج البلاغة (ج۳ ص ۲۵٤) ، ومورخ جرجی زیدان در تاریخ تمدن اسلامی (ج ۱ ص ۳۱) و محمد حسنین هیکل در کتاب حیات محمد (ص ۱۰٤) از طبع اول آوردهاند.

و روات سند این حدیث همگی از موثقین و مورد اعتماد هستند.

اما جماعتی ، ابو مریم عبدالغفار بن قاسم را ضعیف شمردهاند ، و ایس تضعیف بجهت شیعی بودن اوست، لکن ابن عقده بر او ثنایای فراوان گفته،وازاو تمجیدبسیاربعمل آورده است،ودرمدح اومبالغه نموده همانطورکه در لسان المیزان (ج ٤ ص ٤٣) از او مدح شده است،وحفاظ ششگانه فوق نیزروایت خود را به او اسناد میدهند،و ازاو روایت میکنند ، با آنکه آنها استادان فن حدیث و ائمه خبر، و مراجع جرح و تعدیل و رد و احتجاج هستند.

وهیچ کسحدیث عشیره راکه ذکر شدضعیف نشمرده، وبجهة ابومریم در

۱\_ تاریخ طبری ج ۲ ص ۱۲ و ۱۳

٢\_ شرح نهج البلاغه ابن ابي الحديد ج ٣ ص ٢٦٣

۳\_ محمد بن محمد بن محمدبن ظفرمکی مغربی ٤٩٧ و متوفی٥٦٥ يا٥٦٥ هجری قمری

او قدح و طعنى بعمل نياورده است ، و در دلائل النبّوة و خصائص النبّويّــه بــه او استدلال كردهاند.

و نیز ابوجعفر اسکافی ، و شهاب الدین خفّاجی ، این حدیث را صحیح شمردهاند، و سیوطی درجمع الجوامع (ج ٦ ص ٣٩٦) حکایت کرده است که :ابن جریر طبری این حدیث را صحیح شمرده است.

علاوه برتمام این مطالب این حدیث به سند دیگر نیز آمده است ،که روات آن همگی موثّق بودهاند:

احمد بن حنبل درمسند خود (ج ۱ ص ۱۱۱)به سندخود از رواتی نقل کرده که روات آن بدون شبهه و بدون کلام از رجال صحاح هستند، و آنها عبـارتند از شریک ، اعمش، سهال ، عبّاد. ۱

باری حدیث عشیره را بسیاری ازبزرگان مانند ابن مردویه،وسیوطی ، وابن ابی حاتم،و بغوی،وحلبی در سیرهالنبویه، و غیر آنها به الفاظ دیگری نقل نمودهاند مانند:

اَيّكُمْ يُبِهَا يَعُنى عَلَى اَنْ يَكُونَ اَخَى وَ صَاحِبَتِى وَ وَارِثْنَى فَلَمْ يَقُمْ اِلَيْهِ اَحَـدُ وَ فَقُمْتُ اِلَيْهِ وَ كُنْتُ اَصْغَرَ الْقَوْمِ الى ان قال فَضَرَبَ رَسُولُ اللَّهِ بِيَدِهِ عَلَى يَدى

و مانند: مَنْ بايَعَنى عَلى اَنْ يَكونَ اَخيوَ صاحِبى وَوَلَيُّكُمْ مِنْ بَعْدى؟ فَمَدَدْتُ يَدى وَ قُلْتُ : اَنَا أَبايعُكَ

ومانند : أَيُّكُمْ يَنْتَدِبُ أَنْ يَكُونَ أَخَىوَوَزيرى وَ وَصيَّى وَ خَليفَتى فَى

١\_الغدير ج٢ ص ٢٧٩\_٢٨٠

در عصمت انبیاء درس پنجم

أُمَّتى وَ وَلَى ُ كُلِّ مُؤمِنِ بَعْدى ، فَسَكَتَ الْقَوْمُ حَتِّى أَعادَها ثَلاثاً ، فَقالَ عَلِيٌّ: أَنَا يا رَسولَ الله

فَوَضَع رَاسَهُ فَى حِجْرهِ وَ تَقَلَ فَى فِيه، وَ قَــال: أَللَّــهُمَّ الْمَـلاَ جَوْفَـهُ عِلْمـاً وَ فَهُماً وَ حُكْماً ثُمَّ قَالَ لاَبْنِـكَ وَ اَطِع ْ فَقَـد ْ جَعَلَهُ اللّـهُ مِنْ نَبيّهِ بِمَنْزِلَةِ هرونَ مِنْ موسى

و مانند : مَن َيُؤاخينى وَ يُوازِرُنى وَ يَكُونُ وَلِيّيى و وَصيّى بَعْدى وَ خَليفَتى فَى اَهْلَى يَقْضَى دَيئى؟الى ان قال رسول الله لعلى: اَنْت، فَقَامَ الْقَوْمُ، وَ هُـمْ يَقُولُونَ لاِبيطالِب اَطِعْ ابْنَكَ فَقَد أُمِّر عَلَيْكَ

و مانند: فَایُّکُمْ یَقومُ فَیبُایعُنی عَلی اَنَّهُ اَخی، وَو زیری، و وصییّی و یکون منی بمنْزلَةِ هارون مِنْ موسی، إلا اَلَّه لا نبی اَعْدی، اللی اَنْ قام عَلِی فَایَعَه و اَجابه منی بَعْدی، اللی اَنْ قام عَلِی فَایَعَه و اَجابه مُنْ مُنّی فَدَنامِنْه فَفَتَح فاه و مَج فی فیه مِنْ ریقِه و تَفَل بَیْن کِتْقَیْه و ثَدْییه فِقال ابولهب فَبِس ما حَبوث به ابْن عَمِّكان اَنْ اَجَابَك فَمَلات فَاه ه و مُحْهَه دُن اقاً

# فَقالَ ﷺ مَلاَّتُهُ حِكْمَةً وَ عِلْماً

و اخیراً نیز استاد حسن احمد لطفی در کتاب شهید خالد: الحسین بن علی، ذیل حدیث را طبق روایت طبری آورده است، ونیز توفیق الحکیم در کتاب محمدذیلشرا طبق طبری آورده است،وشاعرالغدیرعبدالمسیح انطاکی مصری ذیل حدیثرا طبق روایت طبری آورده، و یک قصیدهٔ غرّائی در این باره سروده است ابوجعفر اسکافی گوید: (پس از آنکه این حدیث را مفصّلا ذکر کرده است) آیاطفلی را تکلیف به طبخ طعام می کنند، و او را مأمور دعوت کردن قوم عشیره می نمایند؟،و آیا امین سر ّ نبّوت می گردد کودک پنجساله یا هفت ساله؟ ، و آیا غیر ازعاقل با فهم را ممکنست درزمرهٔ پیرمردان وصاحب اعتباران در مجلسی گردآورد؟و آیا ممکنست که رسول خدا کش دستش را در دست او بگذارد ، و با اوعقدوپیوند برادری ببنددواورا وصی و جانشین خود قراردهد،مگر آنکه او اهلیت

۱\_ ملخّص مطالب الغدير ج ٢ ص ٢٨٠ الى ٢٨٤

آن راداشته باشد؟و در واقع بحد تكليف بالغ شده باشد، و لياقت حمل ولايت الهيه و عداوت دشمنان خدا را داشته باشد.

چرا این طفل با هم طرازان وهم سنّان خودانسنگرفت؟وچرا به طبقهٔ آنان نپیوست؟چرا پس از اسلامش نیز با کودکان در جایگاه بازی به بازی کردن دیده نشد؟ درحالیکه مانند آنان و هم طبقه با آنها بود؟چرا دریک ساعت ازساعاتخود با آنها مشاهده نشد ، تا آنکه گفته شود لازمهٔ کودکی او را لحظهای فرا گرفت ، و خاطره ازدنیا وحداثت سن وهوای کودکی او رابه حضور آنان کشانید ودرحال و کیفیت آنان وارد ساخت؟

بلکه ما علی راندیدیم الا آنکه پافشاری و ثبات قدم در اسلامش بخرج داد و درامرخود مجد و مصم بود، وبا کردار خود گفتار خودرامحقق می داشت؛ اسلام او عفاف و زهد او را صحه گذارد و تصدیق نمود و به رسول خدا از میان جمیع همطرازان خود پیوست.

على امين وأليف رسول خدا بود،در دنياى خود وآخرت خود ،على شهوت را منكوب نمود وخواطر خود را در خود جمع نمود،و بر اين امر بسيار شكيبائى و ايستادگى نمود ، چون اميد لقاء خدا و نجات عاقبت و ثواب آخرت را داشت ا

باری حدیث عشیره، و نصب امیرالمؤمنین را درآن روز به مسند خلافت به اندازهٔ مسلم و آشکار است که بعضی از مستشرقین این قضیه را نقل کرده اند: جُر ْج سَیْل george Sale در کتاب خود به نام قرآن محمد alcoran of mohammed گوید: محمد در آن وقت علاقه و محبّت بسیاری از خود نسبت به علی ابراز نمود، ووی را در آغوش خود گرفته، و به حاضرین مجلس امر نمود که از علی شنوائی داشته او را جانشین او بدانند، و فرمان او را گردن نهند؛ آن قوم از مجلس پراکنده شده و به ابو طالب گفتند: اکنون باید از پسرت اطاعت کنی.

جـون دُون پـرت john daven port در کـتـاب «محمـد و قـرآن» mohammed & coran ضمن بیـان ایـن داسـتان گویـد: پیغمـبر (ص) برخاسـته، اخلاق پسندیدهٔ خود را اظهار داشت، و گنجی ابـدی (کنایـه از سـعادت ابـدی) به آنکس که از وی پیروی کند بخشید، و در نتیجه خطبهایکه از جهت فصاحت و بلاغت مشهور بود، با پرسش زیر ایراد فرمود:

١\_الغدير جلد ٢ ص ٢٨٧

در عصمت انبياء درس پنجم

کدامیک از شما در برداشتن این امر مرا یاری خواهد کرد؟ کدامیک نائب مناب ووزیر من خواهد گردید ،چنانچه هرون نائب و وزیر موسی بود؟سکوت بهت انجمن راحکمفرما گردیده ، هیچیک جرأت قبول آن وظیفهٔ خطرناکی را که پیشنهاد گردید نداشتند ، تا آنکه پسر عم پیغمبر ، علی آن جوان بی پروا از جای برخاسته فریاد زد:

ای پیغمبر من تورا یاری خواهم کرد ـ تا آنکه گوید ـ محمّد دستهای خود را بهدورآن جوان با فتوّت درآورد،واورا درآغوشخود فشرده فریاد زد: اینک نظر کنید برادر و وزیر مرا.

واشنگتن ارونیک آمریکائی (در «کتاب مقدیّس» ترجمه میرزا ابراهیم خان شیرازی ازانگلیسی به فارسی ص ٦٠) ضمن احوالات پیغمبر این داستان رانوشته تا آنجا که گوید:

پیغمبر (ص) فرمود: کدام یک از شما قدم پیش نهاده ، مرابه برادری قبول می کنید؟کدامین است از شما که وزیر و نائب و قائم مقام من باشد؟ مدتی اهل مجلس خاموش بودند، و از کسی جوابی نمی آمد، وپیوسته به یکدیگر می نگریستند، و بعضی از روی تعجب و برخی به استهزاء با هم تبسم می کردند تا آنکه علی بن ابیطالب باجرأت و قویت شباب از هیچکس پروا نکرده، از میان برخاست ، و قدم صدق در پیش نهاده گفت: اینک من بنده و خادم توام ای رسول خدا، اگرچه هنوز کودکم و قابل خدمتگزاری نیستم.

محمد دست به گردن آن جوان صادق پاک طینت انداخته ، او را تنگ در آغوش کشید، و به آواز بلند فرمود:اینک ببینید برادر و وزیر ونائب وقائم مقام مرا! این جرأت و جسارت و خودنمائی کودکی مانند علی در چنان مجمعی قریش را به خنده وریشخند آورد، و به سخریّه رو به ابوطالب کردند و به طعنه به وی گفتند : که تو هم البتّه متوقّعی که در حضور پسر تو کمرها خم کنیم، و او را تعظیم نمائیم. ا

بالجمله ما باید دردو جهت راجع به این حدیث بحث نمائیم:جهت اوّل در سند و جهت دوم در دلالت.

اما در سند، همانطور که ذکر شد جای شبهه وشکّی نیست که سند آن از

۱\_ نقل از کتاب «شیعه و اسلام» سبط جزء اول ص ٥ و ٦

نقطه نظر اهل سنّت بسیار قوی است، و محل خدشه و تشکیک نیست، و هیچ کس از اهل سنّت این حدیث را ضعیف نشمرده است ، مگرابن تیمیّه که گفته است ایسن حدیث جعل و موضوع است، و کلام ابن تیمیه را اعتباری نیست، چونهمهمی دانند که او مردی متعصّب و عنود و دشمن اهل بیت بوده ، و انکار احادیث مسلّمه و ضروریّه را می نماید، به مجرّد آنکه متضمّن فضیلتی از فضائل اهل بیت رسول خدا باشد .

بلکه درنزد اهل فن مسلم است که میزان رد و قبول روایت در نزد او همانا نضمّن فضائل اهل بیت و عدم آنست .

یافعی در «مرآت الجنان» گوید: که ابن تیمیّه دارای فتاوای عجیب و غریبی است، که به سبب آنها نیز در نزد اهل سنّت مطرود است، وبه علّت آنها او را زندان کردند، و از قبیح ترین نظریات او حرمت زیارت قبر رسول خداست.

و عجب از حلبى است كه روايت عشيره را از ابن تيميّه نقل كرده ،تا آنجا مى گويد: حضرت رسول فرمودند: فَمَنْ يُجِيبُنى الله هـذَا الأَمْرِ و يُـوازِرُنـى أَىْ يُعِيبُنى عَلَى الْقيامِ بهِ

قَالَ عَلِيٌّ : أَنَا يَا رَسُولَ اللَّهُ وَ أَنَا أَحْدَثْهُمْ سِنًّا وَ سَكَتَ الْقَوْمُ.

و حدیث را تا به اینجا خاتمه می دهد و در سئوال پیغمبر ، و جواب آن حضرت راجع به مقامات امیرالمؤمنین چیزی نمی گوید ، و کلمهٔ :

عَلَى اَنْ يَكُونَ اَخَى وَ وَصَيّى وَ خَلَيْفَتَى مِنْ بَعْدى و نيز جواب حضرت: فَائْتَ اَخَى وَ وَصِيتّى وَخَلَيْفَتَى مِنْ بَعْدى را اسقاط كرده است، وعجيبتر آنكه مى گويد: بعضى كلمه اخى و وصيتّى و وارثى و وزيرى و خَليْفَتَى مِنْ بَعْدى را

جنایات طبری در نقل حدیث عشیره

اضافه کردهاند. ۱

علامه امینی گوید:یکی از جنایاتیکه بر این حدیث واقع ساختند آنکهاولاً طبری با آنکه در تاریخ خود این حدیث را همانطور که ذکر شد روایت کرده است،در تفسیر خود ج ۱۹ص ۷۶ این روایت رابعینها از نقطه نظر سند و متن روایت کرده،و تمام جزئیات آن راذکر کرده است،مگر آنکه به جای لفظ وصیبی و خلیفتی فیکم،

۱\_«سیرة حلبیّه» جلد ۱ ص ۳۱۲

در عصمت انبياء درس پنجم

لفظ كذا و كذا گذارده است و بدينصورت حديث را نقل كرده است :

قال: فَایُّکُمْ یُوازِرُنی عَلی هذا الاَمر عَلیی اَنْ یَکونَ اخی، و کذا و کذا و در کلام اخیر آن حضرت نیز گفته است: ثم قال: اِنَّ هذا اَخی، و کذا و کذا ملاحظه می شودکه چه جنایت واضحی نموده وبرای پوشاندن حق واخفاء مقامات و فضائل امیرالمؤمنین لفظ و صیتی و خلیفتی فیکم و را به لفظ مجمل تحریف نموده است.

و به دنبال این تحریف، ابن کثیر شامی در البدایة و النهایة ج ۳ ص ٤٠ و در تفسیر خود ج ۳ ص ۳۰۱ به جای آن دو کلمه وصیبی و خلیفتی فیکم لفظ کندا و کذا گذارده است، با آنکه مصدرومخرج این روایت درنزد او همان تاریخ طبری بوده است.

جنایت ابن کثیر در نقل حدیث عشیره

ابن کثیر این حدیث را شرح مفصل داده، ولیکن در نزداو اثبات نصّی به خلافت امیر المؤمنین به و صیت و خلافت دینیّه یااشاره به این معانی بسیار ناگوار است، و بدین منظور که از شرح نصوص خلافت شانه خالی کند مرتکب این جنایت

روایتی شده است.

آیا منظور طبری هم درتفسیر خود این بوده، بعد از آنکهخوداو در تاریخش آن دو لفظ را صریحاً و صحیحاً آورده ، یا غیر آن ، خدا عالم است.

جنایت هیکل در نقل حدیث عشیره

و ثانیاً محمد حسنین هیکل انیزیک فضیحت آشکاری در تحریف این حدیث نموده،زیرااو لادرطبع اول از کتاب خود بنام «حیات محمد» ص ۱۰۶ حدیث را ذکر کرده و بدینقسم خاتمه می دهد:

فَايُّكُمْ يُوازِرُنَى هذا الْاَمْرُ وَ اَنْ يَكُونَ اَخَى وَ وَصِيبّى وَ خَلَيفَتَى فَيكُمْ، فَاعْرَضوا عَنُهُ وَ هَمّوا بَتَركِهِ، لكِنَّ عَلَيًّا نَهَضَ وَ ما يَزالُ صَبِيّاً دونَ الْحُلُمِ وَ قَالَ: اَنَا يا رَسولَ اللهِ ! عَوْتُكَ ، اَنَا حَرْبٌ عَلَى مَنْ حارَبْتَ فَاْتَبَسَّمَ بنوهاشم وَ قَـهْ قَـه بَعْضُهُمْ وَ جَعَل اللهِ ! عَوْتُكَ ، اَنَا حَرْبٌ عَلَى مَنْ حارَبْتَ فَاتْبَسَّمَ بنوهاشم وَ قَـهْ قَـه بَعْضُهُمْ وَ جَعَل

١\_ وزير فرهنگ اسبق مصر و سردبير مجله الاهرام

## نَظَرَهُمْ يَنْتَقِلُ مِنْ اَبِيطالِب إلى إبْنهِ ثُمَّ انْصَرَفُوا مُسْتَهْزئينَ ١

زیرا گذشتهاز آنکهٔ جمله : «عونک انا حرب علی ما حاربت» را از نزد خود به حدیث اضافه کرده است، واین جمله درهیچ یک ازروایات دیده نمی شود تفریع رسول خدا را در پاسخ به علی آنجا که فرمودند: فَا نْتَ اَخی و وصیتی و وارثی و خلیفتی فیکم را حذف نموده است، وچون در این عمل شنیع خودکسی راندید که از او مؤاخذه کند ، و در این تصرفات و تقولات بر او خرده گیرد، آنچه را که بطور کلی راجع به امیرالمؤمنین الگین بوده است در طبع دوم از کتاب خود حذف نموده است .

شاید سِرِ آن همان ملاحظهٔ منظور ابن کثیر و امثال ابن کثیر بوده است، که بعد ازنشر متو جه شده،ودرطبع دوم ترمیم نموده است؛ یا آنکه سیل اعتراضات در جرائد و محافل وخورده گیریهای بسیار راجع به این موضوع،ودرججمله اول در کتاب خود که از ناحیهٔ دشمنان اهل بیت الگین متوجه او شده است، و همین امواج سرزنش ومو أخذه اورادرپرهٔ افکنده تا مجبورومضطربه حذف و تحریف آن در طبع دوم شده است، یا آنکه کما آنکه عادت شایع در بسیار از چاپخانه هاست که بعضی از جملات راکه مورد نظرشان نباشد حذف می کنند، و مؤلف چون با آنها اشتراک در منظور داشته از حذف آنها چشم پوشی نموده است،ویا عاجزازدفع آنها بوده است؟وبرهر تقدیر، خداوند شعور وادراک زنده را متوجه کند، وامانت موصوف الهی و حق ضایع شده و مورد تأسف را در دلها زنده فرماید. آ

و اما جهت دوم از بحث که دلالت و مفهوم حدیث است ، آنکه در این حدیث با اختلاف مضامینی کهدرنقل آنشده است جمله: **اَنْتَ اَخْ**ی و وَصییتی و

۱ـ در کتاب «علی والوصیه» از ص ۶ الی ص ۱۹ روایات بسیاری از طرق مختلفه باذکر اسنادو علمائی که این حدیث را در کتاب های خود نقل کرده اندبیان می کندونیز در ص ۳۳۷ مدار کاین حدیث را مفصلا شرح داده است، و در ص ۳۳۷ که است تدراکات کتاب رابیان می کندتحت عنوان الحدیث الرابع روایت عجیبی در این مورد از ابو بکر خطاب به عباس بن عبد المطلب نقل می کندک در آن حدیث ابو بکر می گوید: که رسول خدا چون عشیره را جمع نمو دفرمود: فمن یقوم منکم یبایعنی علی ان یکون اخی و و زیری و وصیبی و خلیفتی فی اهلی، فلم یقم الخ و نیز در ص ۳۷۵ نظر آن را نقل می کند و این دو حدیث را از تاریخ مخطوط ابن عساکر که صورت فتو گرافی آن در مکتبة الامام امیر المؤمنین العامة در نجف اشرف است نقل می کند. و در «مناقب» ابن شهر آشوب ج ۱ ص ۵۶۵ نیز از ابو بکر این حدیث را نقل می کند.

۲\_ ترجمه خلاصه آنچه در الغدير جلد ۲ صفحه ۲۸۷ الى ۲۸۹ وارد شده است

در عصمت انبياء درس پنجم

خلیفتی فیکُم و اسْمَعوالله و اطیعوا آمده است، واین نصّی است از رسول خدا بلکه نص ّ جلی و آشکاری برخلافت بلافصل و وصایت آن حضرت، مانند حدیث غدیر خُم ،غایة الامراین تنصیص دربدو نبوت و دعوت، و حدیث غدیر در پایان آن، هنگام نزول جبرائیل و اخبار به آن حضرت به نزدیکی و فرا رسیدن مرگ واقع شد.

بگذریم از بعضی از روایاتیکه آنفاً ذکر شد ، و در آنها نیز عنوان وارثی و وزیری وولی کل مؤمن بعدی و هُو بَمنزلة هرون من موسی و یقضی دینی و لفظ اسمعواله و اطیعوا وارد شده است،کههریک ازآنان نیزصراحت بر ولایت و خلافت آن حضرت دارد.

فرض کنیم اگر در مجموع این احادیث غیر از جمله «اخی و وصییی و خلیفتی فیکم» نبودبازمعلوماستکهاین جمله چقدربطور واضح و آشکار صراحت بر نصب آن حضرت به مقام خلافت و وصایت را می رساند.

ولایت امیرالمؤمنین از روزاوّلبا توحید خدا ونبوّترسول توأم بوده است

بنابراین بطور یقین می توان گفت که ولایت امیرالمؤمنین السیرالی الله از روز اول با شهادت به لااله الا الله و مُحَمَّد رسول الله شروع شده و عَلِی ولی الله جمله متصله وغیرقابل انفکاک با آنها بوده است.

چون در روز وآلی که پیغمبر اقوام خود رابه اسلام دعوت نمود وآنان رابه اقراربه شهادتین امر فرمود؛در همین روزودر همین مجلس آنان را امر به اطاعت مولی الموالی امیرالمؤمنین وپیروی از آن حضرت نموده ،و ولایت و خلافت او را اعلان نمود.

بنابراین اسلام از روز اول که طلوع کردبااین سهجمله بود: شهادت بهخدا و شهادت به نبوت رسول الله وشهادت بهولایت علّی ولی الله؛ و آنچه راکه شیعه می گویند از وجوب تبعیّت از امیرالمؤمنین یکی از مسائل قطعیّه اسلام است، و حقیقت تشیّع ،حقیقت اسلام است و افرادیکه به شهادتین اکتفا نموده و ولایت و خلافت امیرالمؤمنین را رفض کرده اند جزئی از اسلام را ردنموده اند، و درواقع اسلام را رد نموده اند.

همچنانکه افرادی کهشهادت به توحید می دهندوبه نبوت نمی دهندنیز جزئی از حقیقت را اقرار و جزئی را انکار و در واقع حقیقت را انکار نمودهاند.

تشيّع وتبعيّت از اهل بيت واوصياى حضرترسول الله ازروزاول اسلام

پایه گذاری شد، و برهمین اساس نصوص صریحه از آیات قرآن، و کلام رسول الله به تدریج نیز راجع به ولایت اضافه شد، همچنانکه نصوص صریحه از آیات قرآن و کلام آن حضرت نیز به تدریج راجع به توحید و نبو ت اضافه شد.

و علاوه از این حدیث استفاده می شود که امیرالمؤمنین الگی در اصل تحمّل مشاق نبوت وبرداشتن وظیفه خطیر تبلیغ ورسانیدن احکام وجهاد وبالاخره درایصال مردم جهان را به سرمنزل مقصود که وظیفه رسالت است شریک وسهیم بوده اند ؛ چون مضمون روایت این نیست که هرکس ایمان بیاورد وصی و خلیفه من خواهد بود، بلکه مضمون این است که هرکس مرادر این کار معاونت و معاضدت نماید ، و قوت بازوی من گردد، و یار و معین من باشد ، او خلیفهٔ من است.

زيرا كه جملاتي كه از آن حضرت روايت شده اين است:

اینگُم یُوازرنی عَلی هذا الاَمر؟ کدام یک از شما مرا یاری می کنید در ایس امر و اینگُم یُبا یعنی عَلی اَنْ یکون اَخی و صاحبی و وارثی ؟ کدام یک از شما بیعت می کند ، یعنی سر می سپارد، و خود را می فروشد، که اختیارات خود را کنار گذارده، و در تمام مراحل نبو ت و تحمّل مشاق و وظیفه خطیر ارسال و مواجههٔ با هزاران مشکلات، برادر من وملازم ومصاحب امن و وارث من باشد، بطوریکه بعد از من نیز این مسئولیّت تنها بر دوش او سوار شود، و یک تنه در مقابل دنیای کفر رسالت مرا ابلاغ و از عهدهٔ آن برآید.

و َ اَیُّکُمْ یُوْ آخینی و یُوازِرُنی و یکونُ وکییی و وصییی بَعْدی و خلیفتی فی اَهْلی یَقْضی دیننی؟کدام یک از شما با من در این امر، برادری و کمک میکنید که بوده باشدصاحب اختیارو سرپرست و وصی بعد از من، و جانشین من در اهل من که دین مرا ادا کند.

و اَیُّکُمْ یَنْتَدِبُ اَنْ یَکونَ اَخی و و رَزیری و و رَصیییی و خلیفتی فی اُمَّتی و و رَیس من، و صاحب اختیار هرمؤمنی بعد از من بوده باشد. از تمام این جملات استفاده می شود که حضرت رسول الله در برداشتن این بار عظیم دنبال مُعین و یار می گشتند، و برای خود قویت بازو و ناصر می طلبیدند. این جملات صراحت دارد که کیست از شما در چنین وضعییت و حالتی که

در عصمت انبیاء درس پنجم

من دارم بیاید و مرا تنها نگذارد، و برای نصرت دین خدا قیام کند، و درزنده بودن و مردنمن این باررا به دوش بگیرد، در زنده بودن مصاحب و ملازم من باشد، و پس از مرگ از عهدهٔ و ظائف رسالت برآید، و دینی راکه من به خدا دارم و عهده ای را که قبول کرده ام ادا کند.

بنابراین با قبول کردن چنین موضوعی ، امیرالمؤمنین در تمام مراحل اداء رسالت، و رسانیدن مردم را بسر منزل سعادت ، و متعهّد بودن به عهدهٔ أعباء و مشکلات خلافت با وجود مقدّس رسول خدا سهیم و شریک بوده است.

صلَّى الله عَلَيكَ يا أباالحَسَن ، تصور نشود كه مقامى را كه رسول اللهاز عنوان برادرى ووزارت وخلافتو وراثت وولايتبه آن وجودعزيز، عنايت فرمودند يك امر تشريفاتى، و يك نتيجه و بهرهاى در مقابل قبول او بود ، وكَأَنَّهُ مى خواستند جزاى او را به اعطاى چنين مناصبى داده باشند ؛ بلكه با اين جملات او را بسراى تحمّل مشاق در تمام اين امور طلبيدند ، و فرمودند :

كيست كه اين كوه عظيم و كمرشكن را به دوش مي گيرد؟

کیست که در مخالفت مشرکین ودنیای کفر وشرک دوش بهدوش من قیام نموده، و نگذارد که تمام این فشارها تنها بر من وارد آید؟

کیست که در جنگها و غزوات از جان ودل به تمام معنی در رتبه و ردیف من برای اعلای کلمهٔ حقّه قیام کند؟

کیست که خود را در برابر مخالفتهای شدید قریش و طوائف کفر بیپــروا حاضر ببیند؟

کیست برای هجرت و دربدری در کوهها و بیابانها متواری شود؟

کیست که حاضر باشد در لیلةالمبیت درجای من بخوابد وبدن خود رازیـر شمشه های شجعان عرب قطعه قطعه سند.

کیست که و کیست که حتی بعد از موت من دربر خورد با منافقین امّت خود را نبازد، ویکذر هوی دردل خود راه ندهد و باهزاران مشکلات و کوههای غمو اندوه بسازد، و دست از دست تخطی نکندوناله های دختر من زهراء ،اورا به احساسات قبیلگی و قومی تحریک نکند ، و مانند دریای عظمت و وقار طبق وظیفهٔ خود رفتار نموده، و نه تنها عصر آنروز بلکه تمام عالم بشریّت و انسانیّت راتا روز رستاخیز، به علم و حلم و عظمت و وفا و صفا و صدق و زهد و بی اعتنائی به غیر خدا تعلیم و

تربیت نماید.

ای مردم دنیا بدانید که امیرالمؤمنین آن طفل خردسال در آنروز درمقابل چنین مشکلاتی به جواب رسول اکرم پاسخ مثبت داد ، و با پاسخ خود این امواج سهمگینخطرات رابا سینهٔ باز و قلب توانای خود بکنار میزد،وخودراحاضر برای فداکاری در دقیق ترین لحظات و باریکترین دقائق آماده نمود ، و تمام صحنهها و پیش آمدهای بیست و سه سال زمان رسالت حضرت رسول اکرم وسی سال پیش آمدهای ناگوار وخردکننده بعدازرحلت آن حضرت راچون آئینه درمقابل دیدگان خود دید ، و برخاست و فریاد زد: آئا یا رسول الله

منم ای پیغمبر خدا که یارومعین توو مصاحب و ملازم تو باشم ، آنی از تو غفلت نورزم، جان و مال و شخصیت و حیثیت و دنیا وعِزرا به خاکپای مبارکت نثار کنم، منم که حاضرم ببینم ریسمان برگردن من انداخته وبرای اخذبیعت به مسجد برند و زبان خود راازراه عفّت و صواب خارج نکنم، و احساسات من مرا تحریک نکند.

منم که حاضرم ببینم در کنار در خانهٔ دخترت هیمه و هیزم گرد آورده خانه را آتش زنند نوسدای و ایلاه وامحمداه !از نور دیدهات بشنوم ،ولکن برای حفظ شریعت ،وبقای قرآن واعلای اسلام اهم رافدای مهم ننموده،از وظیفه خودتجاوز نکنم.

منم که در دقیق ترین اوقات امتحان ، در لحظاتیکه دوبزرگ قریش ابوسفیان و عبّاس آمده و می گویند: علی دستت را برای بیعت بیاور با تو بیعت کنیم؛دراینصورت احدی را یارای مخالفت باتونخواهد بود "واگربخواهی کوچهها و شوارع مدینهراازسواره وپیاده برعلیه غاصبین و دشمنانت پرخواهیم نمود، گهیچ جوابی به آنها ندهم ، و سکوت اختیار کنم.

منم که با گریه و آه از ظلمی که بر دخترت روا داشتند ، به قبرت پناهنده شده ، بگویم یا ابْن اُمَّانِ اَلْقَوْمَ اسْتَضْعَفونی و کادوا اَیقْتُلوئنی ٥

۱\_ ابن ابي الحديد جلد ٢صفحه ١٩ وجلد ١صفحه ١٣٤ و الامامه و السياسه جلد ١ صفحه ١٢

۲\_ ابن ابی الحدید ج ۲ ص ۲۰ و ابوالفداء ج ۱ ص ۱۵٦ و ابن عبد ربه ج ۳ ص ٦٤

٣ شرح نهج البلاغه ابن ابي الحديد جلد ١ ص ١٣١ نقلاً عن كتاب السقيفه

٤ اين كلام ابوسفيان است ابن ابي الحديد جلد ١ ص ١٣٠

٥ ـ الامامة و السياسة جلد ١ صفحه ١٣

در عصمت انبیاء درس پنجم

بدون جهتنبود که یک نفر ازدعوت شدگان درمجلس عشیره برنخاستند ، و این معنی را نپذیرفتند ، با آنکه رسول الله را صادق میدانستند.

رسول الله ازكودكى درميان آنها بزرگ شده بود، شخص غريب و مجهولى نبود ، لكن چون مى ديدند كه قبول كردن اين معنى ،قبول كردن هزاران نگرانى و مشكلات وخون جگرهاست، برخاستند ومجلس رسول الله را با لبخند وتمسخر ترك گفتند.

به حدیث عشیره اشاره می کند مرحوم سید حمیری در بعض از قصائد خود مثل این قصیده:

بِأبِـــــى أنْــــتَ و تا أنكه مي كويد:

كُنْـــتَ فـــــى الدُّنْيــــا اَخــــاهُ و نيز گويد:

مِنْ فَضْلِهِ انَّهُ كَانَا وَلَّ مَنْ سِنِينِ فَضْلِهِ انَّهُ كَانَا وَلَّ مَنْ سِنِينِ سَبِعاً وَ أَيّاماً مُحَرَّمَةً وَ يَوْمَ قالَ لَه جَبْرَيْلُ قَدْ عَلِموا تا آنكه گويد:

مَنِ الَّذَى قَالَ مِنْهُمْ وَ هُوَ اَحْدَثُهُمْ وَ هُوَ اَحْدَثُهُمْ اَ مَنْتَ بَاللَّهِ قَدْ اَعْطَيْتَ نَافِلَةً وَانَّ مَا قُلْتَهُ حَقِّ وَ اِلَّهُمْ فَفَازَ قِدْماً بها وَ اللّهِ اَكرَمَهُ

يــــــــا أميــــــرَالْمؤمِينا وَبرَهْطــــــــــــا

يَـــوْمَ يَدْعـــواْلاَ قْرَبِينــــا ْ

صَلّى وَ آمَنَ بِالرّحْمَانِ اِذْ كَفَـروا مَعَ النَّبِيِّ عَلى خُوْف وَمَاشَعُــروا اَنْذِرْعَشَيـرَتَكَ اْلاَدْنَيْنَ اِنْ بَصُروا

سِنًا وَ خَيْرُهُمْ فِى الذِّكْرِ اِذْ سَـطُروا لَـمْ يُعْطِـها اَحَـدُ جــنُّ وَ لا بَشَــرُ اِنْلَمْ يَجيبوافَقَدْ خانواوَقَدْخسِـروا \ وَ كانَ سَـبّاقَ غايـات اِذَا ابْتَـدَروا

۱ ـ این قصیده در دیوان حِمْیری ص ٤٣٦مذکوراست و اصل آنرااز «الغدیر» جلد ۲ص ۲۰۰و «اعیان الشیعة» جلد ۱۲ ص ۲٦۸ و «مناقب» جلد ۲ ص ۲٦ و ۱۷۷ و جلد ۳ ص ٥٥ مرقوم داشته اند

۲ـ ديوان حِمْ يَرى ص٢٠٣واصل اين قصيده رااز «اعيان الشيعه» ٢٨:١٢و «الغديـر »٢٥٠:٢٥ و «منـاقب» ٢٦:٢ ذكر كرده است

و نيز در قصيدهٔ ديگر خود گويد:

تا آنکه گوید :

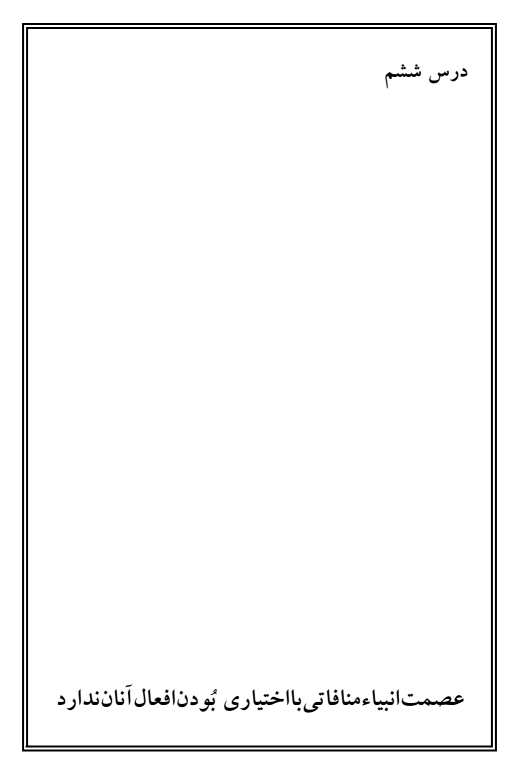
تا آنکه گوید :

عَلِيٌّ عَلَيْهِ رُدَّتِ الشَّهُ مُ لَرَّةً بِطَيْبَةٍ يَوْم الْوَحْسِ بَعْدَ مَغِيبٍ

وَ قيلَ لَهُ ٱنْذِرْ عَشيرتك الآوْلي وَ هُمْ مِنْ شَبابِ اَرْبَعينَ وَ شَيْبِ

فَفَازَ بِهَا مِنْهُمْ عَلِيٌّ وَ سَادَهُمُ وَ مَاذَاكَ مِنْ عَادَاتِهِ بِعَرِيبِ

۱\_ دیوان حمیری ص۱۱۷ و اصل او را از «الغدیر»جلد۲ ص۲۵۱ ص۲۱ س۲۲ ذکر کرده است



## درس ششم

## بسم الله الرّحمن الرّحيم

و صلّى الله على محمد وآله الطاهرين ولعنة الله على اعدائهم اجمعين من الآن الى قياميوم الدين ولاحول ولاقورة الآبالله العلى العظيم قال الله الحكيم في كتابه الكريم:

رُسُلاً مُبَشِّرِينَ وَمُنْذِرِينَ لِئَلا يَكُونَ لِلنَّاسِ عَلَى اللهِ حُجَّةُ بَعْدَ الرُّسُلِ ' عصمت انبياء از پيمبراني بودندکه بشارت مي دادند، ومي ترسانيدند، براي آنکه عصمت انبياء از

راه تماميّت حجّت

برای مردم حجّتی و عذری برخدا بعداز آنها باقی نبوده باشد. اینآیهٔ مبارکه علّت فرستادن پیغمبران رانرا

از طرف خدا

بسوی مردم ، و علّت تبشیر و انذار آنها را می رساند ؛

و آن اینکه حجّت بر مردم تمام شود و در اثـر خطـا گنـاهی کـه مرتکـب می شوند عذری نداشته باشند ، و حجّت و عذری را بر خدا در روز بازپسین اقامـه نکنند ، که ما نفهمیدیم ، کسی نبود بما راهنمائی کند .

و معلومست که قاطعیّت عذروحجّت بودن اقوال و افعال انبیاء وقتی است که آنها معصیّت نکنند، یا درقول و فعلشان دچاراشتباه نگردند، ودر تلقی احکام از خدا وابلاغ آنها نیزدچارخطا نشوند؛ والادرغیر اینصورت حجّت وعذر برای مردم باقی خواهد ماند.

آنها می گویند: ما گناه کردیم بعلّت اینکه پیمبران را گناهکار دیدیم، و خطا و گناهی که ازما سرزد بعلّت اشتباه نمودن پیغمبر در گفتار و کردارش بود، او اشتباه کرد.وحی را صحیحاً تلقی ننموده یا صحیحاً تلقّی نموده لکن در ابلاغ آن

١\_ سورة نساء : ٤ \_ آيه ١٦٤

اثبات عصمت

از آیهٔ دیگر

دچار اضطراب و اشتباه گردید، و بالنتیجه ما افعال را بر خلاف حق انجام دادیم . پس پیغمبران برای این منظور که آمدهاند ، حتماً نباید اشتباه و گناه کننــدو الاً منظور از فرستادن آنها حاصل نخواهد بود و اینست معنی عصمت .

از آیهای دیگر نیز می توان استفاده عصمت نمود:

و ما ارسكنا مِنْ رَسول إلا ليطاع بإذْ والله ا

هیچ پیغمبری را نفرستادیم مگربرای آنکه باذن خدا مطاع واقع شوند ، یعنی مردم از آنهااطاعت کنند، ومطیع آنان گدند.

بنابراین همانطور که انبیاء به اذن خدا مطاع می شوند ، مردمی که از آنها تبعیت می کنند بالملازمه به اذن خدا مطیع خواهند بود، وارادهٔ خداواذن خدابر فعل آنان تعلّق خواهد گرفت.

و معلومست که اگرپیغمبردرابلاغش اشتباه کند یا گناهی مرتکب شود، و بالنتیجه درگفتار وکردارش که دووسیلهٔ رسانیدن احکام است ازحق تجاوز کند، مردمی که پیروی ازاو می کنند، طبعاً نیز ازحق تجاوز نموده وفعل خلاف حق را انجام می دهند.

و طبق آیه مبارکه که اذن خدا بر فعل آنان تعلّق گرفته است ،بایداذن خدا بر فعل باطل نیز تعلّق گیرد ، وچون ارادهٔ خداپیوسته حق است وبه فعل حق تعلّق می گیرد ، بنابراین نباید ازانبیاء هیچ گناهی و یا خطائی سرزند تا اذن خدا که بر فعل متابعین آنها تعلّق می گیرد بر فعل حق تعلّق گیرد .

## والله يقولُ الحق و هُو يَهْدِي السَّبيل ٢

و علاوه اگر از پیغمبری گناه سرزند ،چه درگفتار و چه در افعال ، چون معصیّت مبغوض خداست، و موردنهی حضرت اوست، لذا بایدآن گناه هم مورد بغض و نهی خدا باشد ، و هم مورد حبّ و اَمر خدا .

مورد بغض ونهی ، از جهت آنکه بالفرض گناه است وهرگناهی را خداوند مبغوض داشته واز اونهی مینماید ،موردحب وامرخدا از جهت آنکه این گفتــارو کردار بنا بفرض باذن خدا بوده ومنظور ازرسالت اومطاع بودن اوست؛ وبنابراین ،

١ ـ سوره نساء : ٤ ـ آيه ٦٣

٢\_ سوره نساء : ٤ \_ آيه ٣٣

در عصمت انبیا ء درس ششم

این قول وفعل ازاذن واجازه وارادهٔ خدا سرچشمه گرفته است، وچون اجتماع حب و بغض درشیئ واحد از جهت واحد، و نیز اجتماع امرونهی برفعل واحداز جهت واحد، محال است و اینست معنی عصمت .

ملکهٔ عصمت موجب اضطراری بودن افعال نمی شود .

بسیاری از مردم گمان میکنند که انبیاء و ائمه که دارای ملکهٔ عصمتند ، افعالی که از آنها سرمی زند بدون قوهٔ علمیه و إرادهٔ اختیاریهٔ آنها بوده است .

فرشتگان سماوی که حضرت احدیت برای حفظ و حراست دلهای آنها از خطاو معصیت، بر آنان گماشته، و چون رصد درمقام مصونیت و حفاظت آنها بر می آیند ، آنها را از هر گونه اختیار و دخالتی بر حذر داشته اند .

بنابراین نباید عبادت و مجاهدت آنها رابه سایرافراد بشرقیاس نمود، زیرا افراد بشرقیاس نمود، زیرا افراد بشر در اثر مجاهده و مبارزهٔ با نفس طی طریق خدا را می کنندود چار مشکلات و مشاق می گردند، ولی آنها آسوده خاطر توسط جبرائیل و سایر فرشتگان راهنمائی می شوند، و بدینجهت ذاتا طاهر و پاک بوده اند ، و در سیرنیز غیراز طهارت و پاک چیزی در آنان وارد نمی شود .

بنابراین آنچه را که آنها نمودهاند ، از تبلیغ و ترویج و استقامت ، و مجاهده و عبودیت ،وصدق به هیچوجهازسایرمردم توقع نباید داشت؛چون سنخ وجود آنها با سایر افراد بشر مغایرت دارد ؛و بالنتیجه درکردار و گفتار نیزمغایر خواهند بود ؛ ودرنتیجه عصمت آنان مربوط به خود آنان نیست ، بلکه مربوط به خداست که اینطور آنها رادربین دودست خود سیرمیدهد ، وآنان بدون اختیار و قوهٔ علمیهٔ قلبیه بر تحریک خدا متحرکاند .

این گمان بسیار غلط و نابجا بوده،وعلاوه موجب باز شدن راه تکاهل و سستی به افراد امت می شود،زیرا معلوم است که انبیاء باوجود آنکه دارای مقام عصمت وطهار تند،وبا وجود آنکه به ارادهٔ خداواختیار حضرت او وفرشتگان اودر مصونیت و حفظند، لیکن در عین حال آن عصمت وارادهٔ خدا از وجود آنان خارج نبوده وبدون قوهٔ علمیه و دراکه ،وبدون ارادهٔ قلبیه و اختیار،از آنان کاری صورت نمی گیرد.

براي توضيح اين مطلب مي گوئيم: تمام حوادث وموجوداتي كه دراين عالم

بوجودمی آیندمنوط و مربوط بسبب و علتی هستند که از آن ناشی شده، و به علت صدور از آن علت در خارج متحقق می گردند .

بنابراین تمام افعال و اقوالی که از پیغمبر سر می زند ، برمیزان واحد ، که همهٔ آنها صوابوحق واطاعت است معلول سببی است که در خود پیغمبر و جود دارد؛ و آن همان ملکه و قوهٔ رادعه ایست که در پیغمبر موجود است.

همانطور که ما هرفعل وکاری که انجام دهیم تا اول صورت آنرا تصور نکنیم ومیل به آنها پیدا نکنیم وبدنبال آن ارادهٔ تحقق اوراننمائیم آن فعل ازما سر نمی زند؛ وبرای آنکه کاری را انجام دهیم دروهلهٔ اول باید حتما منظره و شکل آن کاررا تصور کنیم؛ و دروهلهٔ دوم میل به آنکار پیدا کنیم، و دروهلهٔ سوم ارادهٔ بجا آوردن آن را در خود ایجاد کنیم.

در انبیاء نیز همینطور است،افعالی که از آنهاسر می زندپس از تصور صورت علمیه و میل و ارادهٔ تحقق آن است .

باز برای توضیح می گوئیم ، از ماافراد بشرکارهای خوب وبدی سرمی زند؛ برای کارهای خوب حتماباید اول صورت علمیه آنرا درنظر آورده وبعد ازمیل و اراده بجای آوریم ، و برای کارهای بد نیزحتما باید اول صورت علمیه آنرادرنظر بگیریم ، و سپس میل و اراده به وقوع آن پیدا کنیم .

حال اگرفرض بشود درافرادی آن صورتهائی که درذهن آنها پیدامی شود و به آن میل می کنند ،فقط و دائماصورتهای خوب و پسندیده باشد، بنابراین بعداز تعلق اراده به آنها، همیشه و بطور دوام از آنها کاری پسندیده ظهور و بروز خواهد نمود؛ و اگر بعکس درذهن افرادی پیوسته صورتهای قبیح و منظره های خیانت و جنایت و معصیت بوجود آمده و بدان میل واراده کنند، پیوسته از آنها افعال قبیحه صادر خواهد شد، اینها اهل شقاوتند کما آنکه دستهٔ اول اهل سعادتند.

پیغمبران از افرادی هستند که دائما درذهن آنها صورتهای خیرات و کردار نیک منعکس میشود، و بدان میل میکنند، و پس از اراده انجام میدهند؛ و چون این صورتهاپشت سرهم بدون فاصله درذهن آنها پیدامی شود، برای آنان حصول این صور ملکه می گردد، مانند ملکهٔ عفت و شجاعت و سخاوت و غیرها، و این عبارت است از ملکهٔ عصمت در آنها .

بنابراین صدور افعال از پیمبران به وصف طاعت ،همیشه وبه نحودوام ،

بعلت صورت علمیه حسنهٔ دائمیه است؛وآن همان اذعان قلبی آنان بعبودیت است؛ و مراد از ملکه، همان رسوخ و عدم تغییر صورت علمیه در نفس است ؛

افضلیت انبیاء بو اسطهٔ اختیاری بودن افعال آنهاست.

واینست موجب مزیت وافضلیت آنها برسایرافراد بشر، چون ملکهٔنفسانیه وقوهٔ علمیه آنها بسیار قوی است، بطوریکه پیوسته آنها بعلم وارادهٔ غیر منفک از خود ، اختیار خیرات وطاعت را می نمایند، والا اگرفرض شود از آنها بدون علم و اختیار مرتبط

بوجود آنان، کار خوبی سر زند،چون ساعتی که کوک میکنند وسپسبدون اختیار بحرکت درمی آید، یا مانندکلید درکهبدون اختیار و اراده، بلکهبعلت حرکت دست، در را باز میکند، برای آنان چه فضیلتی و شرافتی خواهد بود ؟

و علاوه میدانیم پیغمبران تلقی وحی میکنند، و در تلقی، و نیز در تبلیخ، خطا نمیکنند، اگر این تلقی و تبلیغ مستند بقوهٔ نفسانیه و ملکهٔ موجوده در آنها نباشد، وبدون اسبابی که باوجود پیغمبران موجود وبا واقعیت وموجودیت آنان توأم باشد، وقوع یابد؛ لازمه اش آنستکه این افعال بدون علم وارادهٔ پیغمبربوجود آید؛ وبنا براین کارهای پیغمبراز اختیار خارج می شود، و این منافات با آن دارد که ما پیغمبر را چون سایر افراد بشر، انسان مختار فرض کرده ایم.

بنابراین تمام افعالی که از آنها سر میزند، از گفتار و کردار، و معجزاتی که بدست آنان ظهور می یابد دراثرعلم واختیار خودآنان بوده، ومستند بملکه وکیفیت و حالت قلبی آنانست، که آن نیز مستند باذن خدا و حفظ فرشتگان است، که حالات قلبیه و اختیاریه وصور علمیه و ملکهٔ نفسیه آنان را در اینطریق نگاهداری می کنند.

در اینجا بحث ما در پیرامون عصمت پیامبران پایان می یابد ؛ و برای آنکه کیفیت افاضهٔ این موهبت الهیه کاملا روشن گردد، و فضیلت و شرافت آناننسبت بسایر افراد نیز معین شود، ناگزیر برای توضیح مقامات و درجات آنان که در این درس ودردروس سابقه بیان کردهایم؛ باید کیفیت خلقت و کیفیت حصول ملکهٔ عصمت در آنها مشخص گردد ؛ و این نیاز به چند بحث دارد:

آفرینشعبارتاست ازظهور، نهتولد وخروج

بحث اول، عالمخلقت أعم ازموجودات مجرده ومادیه،ظهور نور وجود حضرت باری تعالی شأنه هستند . وتمام ممکنات مظاهر و مجالی آن ذات مقدس می باشند.

بنابراین هر ممکن به اندازهٔ سعهٔ ماهوی و قابلیتخود

ازنو روجو دحق تعالى مستفيض شده، وازتابش آننو رياك درآئينه هستي خو دبه ظهو ر آمده ، و لباس هستي در بر كرده است .

معناى خلقت بيرون آمدن چيزى از ذات مقدّس وايجاد چيزى مستقلّ درخارج نیست، بطوریکه در اصل وجود و یا دراستمرار آن ویا درصفت و فعل متّکیبخود بوده ، و بریای خود ایستاده باشد .

بنابراین تمام عالم هستی، بجز ذات پروردگار قائم به او هستند، و اتّکاء و اعتماد بدو دارند؛بطوريكه اگر يك لحظه اين قيام واتّكاء واعتماد وبستگيبريده شود، عالم خلقت در ظلمتكدهٔ عدم و نيستي فرو ميرود.

يا أيُّهَا النَّاسُ أنتُمُ الْفُقَرَاءُ إِلَـى الــلهِ و الــلهُ هُـوَ الْغَنـيُّ الْحَميــدُ (آيــهُ ١٥ از سورهٔ فاطر)

اى مردم؛ تمام شما به تمام شراشر وجود هستى نيازمندانى بخدا هستيدو فقط خداست که بی نیاز است و اوست که سزاوار تحمید و ستایش است .

روی این اصل، اظهار عجز و مسکنت و نیستی که پیامبران بــدرگـاه الـهی مى نمودهاند،ودر برابر ذات اقدس حضرت ذوالجلال خود رافقيروخالي وتهي می دیدند، و در مناجاتها سیمای مذلّت بر خاک میسودند ، نه از روی تصنّع و تعارف بوده است ؛ بلکه حکایت از یک امر واقعی می کرده است .

یس دراین جهت ما بین پیامبران و امامان با سایر مردم از هرصنف وطبقه هیچ تفاوتی نیست که هرکس هرچه دارد بخدا دارد ، و با خدا دارد ، وبدون خـدا هيچكس هيچ ندارد .

**بحث دوّم**: اساسعالم هستی مبنیبراختلاف درظهورات و

اساس عالم هستى تجلبّات است. مبنی بر اختلاف اين مسئلهدر فلسفه تحت عنـوان الوَاحِـدُ لاَ يَصْـدُرُ در موجودات مِنْهُ الاَّ الوَاحِدُ (ازچيز واحد جز چيز واحد صادرنمي شود) و است در عرفان تحت عنوان لا تِكْرار فِي التَّجَلِي (در تجليّات ذات

مقدّس پروردگار هیچگاه تکرار بوقوعنمی پیمودند)مشهود عرفاء عالیمقدارازاولیاء ذوى العزّة والمقدار و مورد بحث حكماي راشدين اسلام است.

یعنی در تمام عالم اَفرینش دو موجودی که من جمیعالجهات بـا یـکدیگر

مساوی ویکسان باشند محال است کهپدیدآیدبلی موجودات متشابهی هستندکهاز بعضی جهات بایکدیگر باشندممتنع است که تحقق یابد .

علوم تجربی امروز این اصل را پذیرفته است؛ و بر اساس مقایسه و استقراء و تجربه هایی مداوم اثبات نموده است که تشابه من جمیع الجهات بین دوموجود وجود ندارد؛ بلکه هر موجودی دارای مشخصات خاصه و ممیزات منحصره بخود است. حتی در بین افراد انسان اززمان خلقت آدم بوالبشر تاروز قیامت دو انسان یافت نمی شود که از هرجهت با هم یکسان باشند؛ نه از جهت ذاتیّات و صفات و نیمیّت و خیرها.

وحتّی دوانسان یافت نمی شودکه بندهای انگشتان آنان ، خطوط منقوشهدر بدن آنان مشابه باشد وبراین اساس ازفن انگشتنگاری برای شناسائی مجرمان استفاده میکنند .

بلکه خطوطپوست هرنقطه ازبدن یک فردبا خطوطپوستسایرنقاط همان فرد تفاوت دارد.

خطوط انگشت دست راستبا همان انگشت از دست چپ تفاوت دارد، و خطوط سبّابه از دست راست با سایر انگشتان همان دست راست مختلف است.

بنابراین اصل کلّی و دائمی، هر یک از افسراد انسان در سازمان خلقت و آفرینش با یکدیگر متفاوت است همانطور که درچهره وسیما وشکل وشسمایل با یکدیگر متفاوتند، در غرائز و ملکات و صفات نیز بمقدار متنابهی متفاوتند.

از دوران کودکی و طفولیّت ملاحظه می شود که بعضی از اطفال درمقدار سخاوت و گذشت متفاوتند،درمتانت واصالت متفاوتند، در شجاعت و هوش و فهم و زیرکی متفاوتند.

و بنابراین پیامبران و امامان با سایر افراد بشر تفاوت دارند .

بلکه خود پیامبران درعین حال که همه از جانب خدا برانگیخته شدهاندو وظیفهٔ مهم رسالت رابرعهدهدارند،وهمه متّفقاً مردم رابمقام توحیددعوت می کنند، وبعبارت ساده همه از یک مبدءوبه یک مرجع بوده،وآیندوروندشان از یکجاوب یک جا می باشد و قول خدایتعالی از زبان مؤمنان که:

لا نُفرِّقُ بَيْنَ أَحَدٍ مِنْ رُسُلِه (آية ٢٨٥ از سورة بقره)

هیچگاه ما دربین احدی از فرستادگان خدا فرق نمی گذاریم و همه رابدیدن قبول می نگریم. شاهد آنست؛ درعین حال آنان دارای اختلاف بوده، وازنقطه فظر سِعِهٔ وجودی و بتبع آن غرائز و صفات و همچنین از نقطه فظر مواهب آلهیّه تفاوت هائی داشته اند.

تِلْكَ الرُّسُلُ فَضَّلْنَا بَعْضَهُمْ عَلَى بَعْضِ مِنْ هُمْ مَنْ كَلَّمَ اللهُ وَرَفَعَ بَعْضَ هُمْ دَرَجات وَ آتَيْنَا عيسَى بْنَ مَرْيَمَ اَلبيَّناتِ وَ أَيَّدْنَاهُ بِرُوحِ القُدُسِ (نيمه اول از آيـهٔ ٢٥٣ ازَّ سورهٔ بقره)

این پیامبران وفرستادگان را مابعضی را بربعض دیگربرتری داده ایم بعضی از آنان کسی بود که خدا بااوسخن میگفت وبرخی رابدرجاتی ترفیع مقام دادما بعیسی بن مریم بیّنات و شواهد برپیامبری اعطاء نمودیم واورا بروح القدس مؤیّد ساختیم.

از آیات مبارکات قرآن کریم که سرگذشت وداستان وصفات پیامبران را شرح میدهد این اختلاف واضح و مشهود است .

بحث سوم: درتمام موجوداتیکه دارای قوه و استعدادهستند وباید قابلیّتهای خودرابمرحلهٔ فعلیّت برسانند حرکت بسوی کمال وجود دارد .

بحث سوم: د تمام موجوداتیکه حامل قوّه واستعدادند قابلیّت های خ متحرّک بسوی کمال وجود دارد.

میباشند و نتیجهٔ این سیر وحرکت ، عبور از مراحل کمون و استعداد و وصول بمراحل ظهور و فعلیّتِ کمال است. در تمام موجوداتِ عالم طبع اعم ّ از انسان و حیوان و نبات وجماد، این حرکت موجودوسیر و عبور از مراحل بدویّه بسوی مراحل نهائیّه مشهود است .

انشقاق)

كيفيّت عصمت انبياء درس ششم

ای انسان تو با کوششی هرچه تمامتر و با جد وجهدی هرچه بیشتر بسوی پروردگارت در حرکت هستی و به شرف ملاقات او خواهی رسید!

همانطور که انبیاء ازنقطهنظرسیروحرکت طبیعی وطبعی ومادّی چون سایر افراد بشر در حرکت هستند و از کوچکی به بزرگی، و ازضعف بقوّت، وازصغر جسم به کِبَر در حرکتند ؛ و کریمهٔ شریفه :

قُلْ إِنَّمَا أَنَا بَشَرُ مِثْلُكُمْ (آية ١١٠ از سورة ١٨ كهف)

بگوای پیامبر که حقّاً من انسانی همانند شما هستم.

و آيه وَ قَالَ اَلمَلاُ مِنْ قَو ْمِهِ الَّذِينَ كَفَـرواً وَ كَذَّبُـوا بَلِقَـاءِ الآخِـرَةِ وَ الْرَفْنَـاهُمْ فِى الْحَيَوةِ الدُّنْيَا مَا هذَا اِلاَّ بَشَرُ مِثْلُكُم يَاْكُلُ مِمَّا تَاْكُلُونَ مِنْهُ وَ يَشْرَبُ مِمَّــا تَشْـرَبُونَ (آية ٣٣ از سوره ٢٣ مؤمنون)

و گفتند مردمان پر از منیّت واستکبار از قوم پیامبری که ما بعدازنوح اورا فرستادیم؛ آن کسانیکه کفر ورزیدند و ملاقات آخرت را تکذیب کردند، آن کسانیکه ما در زندگی حیوانی دنیا آنان را بطغیان و فساد انداختیم:

این مرد نیست مگرانسانی مثل شما،میخورد ازآنچه شماازآن میخوریدو میآشامد از آنچه شما از آن میآشامید ؛ بر آن دلالت دارد .

بحث چهارم: بهره و نتیجهٔ بفعلیّت در آمدن استعدادها، تابع مستقیمی است از خوداستعدادها مثلاً فعلیّت انسان تابع استعداد انسانی است؛ فعلیت حیوان تابع استعدادهای همان حیوان است ، هیچگاه مثلاً شتر مرغ در سیر تکاملی خود ،

کمالهرموجودفعلیّت استعدادهای همان موجوداست

فعلیّتباز شکاری رانخواهدیافت؛ وفعلیّت و کمال گوسپند، بروزاستعدادهایشتر و اسب نُخواهد شد .

هر كدام از اين انواع مختلفه و اصناف متفاوتهٔ حيوانات در جهت همان غريزه و استعدادحركت كرده وهمان قوّه و قابليّتى راكه درذات آنان نهفته استبه مقام ظهور و بروز و فعليّت و تماميّت مى رسانند .

هر یک از افراد انسان همانطور که از نقطه نظرماده وطبع ، در جهت تکامل

وتماميّتِ خود درسير هستند همچنين الزاماً از نقطه نظر كمالاتروحى،طبقهمان غرائز و صفاتى كه به آنان عنايتشده است، خود را كامل و به فعليّت محضه مىرسانند.

بنابراین محال است که فعلیّت دوفرد از افراد بشرمن جمیع الجهات یکسان و یکنواخت باشد .

موسى عيسى، وعيسى موسى نخواهد شد، ليكن درحال نبوّت وپيامبرى و در حال رحلت غير از در حال نطفه بودن، و درحال جنين بودنودرحال طفوليّت هستند.

و عیسی علی نبینا و آله و علیهالسلام با آنکه در گاهواره سخن میگفت و منصب نبوت به اوعنایت شده بود؛ درحال نزول انجیل وبروز ظهورمعجزات آلهیه ودعوت بنی اسرائیل ازمرده زنده کردن ومرض پیسی را شفا بخشیدن و کورمادرزاد را بینا نمودن،غیر از همان عیسائیست که در شکم مادرش مریم بودوهکذا نسبت به سایر پیغمبران.

انتظار خداوند و عالم هستی ا هر فرد کمال مطلوب اوست نه کمال غیر او

بحث پنجم :انتظار عالم واقع و خارج از هر فرد کمال مطلوب خود اوست نه کمال غیر او عوالم مجر ده از عقول و فرشتگان و کواکب و سیّارات شمس و قمر و شب و روز؛ از هر فرد توقّع آن دارند که سرمایه های خدادادی خود را خوب بفعلیت برسانند ، و ضایع و خراب نکنند و با پای مجاهده و صبر و استقامت از مراحل قُوی و

استعدادعبور کرده درمقام امن و امان آلهی بیارمند ؛نه آنکه توقع دارندکه درمسیرو حرکتِ خود بمراحل فعلیّهٔ سایر موجوداتیکه در اعطای غرائزوصفات خدادادی مختلف می باشند دست یابند.

لا يُكلِّفُ اللهُ نَفْساً إلاَّ وُسْعَهَا (آية ٢٨٦ از سورة بقره)

تكليف نمى كند خداوند بكسى مكر باندازهٔ سِعِه و گشايش او. لاَ يُكلِّفُ اللهُ نَفْسَاً إِلاَّ مَا آتاَهَا (آيهٔ ۷ از سوره ٦٥ طلاق)

تکلیف نمی کند خداوند بکسی مگرباندازهٔ آن چیزی را که به او داده است. خداوندعدلِ محض است، وبنابراین به قدرسنگینی ووزن یک ذره ظلم نمی کند.

كيفيّت عصمت انبيا ء درس ششم

إِنَّ اللَّهَ لاَ يَظْلِمُ النَّاسَ شَيْئًا (آية ٤٤ از سورة يوسف)

و بدرستیکه خداوند بهیچ اندازه و مقداری بر مردم ستم نمیکند.

إِنَّ اللَّهَ لا يَظْلِمُ مِثْقَالَ ذَرَّة (آية ٤٠ از سورة نساء)

بدرستیکه خداوند بقدر سنگینی یک ذرّه ظلم ننماید .

چون ستم در صورتی است که از مورچه مثلاً توقّع و انتظاروتکلیف پرش ملخ را داشته باشند، و در صورت مخالفت، عذاب وعقاب جاری سازند؛ امّااگر ازمورچهای طبق شعوروادراک خودان مورچه توقّع داشته باشند که دانه ای را از روی ستم از دهان مورچه کوچکتر نرباید، این ظلم نیست، این تکلیف تکلیف بحق است؛ به مقدار استعداد و فهم وادراک است؛ این تکلیف درخورسِعِه وگنجایش ظرفیّت وجودی مورچه است؛ و عین عدل محض است.

اگرتکلیفی راکه خدا به پیامبران می کرده عین آنرا بهمان درجهوصعوبتبر افراد امّت کند ظلم است؛ و اما اگر ازیکایک افراد امّت توقّع ظهوروبروزاستعداد خودآنان رادرطی طریق خدا ولقای حضرت او،تکلیف بمجاهده وصبرو عبودیّت به اندازهٔ ظروف خودآناندرتحت پیروی و تبعیّت از آن پیغمبربنماید.بهیچوجه ظلم و ستمی نخواهد بود.

پیغمبران درتمام افعالخودچهمعجزه وچه غیر آن دارای علمواختیاربودهاند

بحث ششم، انبیاء مانندسایر افرادبشر دارای علم واختیار بوده، و افعالی که بعنوان معجزه از آنان سرمی زده است، یاوحی آلهی راکه بمردم ابلاغ می نمودند، و یا در مقام عبودیّت و استکانت که پیشانی مسکنت بخاک مذلّت در برابر پروردگار عظیم می مالیدند، تمام براساس علم واختیار خود آنان بوده و

اضطراراً و اجباراً از آنان چیزی صادر نمی شده است.

ولى تزكيه و طهارت ودانش وقدرت فكرى وعملى، همه وهمه باذن خدا ازكانون نفوس آنها تراوش نموده وبه پيروِآن، آثار وخواص عجيب وخارقالعاده ظهور مى نموده است .

حال چون این بحثها معلوم و معین شد، کیفیّت خلقت اُنبیاء و اِمامان الکیالاً و کیفیّت عصمت اَنان نیز مشخّص و روشن می گردد .

 ولی این عصمت نیز در مراحل اولیّه بعنوان قوّه واستعداد بوده، و درخــواب و بیداری و جَلُوَت در هر حال با آنان می باشــد؛ و دراثر مجـاهده و عبو دیّـت تامّـه و ابتلائات سنگین و امتحانات بسیار بمرحلهٔ فعلیّت و تمامیّت می رسیده است.

عیناً مانند سایر ملکات مکتسبهٔ افرادبشرازعلوم وفنون وصنایع کهپس از حصول ملکه،درجهٔ عالیتر آن هیچگاه از آنان جدا نبوده،ودرهرحال ملازم وجود آنانست.

فعلیّت و تمامیّت این ملکه اکتسابی است، و لیکن اصل آن که قابلیّت و استعداد باشد موهبتیاست که بخصوص انبیاء و امامان مراحل عالیهٔ آن و بسایر اولیای خدا و مقربان درگاه آلهی بحسب اختلاف درجات آنان، سایر مراحل آن عنایت می شده است.

ثانیاً ملکهٔ عصمت یک فضیلت و شرافت علمیّهٔ اختیاریّه بوده، واز صفات نفوس پیامبرانست که برهمین اساس موجب کرامت وشرافت آنها شده است؛ و آنان را ازسایرافراد امّت متمایز نموده است عیناً مانندملکهٔ علم طبب وریاضی و هیئت که طبیب بدن را ازسایر افراد متمایز، و ریاضی دان واخترشناس را از سایر افراد مشخص می نمایند؛ بااین تفاوت که ملکهٔ عصمت، ملکهٔ وصول بواقع ومتن حقیقت وعلم حضوری نسبت به اشیاء و وصول به و اقعیّت خارجی می باشد که البتّه چون درمتن خارج گناه و خطا معنی ندارد.

ولیکن ملکهٔ علم طب و ریاضی چنین نیست؛ و فقط نفس طبیب و ریاضی دان را در رشتهٔ خاصی قوهای می دهد که در هر لحظه بخواهد از آن ملکه استفاده نموده و آثار آن را در خارج بمنصهٔ ظهور برساند ، بتواند.

وثالثاً اعطاء این ملکه به پیغمبران وعدم اعطای آن بغیر آنان ظلم و ستمی نیست؛ زیرا که ظلم دروقتی است کهازموجودی انتظار تراوش آثاری زیاده از حدت وجود او باشد؛ هیچگاه خداوند تکلیفی راکه به پیامبران بر حسب گنجایش و جودی نفوس آنان نموده، بغیر آنان ننموده است، تا در این زمینه ستمی شده باشد.

بلکه بهر کس بحسب مقدار قابلیّت و استعداد تکلیف کرده است؛ و قابلیّت و استعداد موجودات نیز خارجازحیطهٔ قدرت خداوند نیست،بلکهبه اِعطاء اوست.

و كلام بوعلى سينا : مَا جَعَلَ اللهُ المِشْمِشَةَ مِشْمِشَةً بَلْ أُوْجَدَهَا ؛

كيفيّت عصمت انبيا ء درس ششم

خداوند ماهیّت زردالورا زردالو نکرده است،بلکه ایجاد زردالونموده است؛ خوب بر آن دلالت دارد .

بنابراین بدون ذرّهای از استحقاق ذاتی، پروردگارعلیم موجودات وازجمله آنها افراد انسان را متفاوت آفرید؛ و هر کدام از آنها از جمله پیامبران را که در قابلیّت واستعداد خدادادی از همه قویتر بودند در راه تکاملی خود به امتحاناتی سنگین تر وابتلاً ناتی عجیب تر و مجاهداتی فرساینده تربه راه انداخت و آنان با قدم اطاعت و اختیار این راه را پیمودند و این سبیل را طی کردند.

و بالأخره چون كمال اختصاص بخدا دارد وبس، اين كمالات چـهازانبياً ع و چه از غير أنبياً عرجعش بخداست و بس.

خداوند در انبیآء تجلّی فرموده بتجلّی تمام ودرپیامبر اسلام تجلّیفرموده بتجلّی أتم واکمل ودر سایرموجودات بتجلیّات متفاوته؛نه آنکهخداچیزیراازخود خارج نموده وبه آنها وارد نموده باشدیاملکیّت صفتی وملکهایراازخود سلب،و به آنان منتقل نموده باشد.

لَمْ يَلِدُ وَ لَمْ يَوْلَدْ وَ لَمْ يَكُنْ لَهُ كُفُواً أَحَدُ (آية ٣ از سورة اخلاص)

نزائیده است و زائیده نشده است و هیچکس برای او همتا و انبازی نیست. پس در عالم توحید غیر از ذات مقدّس حضرت احدیّت، هیچ موجودیاز پیش خود چیزی ندارد تا مستحق مدح گردد نه انبیاء و نه غیر انبیاء ؛ همه از خداست و راجع به خداست.

لَهُ الحَمْدُ في الأولى و الآخِرة (آية ٧٠ از سورة ٢٨ قصص)

در نشئهٔ اولی و در نشئهٔ آخرت حمد و سپاس اختصاص بـذات مقـدّس پروردگار دارد .

بلی این مدح و افضلیّت واشرفیّت درعالم کثرت وظهورموجوداتبرحسب اختلاف کثرات واعتبارات استو معلوم است که چون پیامبران ازهمهٔ موجودات گنجایش وجودی آنانبیشتر، و ادراک و علمشان افزون تر، ومجاهده وابتلائاتشان بیشتر است افضل و اشرف همهٔ موجودات هستند.

وَ الحَمْدُ لِلَّهِ ۚ وَكَّا وَ آخِرًا وَ ظَاهِرًا وَ بَاطِنًا

اینها مطالبی بود که راجع بعصمت کلیّه برای انبیاء النّی بیان کردیم.

اثبات عصمت امیرالمؤمنین اراه اتحاد نفس او با نفس رسول الله

امیرال مؤمنین الکی به مقتضای نصوص صریحه ، حکم نفس پیغمبر را داشته و بنابراین قلب مبارکش دارای ملکه قدسیّهٔ عصمت بوده است .

روایاتی که دریگانه بودن روح آنحضرت با حضرت رسولالله الله وارد شده از طریق اهل تسنّن بسیاراست؛و

ما برای نمونه چند خبر ذکر میکنیم:

قندوزی حنفی گوید:

و في المناقب عن على بن الحسن عن على الرضا عن ابيه عن آبائه عن الميرالمؤمنين عَلِيهم التَّحِيَّةُ وَ السَّلامُ

قالَ : انَّ رَسولَ اللَّهِ فَلَيْ خَطَبْنَا فَقالَ : اللَّهَ النَّاسُ اللَّه قَدْ اَقْبَلَ اللَّكُمْ شَهْرُ رَمَضانَ ثُمَّ بَكَى فَقُلْتُ : شَهْرُ الله بِالْبَرَكَةِ وَ الرَّحْمَةِ وَ الْمَعْفِرَة ، وَ ذَكَرَ فَضْلَ شَهْرِ رَمَضانَ ثُمَّ بَكَى فَقُلْتُ : يا رَسولَ اللهِ ما يُبْكِيكَ ؟

فَقَالَ: يَا عَلِى ! أَبْكِى لِمَا يُسْتَحَلُّ فِيكَ فَـى هَذَا الشَّهْرِ؛ كَانِّى بِكَ وَ اَنْتَ تُريدُ اَنْ تُصَلِّى، وَ قَدِ الْبَعَثَ أَشْقَى الآَّوَّلِينَ وَ الآخِريَن، شَـقيقُ عـاقِرِ ناقَـةِ صـالِحٍ، يَضْربُكَ ضَرْبَةً عَلَى رَأْسِكَ ، فَيُحْضَبُ بِهَا لِحْيَتُكَ.

فَقُلْتُ يَا رَسُولَ اللَّهِ وَ ذَلِكَ فَى سَلامَةٍ مِنْ دِيني؟

قَالَ : فِي سَلامَةٍ مِنْ دَيْنكَ

قُلْتُ : هذا مِنْ مَواطِنِ الْبُشْراٰی وَ الشُّكْر

ثُمَّ قالَ : يا عَلِسى مَنْ قَتَلَكَ فَقَدْ قَتَلَنَى ، وَ مَنْ ٱبْغَضَكَ فَقَدْ أَبْغَضَنى ، وَ مَنْ اَبْغَضَكَ فَقَدْ مُنْ سَبَّكَ فَقَدْ سَبَّنى ، لِلاَّنَكَ مِنْ كَنَفْسِى ، روحُكَ مِنْ رُوحِى ، وَ طيئتُكَ مِنْ طيئتى ، وَاَنَّ اللّهَ تَبِارَكَ وَ تَعالى ، خَلَقَنى وَ خَلَقَكَ مِنْ نُـورِه ، وَ اصْطَفَانِى ، وَ اصْطَفَاكَ ، فَاحْتَارِنى لِلنُّبُوَّةِ ، وَ الْخَتَارِكَ لِلاِمَامَةِ

فَمَنْ اَتْكَرَامُ امْتَكَ فَقَدْ اَنْكَرَ نُبُوَّتِي يا عَلِى اَنْتَ وَصِيّى، وَ وَارِثِى ، وَ اَبُوَّتِي يَا عَلِى اَنْتَ وَصِيّى، وَ وَارِثِى ، وَ اَبُوْتِي يَا عَلِى اَنْتِي ، وَ اَبْنَتِى ، اَمْرُكَ اَمْرِي ، وَ نَهْيُكَ نَهْيِي اقْسِمُ بِاللهِ الَّذِي بَعَثَنِي اَبُو وَلْدِي ، وَ نَهْيُكَ نَهْيِي

بِالنُّبُوَّةِ ، وَ جَعَلَنـى خَيْرَ الْبَرِيَّةِ ؛ اِنَّكَ لَحُجَّةُ الـلهِ عَلــى خَلْقِـهِ ، وَ أُمينِـه عَلـى سِـرِّهِ وَ خَليفَتِهِ عَلى عِبادِهِ \

در این روایت فقراتی وارد است ، که صراحت بر اتّحاد روح مقدس آن حضرت باروحرسول الله دارد،وازهمه بیشترشایان دقت، آنکه فرموده است: کسی که امامت تو را انکار کند نبو"ت مرا انکار نموده است .

معلوم می شود که چنان قضیّه امامت ،روح اسلام وحقیقت ایمان استکه بدون آنبا وجود هزاران مرتبه اعترافبه نبوت، شخص عاری ازایمان بوده و منکر نبوت است .

در سيرة حلبيه گويد: قال ابوبكر سمعت رسول الله يقول: عَلِى مِنْ بمَنْزلَتِي مِنْ رَبِّي ٢

حضرت رسول فرمودند: منزلهٔ على با من مانند منزلهٔ من با خداست.

و قندوزی گوید: عن عمران بن الحصین رضیالله عنه ، قال: قال رسول الله: عَلِی مِنّی و اَنَا مِنْهُ، و هُو وَلِی گُلِّ مُؤْمِن و مُؤْمِنة بِعَدِی رواه صاحب الفردوس . "عمران بن حصین گوید: حضرت رسول الله علی گفتند: علی از من است، و من از علی هستم، واوسرپرست وصاحب ولایت هرمردمؤمن وهر زن مؤمنه بعد از منست .

نیز از سلمان روایت کند که قال قال رسول الله ﷺ: لِکُلِّ نَبِی صاحب سرِّ و صاحب سرِّی عَلِی بْنُ أبیطَالِب رواه صاحب الفردوس . برای هر پیمبری ، صاحب سری است و صاحب سر من علی بن ابیطالب است .

و نيز گويد : عن على السَّليُّكُمِّ : خُلِقْتُ أَنَا وَ عَلِّيٌ مِنْ نورو اَحِدٍ °.

حضرت رسول الله فرمودند: كه من و على از نور واحد آفريده شدهايم. و نيز از انس بن مالك روايت كند كه قال: رأيت رسول الله

١ \_ ينابيعالمودة ص٥٣

۲ \_ السيرةالحلبيه ج ٣ ص ٤٠٠

٣ \_ ينابيعالمودة ص٢٣٤

٤ \_ ينابيع المودة ص ٢٣٥

۵ ـ ينابيعالمودة ص۲۵۶

جالساً مع عَلِيٌّ فقال : أنّا وَ عَلِيٌّ حُجَّةٌ اللَّهِ عَلِي خُلْقِهِ رواه صاحب الفردوس. '

انس می گویدکه دیدم پیغمبر با علی نشسته بود، و فرمود:منوعلی حجّت خدا بر خلقش هستیم .

و نيز از عبدالله بن مسعود روايت كند كه او گويد: قال الله : اَتَا وَ عَلِي الله عَلَي اَتَا وَ عَلِي الله عَلَي مِنْ اَشْجار شَتَّى رواه صاحب الفردوس ٢.

حضرتُ رسولُ فرمودند: منوعلیُ ازیکدرخت هستیم،و مردم ازدرختهای مختلفی .

و نيز گويد :صاحب كتاب «مودّة القربي» حديث كند ازابن عباس رضى الله عنه، رفعه : خُلِقْتُ أَنَا وَ عَلِي مِنْ شَجَرَة واحِدَة ، وَ النّاسُ مِنْ اَشْجار شَتَّى .

و فى رواية عنه: خُلَقَ الأنْبياءَ مِنْ اَشْجَاًر شَــتَّى وَ خُلَقَنـى وَ عَليَّـا مِـنْ شَـجَرَة واحِدَة ، فَانَا اَصْلُها وَ عَلِى ٌ فَرْعُها وَ الْحَسَنُ وَ الْحُسَيْنُ ثِمارُها وَ اَشْيَاعُناا وْرَاقُها ، فَمَنْ تَعَلَّقَ بَها نَجَى ، وَ مَنْ زاغَ عَنْهَا هَوى . "

حضرت فرمودند:خداوندپیغمبران راازدرختهای مختلفی خلق کرده،ومن و علی راازدرخت و احدی آفریده است،من اصل و تنه آندرختم،وعلی شاخه اوست،و حسن وحسین میوههای آن درختند،وپیروان مابرگهای آندرخت؛پس کسی که خودرا بدان آویزان کند نجات پیدا کرده،وکسی که اعراض کنددرورطهٔ هلاکت سقوط نموده است.

امیرالمؤمنین النیکی در تمام مراحل با پیغمبر اکرم بودند، و خود را فدای آن حضرت می نمودند، در ایثار دقیقه ای فروگذاری نمی نمودند، کفّار قریش مسلمین را بسیار شکنجه می نمودند.

١\_ ينابيع المودة صفحه ٢٣٩

ایثار و فداکاری

امير المؤمنين نسبت

به رسولالله

۲- «ینابیع المودة» ص ۱۲۵ ین روایت را نیز در بحار الانوارج ۳۸ صفحه ۳۰۹ طبع حروفی از «کشف الغمّه» از «مناقب» خوارزمی آورده است و در صفحه ۳۲۶ از «امالی» طوسی آورده که قال رسول الله گی یا علی خلق الله الناس من اشجار شتّی و خلقنی وانت من شجرة واحده انااصلهاوانت فرعها فطوبی لمن تمسّک باصلها واکل من فرعها، و نیز درج ۳۰ «بحار الانوار» ص ۳۵ از «عیون اخبار الرضا» آورده است که قال الناس من اشجار شتّی وانا وانت من شجرة واحدة ، و نیز درج ۶۰ بحار ص ۷۸ از «فردوس الاخبار» نقل کرده است.

٣\_ ينابيع المودة صفحه ٢٥٦

تا آنکه مجبور شدند به اذن حضرت به حبشه هجرت کنند .

پیغمبر اکرم برای طلب نصرت و یاری ،یکبار بطائف تشریف برد،واز آنها یاری خواست فرمود: من یک نفرازشما را اکراه نمی کنم،ازشمامی خواهم که مرا از کشتن باز دارید؛ قریش تصمیم قتل مرا گرفته اند؛ شما مرایاری کنید، واز کشته شدن جلوگیری نمائید تا رسالات پروردگار خود را به مردم برسانم '.

هیچکس آن حضرت را نپذیرفت ، و با سنگهائی که بر آن حضرت می زدند، حضرت راازطائف بیرون کردند، و پاهای ایشان دراثر سنگهامجروح شده خون می آمد .

چون ابوطالب ازدنیا رفت، تعدی قریش برآن حضرت شدید شد، دیگر از هیچ آزاری خودداری نمی نمودند، درمنزل آن حضرت پیوسته سنگ و چوب پرتاب می کردند ، و در راه خاک بر سر ایشان می ریختند .

روزیبه منزل آمد و خاکها برسر و صورتش مشهود بود، یکیاز دختران آن حضرت خاکها رااز سروروی آن حضرت می شست، و گریـه میکرد و حضـرت می فرمود: ای دخترک من گریه مکن! خداوند پدر تو را حفظ خواهد کرد ۲.

تاآن که انصار مدینه به خدمت ایشان آمده ،و ایمان آوردند وبا آن حضرت بیعت کردندبآنکه اگرآن حضرت بهمدینه رود مانند خودواولادخودآن حضرت را حفظ کنند ، و از دشمنان آن حضرت ممانعت نمایند .

از طرفی کفار قریش دیدند که بهرقسمکه خواهند آن حضرتراازدعوتش منع کنند نشد، با وعده و با وعید هم نشد، وروزبه روز برعـد، مسلمین افـزوده میگردد.

آخر الامرقرار گذاردند دردارالندوة مجلسي گرد آورده ودربارهٔآنحضرت تصميم نهائي را بگيرند .

چهل نفر از دانایان مُجرَّب در دارالنَّدُوَة گرد آمدند ، و پس از گفتگوهائی طویل تصمیم گرفتند پیغمبر را بکشند، بدینطریق که اگر از هرقبیله یک نفربرای شرکت در قتل آن حضرت انتخاب گردد، و آنان یک مرتبه درمجلس واحد آن حضرت را بکشند ؛ چون خون آن حضرت در میان قبایل پخش می گردد ، لذا

۱\_ تاریخ یعقوبی ج ۲ ص ۳٦ د . . . . . . . . . . . .

۲\_ تاریخ طبری ج ۲ صفحه ۸۰

امام شناسی (۱)

بنی هاشم نمی توانند باآن قبایل نبرد نموده، حاضربه دیه می شوند، واین مهم نیست آنها دیه آن حضرت را به بنی هاشم می پردازند .

بر این میعاد تصمیم گرفتند، و از هر قبیله یک شخص شجاع انتخاب نمودند، تا در شب معیّن بدون اطلاع احدی در منزل رسول خدا ریخته، و بدن مبارکش را در زیر شمشیر قطعه قطعه کنند.

در این تصمیم نهایت جد را بخرج داده و آنرا مخفی داشتند؛ چون زمان آن فرا رسید و همه حاضر و آماده بودند که درشب به منزل پیغمبربریزند، جبرائیل آن حضرت را از این قضیه آگهی داد .

وَ إِذْ يَمْكُرُ بِكَ الَّذِينَ كَفَروا لِيُثْبِتُوكَ أَوْ يَقْتُلُوكَا َوْ يُحْرِجُوكَ وَ يَمْكُرُونَ وَ يَمْكُرُ اللَّهُ وَ اللَّهَ خَيْرُ الْماكِرِينَ \ .

و آن حضرت را امر نمود که امیرالمؤمنین را در جای خود و در بسترخود بخواباند ، و خود از مکه به مدینه هجرت کند .

حضرت رسول اکرم، امیرالمؤمنین راطلبیدند، وفرمودندکه خدای من به من امر نموده است که امشب هجرت کنم،آیا راضی هستی دربسترمن بخوابی، تاکفار قریش تو را بجای من گیرند، و از رفتن من اطلاع حاصل نکنند؟

امیرالمؤمنین عرض کرد:یا رسول الله !اگر من در جای شما بخوابم جان شما بسلامت خواهد بود؟

فرمود: بلی، عرض کرد جان من فدای شما باد، خندان و شاد شد، وفوراً به سجده افتاد، و این اولین سجدهٔ شکری است که دراسلام بجای آورده شده است. امیرالمؤمنین خود را حاضر نمود که شب در منزل رسول الله در بستر آن حضرت بیتوته کند، و در هر لحظه خود را طعمه دهها شمشیر برّان قرار دهد.

«ابن اثیر»بااسنادخوداز «ابن اسحق»روایت کند که چوناصحاب آن حضرت برای مرتبه دوم به مدینه هجرت کردند، آن حضرت انتظار می کشید که جبرائیل بیاید، و او را امر به خروج ازمکه کند بسوی هجرت به مدینه، تازمانی که قریش مجتمع شدند، و آنچه را که می خواستند در کشتن پیغمبر از غدر و مکر تصمیم گرفتند، و جبرئیل آن حضرت را امر کردکه شب درمکانی که بیتوته می نموده است دیگر نخوابد.

١\_ سوره انفال، ٨ \_ آيه ٣٠

حضرت رسول الله امیر المؤمنین علی بن ابیطالب را طلبیده، و اورا امر کردند در بستر خودشان بخوابد، وبُر دسبزرنگی که مخصوص آن حضرت بودبرروی خود بکشد .

على بن ابيطالب همين كار را كرد و پيغمبر از منزل خارج شد ١.

و نیز با اسناد خود از ابی رافع روایت کند که چـون آن حضرت تصمیم هجرت گرفت؛ علی را امرنمود که در مکّه بماند، و بعداً اهل بیت رسول خدارا بـه مدینه بفرستد، و او را امر نمود که امانت او را ادا کند، و وصایائی کـه مـردم بـه حضرت نموده بودند انجام دهد، وامانتهائی که به حضرت سپرده بودند، علی همـه آنها را به صاحبانش بازگرداند.

و او را امر نمود که در آن شب خروج دربستر او به پشت بخوابد، و فرمود: اگر قریش تو را در بستر من بدینحال ببینند مطلب بر آنها مشتبه شده و درجستجوی من برنمی خیزند .

قریش پیوسته از منزل آن حضرت به فراش رسول خدا نگاه می کردند، و علی را در فراش خوابیده می دیدند، و گمان می کردند که پیغمبر خوابیده است؛ تا چون صبح شد و در فراش، علی را یافتند؛با خود گفتند محمد ازمکه بیرون نرفته است؛ اگر بیرون می رفت علی را نیز مسلماً با خود برده بود.

همین مطلب آنها را دراشتباه انداخته ازتفحّص پیغمبردرخارج مکه مـأیوس شدند.

و پیغمبر علی را امر نموده بود که بعداً به مدینه ملحق شود .

على اهل بيت رسول خدا را به مدينه فرستاد، و سـپس خـود راه مدينـه را گرفت، و براى آنكه كفّار ازحركت او اطلاع حاصل نكنند شبهاپياده راه مى رفـت و روزها خود را مخفى مى داشت تا به مدينه رسيد .

چون خبر ورود على را به پيغمبر دادندفرمود: لأعوا اللي عَلِيّاً قيل: يا رَسولَ اللّـهِ لا يَقْدِرُ اَنْ يَمْشي .

على را بسوى من بخوانيد! عرض كردند:اى پيغمبر خدا، على ديگرقادر بـه حركت نيست!

۱\_ «اسد الغابة» ج ٤ صفحه ١٨

خون چکیده ا- پای علی

⊢ پای علی پا درهجرتبمدینه <sub>دا</sub>

پیغمبر اکرم خود برای ملاقات علی آمدند، چون علی را با آن کیفیّت دیدند دست بگردن او درآویخته و در آغوش کشیدند، پاهای علی متور مشده و دراثر طول راه و پیاده رفتن در شبهای تار، قطره قطره از آن خون می چکید، حضرت از روی ترحم و

شفقت برعلی گریستند؛ و آب دهان خود رابر جراحات پای او مالیدند، و برای عافیت او دعا کردند،وگویند:تا هنگامی که بدرجهٔ شهادت رسید هیچگاه از در دپا شکایتی ننمود . '

یعقوبی می گوید و نیز قندوزی روایت می کند که ثعلبی در تفسیر خود، و ابن عقبه در «ملحمهٔ» خود، وابوالسعادات در «فضائل العترة الطاهرة» وغزالی در «احیاء العلوم» ،باسندهای متّصل خودازابن عباس،وازابورافع، وازهند بن ابی هالـة ربیب رسول خدا که مادرش خدیجه ام المؤمنین بود روایت می کنند که آنها گفتند:

قال رَسولُ اللّهِ ﷺ: اَوْحَـــى اللّـــهُ إلى جبــرائيــلَ وَ ميكــائيلَ إلّـــى آخَيْـتُ بَيْنَكُما وَ جَعَلْتُ عُمْرَ اَحَدِكُما اَطْولَ مِنْ عُمْر صاحِبهِ ، فَاَيُّكُمُا يُؤْثِرُ اَحَاهُ عُمْرَهُ ؟

فَكِلاهُما كَرِها الْمَوْتَ ؛ فَاَوْحَى اللَّهُ اِلَيْهِما اِتِّــى آخَيْـتُ بَيْـنَ عَلِـيٍّ وَ لَييِّـى وَ بَيْنَ مُحَمَّدٍ نَبيِّى فَآثَر عَلِيُّ حَياتَهَ لِنبييّى .

فَرَقَدَ عَلَى فِراشِ النَّبِي يَقِيهِ بِمُهْجَتِهِ الْهِبِطَا اللَّي الأَرْضِ وَ احْفَظاهُ مِنْ عَدُوه.

فَهَبَطَا فَجَلَسَ جَبْرَئيلُ عِنْدَ رَأْسِهِ وَ ميكائيلُ عِنْدَ رِجْلَيْهِ ، وَ جَعَلَ جبرائيلُ يَقُولُ : بَخِّ بَخِّ مِنْ مِثْلِكَ يابْنَ اَبيطالِبٍ ، وَ اللهُ عَزَّ وَ جَلَّ يُباهى بِكَ الْمَلائِكَةَ فَانْزَلَ اللهُ عَزَّ وَ جَلَّ يُباهى بِكَ الْمَلائِكَةَ فَانْزَلَ اللهُ :

وَ مِنَ النَّاسِ مَنْ يَشْرى نَفْسَهُ أَبْتِغَاءَ مَرْضَاتِ اللهِ ٤٠.

۱\_«اسد الغابة» ج ٤ ص ١٩

۲\_ «تاریخ یعقوبی» ج ۱ ص ۳۹

۳\_ «ينابيع المودة» ص ۹۲ ونيز در «تذكره سبط» ابن جوزي ص ۲۱ آمده است ونيز در «اسدالغابة» ج ٤ص ٢٥ آمده است و نيز در «فصول المهمه» ابن صباغ در ٣٣ از غزالي روايت كرده است

٤\_ سوره بقره : ٢ \_ آيه ٢٠٧

همه آنها گفتهاند: که پیغمبر اکرم فرمودند:

افتخار خدا بملائکه خداوند وحی فرستاد به جبرئیل و میکائیل که من بین شهاد و فرشته عقد برادری بسته ام، و عمریکی از شهارا در از تر از دیگری قرار داده ام ، کدام یک از شماعمر بیشتر را به برادر ش ایثار می کند؟

هردوی آنها از موت اظهار کراهت نمودند، و راضی نشدند که عمرزیادی خود را بدیگری بدهند.

خداوند به آنها وحی فرستاد: که من عقد برادری بین پیغمبرخود محمّد و بین ولیّ خودعلی بستهام، وعلی عمرخود را به محمدایثارنموده، ودرفراش اوجان خود را در کف گرفته و خوابیده است، ومی خواهد خون اورابافداکاری خودحفظ کند. بروید بسوی زمین! و او را از دشمنانش حفظ کنید.

هر دو به پائین در روی زمین نازل شدند، جــبرائیل نــزد ســر آن حضــرت نشست، و میکائیل در نزد پای آن حضـرت، و جبرائیل شروع کــرد بــه تحســین و می گفت : به به از مثل تو ای فرزند ابیطالب .

خداوند عز وجل به واسطه فداکاری توبر ملائکه خودمباهات نموده است، و سپس این آیه در شأن و منزلت علی بن ابیطالب بررسول اکرم فرود آمد: بعضی از مردم جان خودرا برای بدست آوردن رضای خدامی فروشند، والله بصیر بالعِباد. ا

در روایات است که چون پیغمبر از مکه خارج شد، یکسره بغارتَوْرُرفت،و سه روز در آنجا متوقّف و مخفی بود، عنکبوت و کبوتردردهانه غارلانه گذارده،و تار بسته بودند.

کفار برای جستجوی پیغمبر تا دُرِ غار آمدند،ولی خدا آنها راازرفتن درون غار منصرف نمود.

و در لیلةالمبیت آن افراد جنگجو که از هر عشیره گرد آمده بودند، خواستند شبانه در منزل بریزند، و پیغمبر را قطعه قطعه کنند، ابولهب نگذاشت و گفت: دراین خانه زنان واطفال هستند، شمامراقب محمّد تابهصبح بوده باشید، و خانه او را از هر طرف در احاطه خود محفوظ دارید، برای آنکه فرار نکند.

١\_ سورهٔ بقره: ٢ \_ آيه ٢٠٧

امام شناسی (۱)

چون صبح شد، یکباره همه در منزل ریختند، علی یکمرتبه بُـرد سـبز را از روی خود برداشته و ایستاد .

گفتند: یا علی محمد کجاست؟

فرمود: مگر او را بدست من سپرده بودید؟

در اینحال چوندانستند پیغمبرخارج شد،درجستجوی او برآمدند،وخداونـد آن حضرت را بحول و قوهٔ خود مصون داشت .

سبط ابن جوزى گويد: قال احمدبن حنبل فى الفضائل: حدثنا يحيى بن حماد حدثنا ابوعوانه، حدثنا ابوبكر بن محمد، عن عمرو بن ميمون قال: انى جالسالى ابن عباس اذا اتاه رَهُطٌ يَقَعُون فى على بن ابيطالب السَّيِّلُ فرد عليهم ابن عباس قال:

لَمَّا هَاجَرَ رسولُ اللَّهِ عَلَى اللَّهِ عَلَى اللَّهِ وَ نَامَ عَلَى اللَّهِ اللَّهِ اللَّهُ وَ نَامَ عَلَى فراشِهِ ، و كانَ الْمُشركونَ يُؤذونَ رَسولَ اللَّهِ عَلَى اللَّهُ الْكَانَ قالَ :

و بات الْكُفّارُ ، يَرْمُونَ عَلِيّاً السَّنِيْ الْحِجارَةِ و َهُو َ يَتَضَوَّرُ قَدْ لَفَّ رَأْسَهُ فَى الثَّوْبِ إِلَى الصَّباحِ چون رسول خدا بمدينه هجرت نمود، على لباس اورا پوشيد ودررختخواب او خوابيد ومشركين چون عادتشان اين بودكه رسول الله رادائماً اذيّت مى كردند لذا به على السَّنِيِّ كه او را پيغمبر فرض كرده بودند دائماً سنگ پرتاب مى كردند وعلى از شدت در دبخو دمى پيچيدو مَلحفه بُر درابه سرش پيچيده خو درامخفى نموده بود تا صبح شد .

تا اينكه مى گويد: قال ابن عباس انشدنى اميرالمؤمنين شعراً قالـه تلـك الليلة .

وَقَيْت بِنَفْسى خَيْرَ مَنْ وَطَئَ الْحَصَا رَسُولُ الاهخافَ أَنْ يَمْكُروا بِهِ وَ باتَ رَسُولُ اللهِ فِي الْغَارِ آمِناً وَ بِتُ الرَاعِيهِمْ وَمَا يَشْبُتونَنى

وَمَنْطَافَ بِالْبَيْتِ الْعَتيقِ وَ بِالْحِجْرِ فَنَّجَاهُ ذُوالطَّوْلِ العَلِي مِنَ الْمَكْرِ فَنَّجَاهُ ذُوالطَّوْلِ العَلِي مِنَ الْمَكْرِ مُوقَاً وَ فِي سِتْرَ مُوقَاً وَ فِي سِتْرَ وَقَدْوَطَنَت نَفْسى عَلَى الْقَتْلِ والأسرِ أَ

و نيز حسّان بن ثابت دربارهٔ ليلةالمبيت گفته است ، بنابر نقل ابنجوزي :

۱\_ «تذكرة الخواص» صفحه ۲۱

مَنْ ذا بخاتِمِهِ تَـصَدَّقَ رَاكِعاً مَنْ كانَ باتَ عَليفِراشِ مُحَمَّدٍ مَنْ كانَ فِي الْـقُرْ آنِ سُـمِّي مُؤْمِناً

وَ اَسَرَّها فی نَـفْسِـه اِسـراراً وَ مُـحَمَّـدُ اَسْرَی یَـوُّمُّ اَلْـغـارا فی تِـسْع آیـات تُلیـنُ غــَـزاراً

سپس ابن جوزی گوید: در این بیت اشاره کرده است بقول ابن عباس: منا اَنْزَلَ اللهُ آیَةً فِی الْقُرْآنِ اِلا و عَلِی اللهٔ اَمیرُها و رَأْسُها ابن عباس گوید: هیچ آیه ای درقرآن کریم نازل نشد، مگرآنکه علی امیرآن آیه و سردارآن آیه باشد.

و سید اسمعیل حِمْیَری گوید: وَ سَری بِمَكَّةَحینَ باتَ مَبِیتَهُ حَیْدُالْبَریَّةِ هارباًمِنْ شرِّها باتُوا وَباتَ علَی الْفِراشِ مُلَفِّقاً

و مَضى برَوْعَةِ خائفٍ مُترَقَّبِ بِالَّلِيْلِ مُكْتَتِماً وَ لَمْ يَـسْتَصْحَبِ فَيَرَوْنَ اَنَّ مُحـمَّداً لـَمْ يَـذْهَـبِ َ َ

بهترین مردمان (محمد رسول الله) چون علی، درخوابگاه او خوابیده و بیتوته نمود، در سیاهی شب ازمکه کوچ کرده و مانند شخص ترسناکی که هرلحظه انتظار دارد او را بگیرند ، براه افتاد .

براه افتاد پیامبر در سیاهی شب ، درحالیکه از بیم وقوع کشته شدن راهفرار در پیش گرفت و خود را پنهان نموده و با خود رفیق و مصاحبی برنداشت .

کفّار قریش شب را خوابیدند وعلی در فراش رسولالله خوابیدوچنانسر خود را در میان بُرد پیامبر پیچیده بود که کفّار گمان کنند محمّد نرفته است .

١ـ تذكرة الخواص ص ١٠

۲\_ دیوان حِمْیَری ص ۹۳ و از این صفحه تا ص ۱۰۰ درتعلیقه مطالب سودمندی را ذکر کرده است .

درس هفتم منصب امامت از نبوت بالاتر است

#### درس هفتم

#### بسم الله الرحمن الرحيم

و صلى الله على محمد و آله الطاهرين و لعنة الله على اعدآئهم اجمعين من الآن الى قيام يوم الدين و لاحول ولا قوة الا بالله العلى العظيم.

قال الله الحكيم في كتابه الكريم:

وَجَعَلْنَا مِنْهُمْ أَئْمِمَّةً يَهْدُونَ بِأَمْرِنا لَمَّا صَبَروا وَ كَانُوا بِايَاتِنَا يُو قَنُو نَ .

از آنها ائمهای قرار دادیم که به امرما هدایت میکنند، بعلّت آنكه آنان صبر كردند و قبلاً بآيات ما ايقان داشتند .

بالاتر ازنبوت

باید دراین آیه مبارکه بحث نمود که مراد از امام چیست؟وهدایتبامرخدا كدامست؟و تعليل امامتبه صبر و ايقان بآيات خدا چه ربطي به امامت دارد؟ برای توضیح معنی امام می گوئیم: که خداوند می فرماید:

وَ إِذِ ابْتَلِيَ ابْرَاهِيهِ مَرَبُّهُ بِكُلِمَاتٍ فَاتَمَّهُنَّ قَالَ انِّي جَاعِلُكَ لِلنَّاسِ إِمَاماً، قَالَ وَ مِنْ ذُرِّيَّتِي قَالَ لاَ يَنالُ عَهْدِي الظَّالِّمِينَ ٢.

و یادآور وقتی را که خداوند،ابراهیم رابامتحاناتی آزمایش نمود، و او از عهده آنها بخوبی برآمده،آنها را تام وتمام بجای آورد؛ خداوند فرمود: حال من تو را بسر مردم امام قرار دادم.

ابراهیم گفت : آیا امامت را درذرید من نیز قراردادی؟ خداوند خطاب

منصب امامت

ا\_ سور ةسجده: ٣٢ \_ آية ٢٤

٧\_ سورة بقره آية ١٢٤

نمود: که عهد من به ستمکاران نخواهد رسید.

امامتی را که خدا به ابراهیم داد، در زمان پیری آن حضرت بود؛ چون طبق مدلول این آیه بعد از عهده برآمدن از امتحانات بود؛ و مهمترین امتحانات او داستان ذبح فرزندش اسمعیل است،وخداونداسمعیل واسحقرادر سن پیری بهآن حضرت داد.

ٱلْحَمْدُ لِلّهِ الَّـذِي وَهَـبَ لِـي عَلَـي الْكِـبَرِ اِسْـمَاعِيلَ وَ اِسْحَقَا اِنَّ رَبِّـي سَـميعُ الدُّعَاءِ '.

حمد و ستایش اختصاص به خدا دارد، خدائی که در سنین پیری بمن اسمعیل و اسحق را بخشید، وبدرستی که پروردگار من در خواست و دعای بندگان را می شنو د.

و چون هنگام اعطاء امامت به آن حضرت، او تقاضای امامت برای ذریه کرد پس این اعطاء وسئوال در حال وجود ذریه که در سنین پیری بوده است واقع شده است؛ و قبل از پدید آمدن ذریه با وجودیأ سونومیدی ابراهیم، این سئوال و تقاضا از نقطه نظر ظاهر بیجاست.

کسی که از اولاد آوردن بکلّی مأیوس است معنی ندارد بگوید:آیا به ذریّه من هم امامت را میدهی اوباید از این دعا رفع یَد کند،یالااقل بگوید:إنْرزَقْتنی فرریّة اگربعداز این ارادهات تعلّق گرفت وبا وجودیأس من، اولادی بمن دادی آیا منصب امامت را در آنها قرار می دهی یا نه ؟

دليل آنكه ابراهيم از اولاد آوردن مأيوس بود آيات قرآن كريم است.

وَ نَبِّنَّهُمْ عَنْ ضَيْفِ اِبْرَاهِيمَ الْمُكْرَمِينَ اِذْ دَخَلُوا عَلَيْهِ فَقَالُوا سَلاَماً قال اِتَّا مِنْكُمْ وَجِلُونَ قَالُوا لاَ تَوْجَلُ اِتَّا نُبَشِّرُكَ بِعُلاَم عَلِيم، قَالَ أَبَشَّرْ تُمُونِي عَلى أَنْ مَسَّنى الْكَبَرُ فَبِمَ تُبَشِّرُونَ ؟ قَالُوا بَشَّرْ ثَاكَ بِالْحَقِّ فَلاً تَكُنْ مِنَ الْقانطِينَ . ` مَسَّنى الْكَبَرُ فَبِمَ تُبَشِّرُونَ ؟ قَالُوا بَشَّرْ ثَاكَ بِالْحَقِّ فَلاً تَكُنْ مِنَ الْقانطِينَ . ` أَ

ای پیغمبر آنها را از میهمانان بزرگوار ابراهیم خبر بده (فرشتگانی که چون برای عذاب قوم لوط میرفتند، ازخیمه ابراهیم گذر نموده، و بعنوان میهمانی وارد خیمه شدند)در وقتیکه برابراهیم واردشده و براوسلام کردند (ابراهیم برای

١- سوره ابراهيم: ١٤ - آيه ٤١٢- سوره حجر: ١٥ آيه ٥١ - ٥٥

آنان غذائي آورده و چون فرشته بودند نخوردند).

ابراهیم گفت: ما از شما ترسانیم!

گفتندنترس (مابه شما کاری نداریم و برای عذاب قوم لوط میرویم)، اینجا آمده ایم که تو را بطفل دانائی بشارت دهیم.

ابراهیم گفت: آیابمن بشارت اولاد میدهید، درحالیکه پیریمرا دربرگرفته، مرا به چه بشارت میدهید؟

گفتند: ما تو را بحق بشارت می دهیم، و از مأیوسان رحمت الهی مباش. عیال ابراهیم، ساره نیز از آوردن اولاد مأیوس بود.

وَ امْرَأَتُهُ قَائِمَةٌ فَضَحِكَتْ فَبَشَّرْناهَا بإسْحَاقَ وَ مِنْ وَراءِ اِسْحَاقَ يَعْقُوبَ قَالَــتْ يَا وَيْلَتَى أَأَلِدُ و اَنَا عَجُوزٌ وَ هذا بَعْلِى شَيْخاً إِنَّ هذا لَشَــيْتَى أَأَلِدُ و اَنَا عَجُوزٌ وَ هذا بَعْلِى شَيْخاً إِنَّ هذا لَشَــيْتَى عَجيب قالوا اَتَعْجَبِــنَ مِنْ اَمْرِ اللهِ رَحْمَةُ الله وَ بَرَكاتُهُ عَلَيْكُمْ اَهْلَ الْبَيْتِ إِنَّهُ حَمِيدٌ مَجِيدٌ. \

رُوجه ابراهیم ایستاده (وسخن او را با فرشتگان میشنید) پس خندید، وما او را بشارت به اولادی بنام اسحق دادیم که در دنبال او یعقوب خواهد بود.

ساره گفت:ای وای بر من!آیا من میزایم، و بچه میآورم در حالیکه من پیرزنی هستم، واینشوهرمناست کهبه شیخوخت و پیری رسیده،این امری است بسیار عجیب.

گفتند:ای ساره آیا تـو از کـار خـدا در شـگفت هسـتی؟اینرحمتخـدا و برکات او بر شما اهل بیت است، و او حمید و مجید است.

از این آیات، یأس حضرت ابراهیم از اولاد در سن پیری بخوبی واضح می شود؛ و بنابراین تقاضاوسئوالی که برامامت ذریّه درحال اعطاء منصب امامت به او بوده است، درسنین پیری که خداوند به اواسمعیل و اسحق را داده بود، واقع شده است.

بنابراین نتیجه این می شود که امامت ابراهیم بعد از نبوت او،ودرسن پـیری بوده است ، یعنی امامت غیر از نبوت است؛ بلکه مقامی عالیتر و والاتر از آنست . روی این زمینه مراد از آیهٔ اِنِّی جَاعِلُكَ لِلنَّاسِ اِمَاماً یعنی تو را مقتدائی قرار می دهم که افراد بشر بتو اقتدا کنند ، و از گفتار و کردار پیروی کنند .

١ ـ سوره هود: ١١ ـ آية ٧١ ـ ٧٣

پس امام کسیست که مردم باید در کارهای خود و گفتارخودوسلوک خود، و بالاخره در افکار و عقائدواخلاق و ملکات خود از او تبعیت کنند.

از همین جا بعضی از مفسرین به اشتباه افتاده و تصور کردهاند که مراداز امام دراین آیه شریفه همان معنای نبوت است، چون مردم به پیغمبر اقتدامی کننددر دین خود؛ و شاهد آوردهاند این آیه را.

و مَا ارْسَلْنَا مِنْ رَسُول إلا لِيُطاع باذْنِ الله . ١

و این توسم بسیار بیجًاست زیراً اولاً لفظ اماماً در قول خدا: إنِّسی جَاعِلُكَ لِلنَّاسِ إِماماً مفعول دوم جاعلک میباشد، وچون جاعل اسم فاعل استواگرمعنسی ماضی داشته باشد عمل نمی کند ومفعول نمی گیردمسلّماً به معنی حال واستقبال است.

یعنی ای ابراهیم من از این ببعد تو را امام قرار میدهم وچون ابراهیم در حال این خطاب منصب نبویت را داشته است مسلّماً امامت غیر از نبویت است.

به علاوه خود همین خطاب که من تو را امام قرار میدهم، وحی آسمانی بوده و بدون منصب نبو ت صورت نمی گیرد، و بنابراین حضرت ابراهیم قبل از منصب امامت یغمبر بوده است وامامت در اینجا به معنی نبوت نخواهد بود.

و ثانیاً، گفتیم که این منصب امامت بعد از امتحانات ابراهیم واز جمله ذبح فرزندش اسمعیل در سنین پیری بوده است، ومسلماً قبل از وقت ابراهیم پیغمبر بوده؛ چون قبل ازاولاد آوردنش که ملائکه در حال عبور برای هلاکت قوم لوط در پیش او حاضر شدند نبی مرسل بوده است؛ ونتیجه این می شود که امامتش بعد از درجهٔ نبو ت بوده است.

علّت اشتباه اینگونه از مفسّرین، کثرت و وران لفظ امام است در غیرموارد صحیحه به تسامحات عرفیّه، بطوریکه تصور کردهاند هرکس جنبهٔ ریاست و تفوّقی داشته باشد می توان اورا امام گفت؛ و چون پیغمبر مطاع است و تفوق داردلذا تعبیراز او به امام شده است.

لذا بعضی امام را در این آیه مبارکه به نبی، و بعضی به رسول، و بعضی به مُطاع، و برخی بوصی و خلیفه، و رئیس و قائد،تفسیروتعبیر نمودهاندوهیچیک از آنان صحیح نیست؛ چون معنی نبی از نبأ است و نبأ به معنی خبر است.

١\_ نساء : ٤ آيه ٦٣

نبی کسی است که خدا از درونش به او خبر می دهد و این غیر معنی امام است؛ همچنین رسول کسی است که مأموریّت برای تبلیغ داردولازمهٔ آن ایس نیست که مردم اورا مقتدا بدانند و در ظاهر و باطن ازاوپیروی کنندو کلام او را بشنوندو عمل کنندوبنابراین معنی رسول نیز غیر معنی امام است. امّا مُطاع یعنی انسان به حیثی بوده باشد که مردم مطیع او باشند. این لازمهٔ نبوت و رسالت است و غیر معنی امامت. و اماخلیفه و وصی معنای نیابت دارند نه امامت و رئیس نیز کسی راگویند که مصدر حکم باشد و لازمه او مطاع بودن اوست و هیچیک از اینها معنی امام نیست. امام از ماده ام یؤم و همانطور که ذکرشد، مقتدا بودن است و امام صطلق کسی است که در تمام شئون از سکون و حرکت، خواب و بیداری، ظاهر و باطن، گفتار و کردار، عمل و اخلاق، عقیده و ملکات، همه و همه مردم باید ازاوپیروی نموده، و نگاه به او کرده، طبق آثار او از او تبعیّت کنند.

و لذا میبینیم دراین آیه مبارکه این معنی برای امام بسیار بجا وپسندیده است، که خدا به ابراهیم بگوید: (پس از آنکه بهمقام نبوّت ورسالتیعنی به مقام تلقی وحی آسمانی وابلاغ آن به افراد انسان رسیده است) حال من تورا مقتدا قرار دادم که از هر جهت باید از شئون تو پیروی کنند.

ولی هر یک از آن معانی مذکور را به جای امام بگذاریم معنی درست نمی شود: صحیح نیست بگوئیم (بعدازدارا بودن مقام نبوت ورسالت) انی جاعلک نبیّاً او رسولاً او خلیفة ً او وصیّاً او رئیساً.

و نیز باید دانست که تخالف معنی امام با معانی این الفاظ، مـجرّد عنـایت لفظیّه و اعتبارات کلامیّه نیست، بلکه اختلاف در حقائق معانی آنهاست، در معنی امام حقیقتی است که هیچ یک از معانی آن الفاظ دارای آن حقیقت نیست.

حال این مطلب که روشن شد برویم در تفسیر آیه مبارکهٔ مطلع سخن. وَ جَعَلْنا مِنْهُمْ أَئِمَّةً یَهْدونَ بِاَمْرِنَا لَمَّا صَبَروا وَ کَانُوا بِآیَاتِنا یُوقِنـونَ

در اینجا ملاحظه می شود که با ائمه یک صفتی را ملازم قرارداده است و آن هدایت به امرالله است کما آنکه در آیه دیگراین نکته مشهود است درقصهٔ حضرت ابراهیم فرماید:

ُ وَوَهَبْنَا لَهُ اِسْحَاقَ وَ يَعْقُوبَ نَافِلَةً وَ كُـلاً ۚ جَعَلْنـا صَالِحيـــنَ وَ جَعَلْنَاهُـــمْ اَئَمَّــةً يَهْدُونَ بِاَمْرِنَا وَاَوْحَيْنَا اِلَيْــهِمْ فِعْلَ الْحَيْراتِ وَ اَقَامَ الصَّلُوةِ وَ ايتاءَ الزَّكُوةِ وَ كانــوا لَنــا

عابدين َ.'

در اینجا نیزملاحظه می شود که باائمه یک صفت ملازم ذکر فرموده است، ویابه عبارت دیگر جمله «یهدون به امرنا» مانند جمله تفسیریه است برای «ائمه»، پسس در امامت باید او لا عنوان هدایت باشد، ثانیا این هدایت بامرالله بوده باشد یعنی امام کسی است که به امر خدا مردم را هدایت کند، و مراد از امر خدا همان است که حقیقتش را در آیه:

اِئَّمَا اَمْرُهُ اِذا اَرادَ شَيْئًا اَنْ يَقُولَ لَهُ كُنْ فَيَكُــونُ فَسُـبْحَانَ الَّـذَى بِيَــدِهِ مَلَكــوتُ كُلِّ شَئَى وَ اِلَيْهِ تُرْجَعُونَ ۖ بيان كرده است.

این است و غیرازاین نیست که امرخدا آنستکه زمانیکه اراده کند چیزی را، به او میگوید هستشو، پس هست می شود، پس منزه است و مقدیس، آن خدائی که ملکوت هر موجودی در دست اوست و بازگشت مردم به سوی او.

و نیز در آیه: و َ ما اَمْرُنا اِلا واحِدةُ كَلَمْح بِالْبَصَرِ "و نیست امر ما مگر یکی، مانند چشم بر هم گذاردن، بیان كرده است.

از این آیات اولاً استفاده می شود که امر خدا تعدد ندارد، یکی است؛ و علاوه زمانی و مکانی نیست؛ و ثانیاً امر او همان اراده اوست که به مجرداراده؛ موجودلباس هستی و وجود برتن می کندو آن همان ملکوت هرموجود است. چون خدا بخواهد موجودی را ایجاد کند بامر خود، که همان ملکوت آن موجود است، آن را بوجود می آورد، و معلوم است که امرهمان جنبهٔ ثبات است در مقابل خلق که جنبهٔ تغییر و زوال و کون و فساد است.

# الا لَهُ الْخَلْقُ وَ الْاَمْرُ تَباركَ اللهُ رَبُّ الْعالـمَيـن<sup>٤</sup>

بنابراین موجودات دووجهه دارند:یک وجههٔ خلقی که همان تغییروفسادو تدریج وحرکت در آن ثبوت و عدم تغییر خواهد بود.آن جنبهٔ امریرا که ملکوت گویند، حقیقت و واقعیّت موجودات است، که این جنبهٔ خلقی باوقائم است و باتغییرات و تبدیلاتی که در این جنبه مشهود

١\_ سوره انبياء : ٢١ \_ آية ٧٣

٢\_ سوره يس : ٣٦ \_ آية ٨٣

٣\_ سوره قمر : ٥٤ \_ آيهٔ ٥٠

٤\_ سوره اعراف : ٧ \_ آية ٥٤

است آن جنبه تغییر و تبدیل پیدا نمی کند.

هدایت موجودات موجودات سروکار داشته، وهرموجودی را ازجنبهٔ امری او نه به دست امام تنها از جنبهٔ خلقی او،بسوی خدا هدایت میکنند، و به کـمال است خدا می رسانند.

قلب موجودات در دست امام است، واز نقطه نظر سیطره و احاطه برقلب، آنان را بسوی خدا هدایت میکند.

پس امام که مردم را بخدا هدایت می کند، به امر ملکوتی که همیشه با آن موجودوملازم است هدایت می کند؛ واین در حقیقت ولایتی است به حسب باطن در ارواح وقلوب موجودات نظیر ولایتی که هر یک ازافراد بشر ازراه باطن وقلبش نسبت به اعمال خود دارد؛ این است معنی امام.

و امادر آیه شریفه علّت موهبت این منصّب را اینطور بیان کرده است: لَمَّا صَبَروا و کانوا بآیاتِنا یوقنون ۱

یکی صبر است در راه خدا، و منظور ازصبر، استقامت وایستادگی است در تمام امتحانات وابتلائاتی که بنده درراه عبودیّت و وصول بمرادبرای اوپیش می آید، و دیگر آنکه قبل از آن به مرحلهٔ یقین رسیده باشند.

در آیاتی از قرآن مجید، میبینیم که علامتیقین را کشف حجب ملکوتیّه معرّفی مینماید،صاحب یقین کسی است که حقائق موجودات وملکوت آنان را ادراک کند،ومحجوب کسی است که پرده روی قلب او گرفته واو رااز مشاهدهٔ انوار ملکوتیّه باز دارد مانند آیه:

وكَذَالِكَ نُرى إِبْراهِيمَ مَلَكُوتَ السَّمَاوَاتِو ٱلْأَرْضِ وَلِيَكُونَ مِنَ الْمُوقِنينَ لَا وَ وَلَيْكُون و اينطور ما به ابراهيم ملكوت آسمانهاو زمينرانشان داديم وبراى أنكه از صاحبان يقين بوده باشد.

این آیه میرساند که نشان دادن ملکوت آسمان و زمین مقدّمهٔ افاضهٔ یقین برقلب ابراهیم بوده است.

و روى اين زمينه يقين از مشاهدهٔ انوار ملكوتيّه جدا نخواهد بود.

١\_ سوره سجده: ٣٢ \_ آية ٢٤

٢\_ سوره انعام : ٦ \_ آية ٧٥

و مانند آيه كَلاّ لَـوْ تَعْـلَمونَ عِلْمَ الْيَقــِـن لَتَرَوُّنَ الْجَحيمَ ۗ ا

نه چنین است، اگر شما می دانستید مانند علم و دانستن صاحبان یقین، در اینصورت حتماً دوزخ را می دیدید، و حقیقت جهنم را که ملکوت افعال زشت، و معاصی الهی و نفس امّاره است مشاهده می نمودید.

و مانند آیه کَلاّارِنَّ کِتابَ الأَبْرارِ لَفی عِلّییّنَ وَ ما اَدْرایــكَ مــا عِلّیّــونَ کِتـــابٌ مَرْقومٌ یَشْهَدُهُ الْمُقَرَّبُونَ ۲

نه چنین است، به درستیکه نامه عمل وحقائق کردار افراد پاک و صالح العمل در مکان مرتفع و عالی قرار دارد، و آن علیّون است.می دانی علیون چیست؟عالمی است ملکوتی که آن عبارت است از ثبت و ضبط اعمال صالحه، و آن در حضور و شهود مقرّبین درگاه خدا است.

از این آیات استفاده می شود که مقر بون که همان صاحبان یقینند، افرادی هستند که به ملکوت و حقائق عالم پیوسته، وقلبشان از جنبهٔ مشاهدهٔ خلقی عبور نموده است، آنها از خدام حجوب نیستند، و حجاب قلبی که عبارت است از جهل و معصیت و شک و نفاق در آنها نیست، آنها صاحبان یقینند که علیون و حقائق ملکوتیه ابرار واخیار رامی بینند؛ کما آنکه حقائق ملکوتیه اشرار واهل معاصی راکه عبارت از جحیم است نیز مشاهده می کنند.

بنابراین امام که هدایت به امر ملکوتی می کند، حتما باید دارای مقام یقین باشد، و عالم ملکوت براو منکشف بوده باشد، و متحقق به کلمات الله بوده باشد، و چون ذکر شدکه ملکوت همان وجههٔ باطنی موجودات است پس این آیه شریفه:

وَجَعَلْنَاهُمْ أَئِمَّةً يَهْدُونَ بِأَمْرِنا "به خوبی می رساند که هرچه راجع به امر هدایت است، که عبارت از قلوب واعمال بوده باشد باطن و حقیقت او در دست امام است؛ و وجههٔ ملکوتی وامری آن حاضر در مشهد امام بوده، لحظه ای از اوغائب نخواهد بود.

۱\_ سوره تكاثر : ۱۰۲ \_ آيهٔ ٦

۲\_ سوره مطففین : ۸۳ \_ آیهٔ ۲۱

٣\_ سوره انبياء : ٢١ \_ آية ٧٣

القابی که حضرت رسول الله به امیر المؤمنین داده اند مجموعاً دلالت بر ایس درجه برای حضرت امیر المؤمنین التکلیک می کند،

تحقّق اميرالمؤمنين بهمقام امامت و ولايت

قندوزی روایت کندکه آن حضرت فرمودند: یا عَلِیُّ اُنْ مَا نُد مَا لُگُو اِنْ اِللّٰ اِللّٰ اِللّٰ اِللّٰ اللّٰ اللّٰ

اَئْتَ تُبْرءُ ذِمَّتَـى وَ اَئْتَ خَليفَتـى عَلى اُمَّتـى <sup>ا</sup>

ای علی تو هستی که ذمهٔ مرا ابراء می کنی، و جانشین من بر امّت من هستی! باید دانست که مقصود ازابراء دمه این نیست که علی امیرالمؤمنین من باب مثال چند درهم قرض رسول الله را بپردازد، بلکه منظور آنست که عهدی که باخدا بسته ام که اداء رسالت کنم و حق را به مردم برسانم، و آنها را به سوی خداهدایت کنم،ای علی! تو هستی که این دین را ادا می کنی، و برای انجام این منظور کمر بسته ای! و به واسطه نفس قدسیّه خود با قلوب و ارواح بنی آدم ازباطن، و با زبانها و افعال آنها در ظاهر سر و کاری داری!

و نظیر همین معنی است روایاتی که دلالت میکند که یاعَلِی اُئت تَفْضی دَیْنی، تو هستی که دین مرا ادا میکنی، و این دسته از روایات نیز بسیار است.

ابن جوزی با اسناد خود از احمد بن حنبل با اسناد متصل از انسس روایت می کند که: ما به سلمان فارسی گفتیم: از رسول خدا سئوال کن: که وصی او کیست؟

فسأل سلمان رسول الله ﷺ، فقال: مَنْ كانَ وَصِعَ موسَى بْنَ عِمْران؟فَقالَ يُوشَعُ بْنُ نونِ قالَ: انَّ وَصِيبّى وَ وَارِثى وَ مُنْجِزُ وَعْدى علِى بُن بُن أَنبونِ قالَ: ان وَصيبّى وَ وَارِثى وَ مُنْجِزُ وَعْدى علِى بُن بُن أَنبطالب السَّكِينَ ،

سُلمان ازرسول الله سئوال نمود، حضرت فرمودند: وصی موسی بن عمران که بود؟ سلمان گفت: یوشع بن نون بود، حضرت فرمود: به درستی که وصی من، و وارث من، و وفا کننده به سرعت به وعدهٔ من، علی بن ابیطالب السِّلُمُ است.

سپس گوید: اگر گفته شود که حدیث وصیّت را ضعیف شمردهاند، گوئیم: اَن حدیثی را که ضعیف شمردهاند در سلسلهٔ سند او اسمعیل بن زیادة است، که دارقطنی دربارهٔ اوسخن گفته ، و علت گفتگو دربارهٔ او این است که بعد از آنکه

١\_ ينابيع المودة ص ٣٤٨

گفته ومنجزوعدی نیز گفته است: و هُ و حَیْرُ مَنْ آثرک بعدی، علی بهترین فردیست که من در میان شما می گذارم، و بهترین افراد بشر بعدازمن است؛ بدین جهت حدیث او را ضعیف شمرده اند.

اما حدیثی که من از احمد بن حنبل روایت کردم، در اسنادش ابن زیاده نیست، و نیز آن زیاده در ذیل آن وجود ندارد، این یک حدیث مستقلی است، و آن حدیث مستقل دیگری.

حدیث انس راجع به ولایتامیرالمؤمنین

ثُمَّ قَالَ: يا أنسَ أوَّلُ مَنْ يَدْخُلُ عَلَيْكَ مِنْ هذا الْبابِ، أميرُ الْمُؤْمِنين، وَ سَيِّدُ الْمُسْلِمِين، وَ قائدُ الْغُرِّ الْمُحَجَّلين، وَ خاتَمُ الْوَصَين.

قالَ أَنَسُ قُلَتُ: اَللَّهُمَّ اجْعَلْـهُ رَجُـلاً مِـنَ الْأَنْصَـارِ، وَ كَتَمْتُـهُ، اِذْ جَـاءَ عَلِـيٌّ، فَقالَ: مَنْ هذا يا أَنسُ؟

فَقُلْتُ عَلَى ، فَقَامَ مُسْتَبْشِراً فَاعْتَنَقَه، ثُمَّ جَعَلَ يَمْسَحُ عَرَقَ وَجْهِهِ بِوَجْهِهِ، وَ يَمْسَحُ عَرَقَ عَلِي بِوَجْهِهِ،

قالَ عَلِى تُّ: يا رَسولَ اللهِ لَقَدْر أَيْتُكَ صَنَعْتَ شَيْئًا ما صَنَعْتَ بى مِنْ قَبْلُ قالَ: وَما يَمْنَعُنى وَ أَنْتَ اَتُؤدَى عَنِى، وَ تُسْمِعُهُمْ صَوْتَى، وَ تُبيِّنُ لَهُمْ ما اخْتَلَفُوا فيه بَعْدى '

انس می گوید رسول الله به من فرمود :آبوضوئی برای من مهیّا کن !سپس بر خاست و دو رکعت نماز گذارد ،

۲-«حلیةالاولیاء» ج اصفحه ۲۳ و «فوائدالسمطین» و «مطالبالسئول» صفحه ۲۱ عن الحافظ ابی نعیم فی حلیت و نیز در «غایـة المرام» صفحه ۲۱ آورده است، ولیکن در صفحه ۱۱ از ابن شاذان از طریق عامه بااسناد خوداز انس نقل می کندبا اختلاف تعبیراتی و در ذیلش می گویدکه حضرت فرمودند: انت مِنّی تودّی عنّی، و تودّی دینی، و تبلّغ رسالاتی، فقال علی السلی الله الله: ما انت تبلغ الرساله قال: بلی ولکن تعلّم الناس من بعدی تاویل القرآن مالایعلمون و تُخبرهم بذلک. و ما مفصلا از این حدیث در جلد دوم «امام شناسسی» بحث خواهیم کرد.

١\_«تذكرة الخواص» صفحه ٢٦

سپس فرمود:ای انس! اولین کسی که از این در بر تو وارد می شود، امیر و سالارمؤمنین و آقاومولای مسلمین، و پیشوای شرفاء و تابنده چهره های بهشت که در غرفات آمنه پروردگار جای دارند، و خاتم اوصیاء من خواهد بود.

من باخودگفتم:بارپروردگار!اورامردی ازانصارقراربده،وایندعارااز رسولالله مخفیداشتم،کهناگهان علیوارد شد،حضرت فرمود:ای انس کیست؟ عرض کردم علی است، حضرت باشادمانی ای هرچه تمامتر برخساست، ودست بگردن او انداخت، وصورتبه صورتاومیسود،وعرق صورتخودرا به صورتاو مسح می نمود.

على مى گويد: يا رسول الله!امروز كارى ديدم كه با من كردى، كه تا به حال چنين ننموده بودى؟

حضرت فرمود: چه باز می دارد مراازاین گونه رفتار دربارهٔ تو؟تو هستی که دین مرا ادا کنی، و صدای مرا به جهانیان برسانی، و در اختلافاتی که بعد از من بوجود آید، حق را برای آنان آشکارا گردانی.

ابونعيم حافظ با سند خود ازابو برزهٔ اسلمي روايت كند كه قالرسول الله: إنَّ الله تعالى عَهدَ إلَىَّ عَهداً في عَلِيٍّ فَقُلْتُ: يا رَبِّ بَيِّنْهُ لي.

فَقالَ: اِسْمَع !ا ِنَّ عَلِيًّا رايَةُ الْهُدى، وَ اِمامُ اَوْلِيائى، وَ نورُ مَنْ اَطاعَنى، وَ هُو اَلْكَلِمَةُ النَّعَضَةُ اَبْغَضَنَى اَلْمُتَّ قَينَ، مَنْ اَحَبَّهُ اَحَبَّ نى، وَمَنْ اَبْغَضَهُ اَبْغَضَنَى اَلْمُتَّ قَينَ، مَنْ اَحَبَّهُ اَحَبَّ نى، وَمَنْ اَبْغَضَهُ اَبْغَضَنَى اَلْمُتَّ قَينَ، مَنْ اَحَبَّهُ اَحَبَّ نى، وَمَنْ اَبْغَضَهُ اَبْغَضَنَى اَلْمُتَّ قَينَ اللهُ ا

فَقَالَ يا رَسولَ الله: اَنَا عَبْدُ اللهِ، وَ في قَبْضَتِهِ، فَانْ يُعَذِّبُني فَبِذَنْبي، فَانْ يُتِمُّ الَّذي بَشَّرْتني به، فَالله أوْلي بي .

قالَ عَلَىٰ اللهُمَّ أَجْلِ قَلْبُهُ، وَ اجْعَلْ رَبِيعَهُ الأيمانَ ،

فَقالَ الله تُنباركُ وَتَعالى:قَدْ فَعَلْتُ بِهِذَالِكَ،ثُمَّ إِنَّه رُفِعَ اِلِّيَّ آلَّه هُ سَيَحُصُّهُ بِالْبَلاَء.

فَقُلْتُ: يا رَبِّ! إَنَّهُ أَخِي وَصاحِبي ،

فَقَالَ تَعَالَى: إِنَّهُ شَيْئِي قَدْ سَبَقَ، إِنَّـهُ مُبْتَلَى و مُبْتَلَى بِهِ '

حضرت رسول الله على فرمودند: خداوند تعالى دربارهٔ على بامن عهدى نموده است: على پرچم هدايت، وامام اولياء من، ونور كسانى كهمرا اطاعت كنند خواهد بود،

واوست کلمهٔ الهیهایکهمن اوراملازم تقوی ومتقین قراردادم ، کسی کهاورا دوست دارد مرا دوست داشته، وکسی کهاورا مبغوض داردمرا مغبوض داشته است ای پیغمبر!تو علی رابه این عهدهای من بشارت ده !علی آمد ومن اورابه بدینها بشارت دادم.

گفت ای رسول خدا!من بنده وعبد خدا هستم، پس اگرمرا عذاب کند در اثر گناه و مخالفتی است که ازمن سرزده است، واگر این عهودیرا که به من بشارت داده است برمن تمام کند، باز هم اوصاحب ولایت است و صاحب اختیارو اولی به من است.

حضرت رسول الله على عرض كردند: بار پـروردگـارا!قلـب او را روشـن گردان و او را ربيع و بهار ايمان قرار بده!

خداوند تبارک و تعالی خطاب کرد: که دعایت رامستجاب نمودم، واورا چنین گردانیدم،

سپس خطاب فرمود : من بلای شدید و امتحانات قوی را براو اختصاص دادهام !

عرض کردم: بار پروردگار! آخر او برادر من وجانشین من است، خدای تعالی فرموداین قضائیست که گذشته و حتما بایدواقع شود، علی با ابتلائات شدید مواجه خواهد شد و مردم نیز بواسطهٔ چنین امامی درابتلا و در امتحان خواهند افتاد.

وقندوزی حنفی ازکتاب «مناقب» موفق بن احمد خوارزمی و حموینی با اسناد خود از ابی عثمان نهدی ازامیرالمؤمنین علی بن ابیطالب السیکی روایت کند:

مكر قريش با امير المؤمنين

قالَ : كُنْتُ أَمْشى مَعَ رَسول اللهِ صَلَّى اللهُ عَلَيْهِ و آلِه و سَلَّم،

۱-«حلیة الاولیاء» ج اص ٦٦وفی «مطالب السئول» ص ٢١ از حلیة الاولیاء بعین همان الفاظ نقل کرده مگر اینکه در مطالب السئول گفته: انه سیخصه من البلاء شیئی لم یخص به احداً من اصحابی. . . الخ
 ۲- و این اشاره است به آیهٔ کریمه در سورهٔ فتح: (والزمهم کلمة التقوی و کانوا أحق بها و أهلها)

فَاتَيْنا عَلى حَديقَةٍ فَاعْتَـنَقَـنــى وَ اَجْهَشَ باكِيــاً فَقُلْـتُ؛ مَا يُبْكيـكَ يَـا رَسـولَ اللــهِ؟ فَقالَ: اَبْكى لِضغائنَ فــى صُدورِ قَـوْم لا يُبْـدونَــها لَـكَ اِلاّ بَعْـدى!

> فَقُلْتُ في سَلامَةٍ مِنْ ديني؟ فَقالَ: في سَلامَةٍ مِنْ دينكَ ال

امیرالمؤمنین الکیکی فرماید: من با پیغمبر خدا راه میرفتیم، تا در باغی داخل شدیم، حضرت یکباره مرا در آغوش گرفت، وشروع کرد به گریه کردن.

من عرض کردم: علت گریه شما چیست؟فرمود: گریه کردم بر کینهها و حِقدهائیکه در سینههای جماعتی است ازتو، و ظاهر نمیکنندآنها را برتومگر بعد از رحلت من!

من عرض کردم یا رسول الله!آیا درآنوقت دین منسالم خواهدبود؟(یعنی به هوای نفس مبتلی نمی شوم، و در اثر انتقام از آنها میل نفس و ریاست را برمیل خدا ترجیح نمی دهم، و بر همین رویّه و صراط مستقیم خواهد بود؟)

فرمود: بلی، در آن هنگام در سلامت دین خواهی بود.

ونیزاشعاری از آن حضرت روایت کرده است، قال وفی دیوانه کر مالله معهد:

تِلْكُمْ قُرَيْسَ تُمَنّانَـــى لِتَقْتُلَنـــى فَلاوَ رَبِّـكَ مَا بَـزّوا وَلاظَفَــروا وَلاظَفَــروا وَمَا بَقِيتُ فَالِّي لَسْتُ مُتَّخِـدًا الْهُلاَّولَا شيعَةً فِى الدِّيــنِ إِذْفَجــروا قَدْ بايَعونــى فَلَمْ يوفــوا ببَيْعَتِـهمْ وَماكرونــى فِى الْاَعْداءِ إِذْ مَكروا اللهَ عَلَيْهِمْ اللهَعُونــى فَى الْاعْداءِ إِذْ مَكروا اللهَ عَلَيْهِمْ اللهَ عَلَيْهِمْ اللهَ عَلَيْهِمْ اللهَ عَلَيْهِمْ اللهَ عَلَيْهِمْ اللهَ عَلَيْهِمُ اللهَ عَلَيْهِمُ اللهَ عَلَيْهِمُ اللهَ عَلَيْهِمُ اللهُ عَلَيْهُمُ اللهُ عَلَيْهِمُ اللهُ عَلَيْهُمُ اللهُ عَلَيْهِ اللهُ عَلَيْهِ اللهُ عَلَيْهُمُ اللهُ عَلَيْهِمُ اللهُ عَلَيْهِ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ عَلَيْهُ اللهُ ا

حضرت امیرالمؤمنین النَّلِیُّانِ در دیوان شعری که منسوب به آن حضرت است چنین سرودهاند:

این جماعت قریش بودند که آرزو داشتند مرا بکشند؛سوگندبه پروردگار تـو که ابداً آنها چنین غلبه ای ننمودند و چنین ظفری بدست نیاوردند.

اگردرمن حیاتی باشد وازاین پس بقائی داشته باشم ،من آن مردی نیستم که برای خود در دین خدا، از این مردم فاجر گروه و دستهای قرار دهم و شیعه و

١\_ «ينابيع المودة» صفحه ١٣٤

٢\_ «ينابيع المودة» صفحه ١٣٥

پيرواني بسازم.

آنها با من بیعت کردند ولی وفا به عهد و بیعت خودننمودند، ودرهنگامی که دشمنان با من مکرو خدعه می کردند، آنان نیزباد شمنان همدست و همداستان شده و با من از در مکر و خدیعت درآمدند.



### درس هشتم بسم الله الرحمن الرحيم

وصلّى الله على محمدوآله الطاهرين ولعنةالله على اعدائهم اجمعين من الان الى قياميوم الدين ولاحول ولا قوة الا بالله العلى العظيم.

قال الله الحكيم في كتابه الكريم:

يَوْمَ نَدْعُـوا كُـلَّ اُئـاس بِاِمَامِـهِمْ، فَمَـنْا ُ وتِـى كِتابَـهُ بِيَمِينـهِ فَـاُولئِكَ يَقْرَؤُنَ كِتابَهُمْ وَ لايُظْلَمُونَ فَتِيلاً وَمَنْ كَانَ فِي هَـذِهِ اَعْمَى فَــهُوَ فِـى اَلاَّخِـرَةِ اَعْمَـى وَ اَضَـلُّ سَــلاً \

هر موجودی از موجودات خارجی ،حتّی افعال انسان دو جنبه دارد ،یک جنبه ظاهرکه مشهود ومحسوساست وآنرا جنبهٔ خلقی ومُلکی گویند ،ویک جنبه باطن که مشهود و محسوس نیست و آنرا جنبهٔ امری و ملکوتی نامند .

جنبهٔ ملکوتی و اَمری ،جنبهایست که به وسیله آن جنبهٔ ملکی وخلقی پیــدا میشود ،مانند ارادهٔ انسان که به وسیله آن افعال را درخارج انجام میدهیم .

امام کسی است که بتواند بنی آدم را ازجنبهٔ ملکوتی به سوی خدا هدایت کند ،و آن هدایت به امر است که زمانی و مکانی نیست ،آیه شریفهٔ: وَجَعَلْناهُمْ أَنَّهُ یَهْدُونَ بِاَمْرِنا این افراد را معرّفی مینماید .

این آیه میرساندکه آنچه را که امرهدایتبه آن مربوط است که عبارت از قلب وعمل باشد ،باطن وحقیقت آن بدستامام استوآن باطن وحقیقت که جنبه امری آنست همیشه در نزد امام حاضر بوده و غائب نخواهد بود .

١\_ سورة اسراء : ١٧ \_ آيه ٧١ \_ ٧٦

۲\_ سوره انبياء : ۲۱ \_ آيه ۷۳

ولازمهٔ این مقام اطلاع بر اسرارملکوت است کهیقین از لوازم آنخواهدبود بنابراین مقام امامت از نبوت اشرف است .

فَلَمَّا جَمَعَ لَهُ الأشْياء قَالَ: إِنِّى جاعِلُكَ لِلنَّاسِ إِماماً. قالَ: فَمِنْ عِظَمِها فِي عَيْنِ إِبْرَاهِيمَ قالَ: وَ مَنْ ذُرِيَّتَى ؟ قالَ لاَ يَنالُ عَهْدِى الظَّالِمينَ قالَ: لا يَكونُ السَّفِيهُ أَمَامَ التَّقِيِّ . \ السَّفِيهُ أَمَامَ التَّقِيِّ . \

چون معنی نبوت اتصال قلب به عالم ملکوت و تلقی و حی از جبرئیل است، در رسول این معنی قویتر و رؤیت ملائکه و فرشتگان و حی هم خواهد بود، ولی درعین حال ممکنست که هیچکدام از آنهاسیطرهٔ برملکوت بنی آدم نداشته باشند، تا بتوانند با آن ، دل ها رابه مطلوب برسانند؛ ولی درامام به سبب این سیطره و احاطهٔ بر قلوب ، آنها را به کمال و مقام واقعی خود سیر می دهند.

مقام انبياء و مؤمنين و علماء ،فقط مقام ارشاد وتبليغ وارائهٔ طريـق اسـتو بس .

قال الله تعالى :و مَا اَرْسَلْنا مِنْ رَسول إلا بلِسان قَوْمِهِ لِيُبَيِّنَ لَهُمْ فَيُضِلُّ اللهُ مَنْ يَشاء و يَهْدى مَنْ يَشاء ٢

این آیه حیطهٔ مأموریت آنها را بیان می کند ،که مجّرد بیان نمودن و ارائه طریق کردن است ،واما اضلال و هدایت به دست خداست ،وآنها را ازآن بهرهای نیست ؛ به خلاف امام که او به اذن خدا خودش هدایت می کند.

دراین باره همچنین می فرماید: و قال اللّذی آمن یَاقَو م البّعُون اَهْدِکُهم سَبیل الرِّشادِ"

مومنآل فرعونگفت: فقط از من پیروی کنیدتــامــنطــرقرشاد را بشمــا

۱\_ «اصول كافي» جلد ١ ص ١٧٥

٢\_سوره ابراهيم: ١٤ \_ آيه ٤

٣\_ سورة مؤمن : ٤٠ \_ آية ٤١

بنمایانم ، و نشان دهم ؛

ُو نيز فرمود: فَلَوْلا نَفَــرَ مِــنْ كُــلِّ فِرْقَــةٍ مِنْــهُمْ طائفَــةٌ لِيَتَفَقَّــهوا فِــى الدّيــنِ وَ لِيُنْذِروا قَوْمَهُمْ اِذا رَجَعُوا اِلَيْهِمْ لَعَلَّهُمْ يَحْذَرونَ \

چرا از هر جمعیت و فرقهای ،دستهای از آنان کوچ نمی کنندو برای تعلّم احکام و معالم دین به مراکزعلم نمی روند ،تا از معارف الهیّه واحکام و معالم دین خبیر و دانا شده،و در حین مراجعت به قوم و قبیله خود آنها را از عواقب و خیم گناه و انحراف بر حذر دارند .

بارى اينها همه ارائه طريق است نه منصب امامت .

معنای جنابراین ،گفتار و اقوال فقها فقط از باب نقل روایت و بیان معنای حکم است نه ازجهت حجیّت رای وفعل وقول ؛وغلط است امام که کسی به آنها امام بگوید؛ امام آنست که بواسطه وصول به

مقام یقین ،و کشف ملکوت،هیمنه برعالم امرپیدا نمود ،وباطن افعال براو مشهود گردد ، و بتواند با سیطرهٔ بر باطن ،قلوب را به مقاصد وغایات رهبری کند.

امر،همان اذْن است که به وسیله آن از انبیاء بزرگ معجزه سر میزند،مـرده زنده کردهاند ،و کارهای خارق العاده انجام دادهاند .

حضرت عيسى بن مريم على نبينا وآله وعليه السلام به بنى اسرائيل فرمود: إِنِّى قَدْ جُئْتُكُمْ بِآيَةٍ مِنْ رَبِّكُمْ اِنِّى أَخْلُقُ لَكُمْ مِنَ الطَّينِ كَهَيْئةِ الطَّيْرِ فَانْفُخُ فِيهِ فَيَكُونَ طَيْراً بَاذِنْ اللهِ وَأُبْرِى الْأَكْمَةَ وَ الْأَبْرَصَ وَ اُحِيى الْمَوْتَى باذِنْ اللهِ وَأَنْبُنُكُمْ بِما تَاْكُلُونَ وَ مَا تَدَّخِرونَ فِنى بُيوتِكُمْ اِنَ فِي ذَالِكَ لاَينةً لَكُمَ اِنْ كُنْتُمْ مُؤْمِنينَ '

من برای شما از خدا ،نشانه وعلامتی برپیغمبری خود آوردهام: من ازگِل برای شما پرندهای میسازم سپس دراو میدمم بهاذن خدا،به پروازدرمی آید؛ومن کور مادرزاد را شفامی دهم ،ومرض پیسی راشفا می دهم ،ومردگان رازنده می نمایم به اذن خدا ،و از آنچه خورده اید و در خانه های خود ذخیره نموده اید بشما خبر می دهم ؛اگر حاضر برای ایمان آوردن شوید ،در این کارهائیکه می کنم نشانه و

١\_ سوره توبه :٩\_ آية ١٢٣

٢\_ سوره آل عمران : ٣ آية ٤٩ \_ ٥٠

وعلامتي است از صدق دعواي من.

در این آیه خوارق عادت را نسبت به عیسی بن مریم منوط به اذن خدادانسته است و چون اذن خدا ،اجازه و امراعتباری و ترخیص خارج از ملکوت نیست، بنابراین به عیسی بن مریم قوهٔ تصرّف درامر ملکوت داده شده است که با ارادهٔ ملکوتیهٔ خود در ملکوت اشیاء تصرّف نموده ،وماهیّت را تبدیل و تغییر دهد، مرده را زنده کند ،ومرض پیسی و کوری را شفا بخشد، بدون اسباب و اعداد مقد مات در خارج.

در امام باید قوهٔملکوتیّهدر امورباشد

در ائمه علیهم السلام حتماً بایداین نیرو باشد تا از نقطه نظر ظاهرو باطن مقتدای بشر بوده ، و همه را به کمال تکوین و تشریع خود سوق دهند .

ائمّەنەتنها افرادخوبراهدایت نمودەو بەكمالخود مىرسانند،

افرادشقی وبدبخت وزشت کرداررا نیزهدایت نموده وبه کمال خودشان می رسانند.

يَوْمَ نَدْعُــوا كُـلَّ اُنَـاس بِامِمَامِـهِمْ فَمَـنْ الُوتِــىَ كِتَابَــهُ بِيَمِينــه فَــاُولِئكَ يَقْـرَؤُنَ كِتابَهُمْ وَلَا يُظْلَمُونَ فَتِيلاً وَمَنْ كَانَ فِي هَذِهِ اَعْمَى فَهُوَ فِي الآخِرَة اَعْمَى وَاضَلُّ سَبِيلاً \

روزی خواهد آمد که ما تمام افراد بشر رابهتوسط امامهای خودشان خواهیم خواند ؛کسانی که نامهٔ عمل بدست راست آنان داده شود ،کتاب ونامه عمل خودرا می خوانند ،ومی دانند که باندازهٔ آن خط کوچک که روی درز وشق هستهٔ خرماقرار دارد ،به آنها ظلم ننموده ایم ؛و اما کسانیکه در این دنیا چشم دل خود را کور نموده اند آنان در آخرت کور و راه آنان گم خواهد بود .

این آیه اولاً میرساند که: تمام افراد مردم درهرزمان و مکان دارای امام هستند ،زیرا که بنحو اطلاق وعموم می فرماید: تمام افراد بشرراتوسطامامشان به قیامت واردخواهیم ساخت ،پسدر هرزمان ومکان امامی است که اومربّی اُمّت خود بوده و اشقیاء وسعدا، بسبب اوداخل دربهشت و دوزخمی شوند، یک دسته از امّت اصحاب یمینند ، یعنی اهل سعادت ،ودسته ای دیگر کور که اهل شقاوتند، مراد ازاین دسته همان اصحاب شمالند که دربعضی از آیات قر آن بدان تصریح شده

۱\_ سوره اسراء : ۱۷\_ ۷۲

است.

وَ اَمَّا مَنْ اُ و تِي كِتابَهُ بيَمِينهِ فَسَوْفَ يُحَاسَبُ حِساباً يَسيــراً \

و كسانيكه نامهٔ عمل بدست راست آنان داده شود از آنان بـزودى حسـاب كشيده خواهد شد بسيار آسان .

وَ اَمَّا مَنْا ُ وتِيَ كِتابَهُ وَرَاءَ ظَهْرِهِ فَسَوْفَ يَدْعُوا ثُبورا ۗ

وكسانى كه نامهٔ عمل از پشت سر به آنها داده خواهد شد آنان بدنبال هلاكت و بوار خواهند رفت .

این دو دسته همان اصحاب یمین و شمالند که در هر قومی موجود بوده و بتوسطامامشان بدین مراحل خواهندرسید ،پس مراد ازاین دودسته تمام افراد امّت بدون امام خواهد بود .

و اما اگر بخواهیم افراد بشر را چنان تقسیم کنیم که امام نیز داخل آنها باشد بایدبه تقریب دیگرمردمرا سه دسته نمود یک دسته مقربون،ودسته دوماهل سعادت ،و اصحاب یمین ،دسته سوم اهل شقاوت و اصحاب شمال ،

فَاصْحابُ الْمَيْمَنَةِ ما اصْحابُ الْمَيْمَنَةِ"

و اصحاب يمين چقدر بزرگ و پراهميّتند اصحاب يمين .

و اصحاب المشئمة ما اصحاب المشئمة على المشئمة واصحاب شمال ، وقد در بدبخت و سيه روزند اصحاب شمال ؛

وَالسَّابِقُونَ السَّابِقُونَ اولئكَ الْمُقَّرَبِونَ فِي جَنَّاتٍ وَ تَعِيمٍ ٥

و آن کسانی که در سیر به سوی خدا از همهٔ سبقت گرفتهاند،آنان مقرّبیت درگاه الهی هستند ،از حساب و کتاب و عرض وسئوال ومیزان وصراط و دوزخ گذشته ،ازمقرّبین خدا گشته ودرحرم امن وامان الهی سکنی گزیدهاند.

فِي مَقْعَدِ صِدْق عِنْدَ مَلِيكِ مُقْتَدِر . ٦

آنان در دنیا این عقبات را طی کرده ،و در وقتی که افراد بـشـرسـرگـرم

١\_ سوره انشقاق : ٨٤ \_ آيهٔ ٧\_ ٨

٢\_ سوره انشقاق : ٨٤ \_ آيهٔ ١٠ \_ ١١

٣ و٤ ـ سوره واقعه : ٥٧ آية ١٢٨

٥\_ سوره واقعه : ٧٥ \_ آية ٨ \_ ١٢

٦\_ سوره قمر : ٥٤ \_ آية ٥٥

مشتهیاتنفسانی بودهاندمشغول تصفیه حساب بوده، وباسِرّواندرون خودباخدا راز و نیازی داشتهاند؛ و ائمّه علیهم السلام مسلّماً از این طبقه خواهند بود .

اما اصحاب یمین،خوبانند که افعال آنان طبق منطق عقل و دستور امام بوده ،از راستی وصدق وامانت وعبادت و کسب و کارهای خیر تجاوز ننمودهاند، لذا آنان اهل بهشت و نامه عمل از طرف راست که کنایه از طرف سعادت و فوز و نجات است به آنها داده خواهد شد،ولیکن چون هنوز به حجابهای قلبی محجوب بوده و نتوانسته اند یکسره غیر خدا را فراموش کنند ،و پا بر عالم باطل و زینتهای دلفریب دنیا بزنند ،باید محاسبه شوند و آنان رادرمقام و محل مقر بین منزل و مقامی نیست.

امّا اصحاب شمال ،همان افرادی هستند که دستور عقل و انبیاء را بکار نبسته ،و بر علیه خود قیام نموده ،واز ستم به خویش خودداری نکردهاند،آنها اهل فسق و فجور و خیانت و کذب و جنایت هستند ،که البته نامه عمل از طرف دست چپ که کنایه از ناحیهٔ شقاوت و ظلمت و دوزخ است به آنها داده می شود، چون ظهور و بروز این خیرات و برکات درمؤمنین و این فجور و خیانتها درفاسقین به علّت ظهور و لایت امام بوده است، بنابراین همه افراد امّت بوسیلهٔ امامشان به بهشت یا دوزخ می روند.

لذا در روايات بسيارى وارد است كه عَلِيٌّ قَسيمُ الْجَنَّةِ وَ النَّارِ ا

على تقسيم كننده بهشت و دوزخ است .

این روایات نه تنها ازطریق اهل بیتسلام الله علیهم اجمعین وارد شده است ،بلکه ازطریق عامّه نیز روایاتی دراین باره روایت شده است .

ما برای این روایات سه معنی میکنیم که آنها نیز مترتب بر یکدیگر میباشند .یعنی در سه مرحله متفاوت از نقطهٔ نظر ظهور و خفا آنها را تفسیر مینمائیم :

> معنای روایات واردهبراینکهعلیُّ قسیم الجنَّهوالنّار

اوّل :ازنقطه نظرعمل ، وآن اینکهامیرالمؤمنین که ازطرف خدا دارای مقام ولایت وامامت بوده ،فعل و گفتارش حجّت است یعنی افراد مسلمان بلکه تمام افراد بشر ،باید در تمام شئون حیاتی خود به آن حضرت اقتدا کنند .

ولايت تكويني املم درس هشتم

بنابراین هر کس از آن حضرت پیروی کند مسلّماً اهـل صـدق، و صفا، و عبادت ،وتسلیم ،وجهاد ،وجود،وایثارخواهد بود؛و معلوم است که چنین شخصی اهل بهشت است؛چون بهشت ظهورافعال وملکات نیکدرعوالم دیگر است ؛وهر کسدعوت آن حضرت را ردّکندواقتدا بسیرهٔآنحضرت ننمایددروغ ،وخیانت،و کمفروشی ،و رباخواری ،و زیاده طلبی ،و شهوت پرستی ،و نفع طلبی ،و هوا خواهی ،و اعراض از ذکر خدارا دنبال کندمسلّماً اهل دوزخ است؛چون دوزخ نیز ظهورملکات وافعال زشت درآن عوالم است؛وآنچه موجب تفریق وجدائی این دو دسته از هم گردیده است امرونهی مقام ولایت است که دسته ای پذیرفتند و دسته ای ردّ کردند .

بنابراین علی قسمت کننده بهشت و جهنّم خواهد بود ؛ مانند معلّمی که شاگردانی تربیت می کند ، و به آنها دروس را تعلیم می کند ، یک دسته کوشش می کنند ، و دروس را یاد می گیرند و دستهٔ دیگر ، تن به تنبلی داده ، و از تعلّم و یاد گرفتن ، ابا می کنند . معلّم یک دسته را قبول و دستهٔ دیگر را مردود می کند، پس صحیح است که بگوئیم معلم دسته ای را به مقام بالا فرستاده و دسته ای را درمکان سابق خودزندان نموده است ؛ همچنین صحیح است که بگوئیم عَلِی تقسیم الْجَنّه و النّار

دوم: از نقطه نظر حب وبغض ، چون نتیجه و روح عمل ، محبّت است ؛ لذا افرادی که دارای محبت نباشند، بلکه عیاداً بالیله بغض آن حضرت را در دل بپر ورانند آنها از حقیقت و واقع بسیار دورند؛ کسی که چیزی را دوست داشته باشد مسلماً آثار و را نیز دوست دارد کسانی که امیرالمؤمنین را دوست دارند ، از افعال و گفت ارو سیرهٔ آن حضرت نیز مسرور ، و محبّت این آثار را دارند ؛ و بالعکس کسانی که امیرالمؤمنین را دشمن دارند ، سیره و سنّت آن حضرت را نیز مبغوض دارند، لذا محبّت و صفا کردارشان طبعاً کرداری خشن و ناپسند است ، و چون افعال نیک در انسان ایجاد محبّت و صفا و نور می کند، و افعال زشت موجب ظلمت ، و تاریکی قلب، و قساوت می گردد ؛ بنابراین دوستان امیرالمؤمنین طبعاً مردمی باحقیقت و باصفا و با محبّت بوده ، قلب آنان پاکیزه و روح آنان نورانی تر و نفس آنان سبکتر است ؛ و دشمنان امیرالمؤمنین ، و روح آنان آلوده است .

وچون نتیجه اعمال نیک همانصفا ونورانیّت ومحبّت به خداست، و نتیجه اعمال زشت ظلمتوقساوتواعراض از خداست ،بنابراین امیرالمؤمنین به سبب تقسیم نمودن افراد مردم را به دو دسته محب و مبغض ؛ آنها را به دو دسته بهشتی و دوزخی تقسیم فرموده است.

قندوزی حنفی از اَبوصَلت هَرَوی روایت می کند ،که مأمون از حضرت علی بن موسی الرضا النّایی شیال کرد:که مرا خبر ده بچه علّتی جَدّت امیرالمؤمنین علی النّایی قسیم جنّت و نار است ؟

حضرت رضا فرمودند :آیا خودت از پدرانت از عبدالله بن عباس روایت نمی کنی که او گفت :سَمِعْتُ رَسولَ اللهِ یَقولُ :حُبُّ عَلیِّ ایمان ٌ وَ بُعْضُهُ کُفْرٌ

از رسول خدا شنیدم که می فرمودحب علی ایمان و بغض علی کفر است؟ در جواب گفت: آری ،

حضرت رضا فرمودند: چون بهشت جای مؤمنین و جهنّم جای کافرین است ؛ اگربنابشود تقسیم ایمان و کفر برمدار حبّ و بغض علی باشد بنابراین علی قسیم بهشت و جهنّم شده است .

مأمون گفت : لا أبقاني الله بعدك اِسك وارث جَدك رَسول الله خداوند مرا بعد از توزنده نگذارد (كه برمن مشكلي پيدا شود و تونباشي كه آن مشكل راحل كني )، حقاً تو وارث جدت رسول خدا هستي !

ونیز خوارزمی موفّق بن احمد مکّی بااسناد خود از نافع از ابن عمر روایت

١\_ ينابيع المودة ص ٨٥

كرده است كه او گفت :قالَ رسولُ السله ﷺ لِعَلى ً : إذا كانَ يَوْمَ الْقِيامَةِ يُؤْتَى بِكَ يَا عَلِيُّ بِسَرِيرِ مِنْ ثُورٍ وَ عَلَى رَ أَسْكِ تَاجٌ ،قَدْ أَضَاءَ نُورُهُ وَ كَادَ يَخْطِفُ أَبْصارَ اللهَ عَلِيُّ بِسَرِيرِ مِنْ ثُورٍ وَ عَلَى رَ أَسْكِ تَاجٌ ،قَدْ أَضَاءَ نُورُهُ وَ كَادَ يَخْطِفُ أَبْصارَ اللهِ عَلَ اللهِ عَلَ اللهِ عَلَ اللهِ عَلَ اللهِ عَلَ اللهِ عَلَى الله عَلَى اللهُ عَلَى الله عَلَ

فَتَقولُ :ها أنا ذا!

فَيُنادِى الْمُنادِى : اَدخِلْ مَنْ اَحَبَّكَ الْجَنَّةَ وَ اَدْخِلْ مَنْ عاداكَ فِي النَّارِ فَانْتَ قَسِيمُ الْجَنَّةِ وَ الْنَّارِ أَ

حضرت رسول الله به امیرالمؤمنین فرمودند :چون روزباز پسین شود ای علی ا تو را به روی یک تختی از نور در محشر بیاورند ، وبر سرت تاجی است که نـور او صحرای محشر راروشن کند ، بطوری که نور چشمهای اهل موقف از شد تنـور آن نزدیک می شود که از بین برود ،

در این هنگام ندا از جانب خداوندجل وعلا می آید کجاست وصی محمد رسول خدا ؟

تو می گوئی منم اینجا !منادی ندا در می دهد :ای علی داخل کن در بهشت هر که تو را دوست دارد ،وداخل کن در دوزخ هر که تو را دشمن دارد،ای علی بنابراین تو قسمت کننده بهشت و جهنم خواهی بود .

حضرت رسول الله فرَّمودند :ای علی توقسمت کننده بهشتواَتشی ،تودر بهشت رامی کوبی ودوستانت را بدون حساب داخل آن می کنی معنای ودر «فرائدالسمطین» حموینی از ابوسعید خدری روایت کند که حضرت رسول الله شخ فرمودند : چون دعا کنید ، و از خداوندعز و جل سئوالی بنمائید ،برای من وسیله را در خواست

١\_ ينابيع المودة ص ٨٣

۲\_ همان کتاب صفحه ۸۶

نمائىد! ١

عرض كردند : يا رسول الله «وسيله» چيست؟

حضرت فرمودند :نردبانی است در بهشت که دارای هزار پله است ،و مسافت ما بین دوپلهٔ آن مسافتی است که اسب تندرو درمدت یکماه می پیماید، یک پلهٔ آن زبرجد است ،تا پله دیگری لؤلؤ است ،تا پله دیگری یاقوت است،تاپله دیگری زمرد است ،تاپله دیگری کافور است،تاپله دیگری عنبراست ،تاپله دیگری عنبراست ،تاپله دیگری عنبراست ،تاپلهدیگری یلنجوج است ،تا پلهدیگری نوراست، و همچنین از انواع جواهرات است .

این نردبان در بین نردبان پیغمبران مانند ماه در میان ستارگان می درخشد، پس منادی ندا در می دهد :اینست درجه و نردبان محمّد خاتم الانبیاء ،ومن درآن روز ردائی برخود از نور انداخته ام، وبرسرمن تاج رسالت و افسر کرامت است، و علی بن ابیطالب درمقابل من بوده، ولوای حمدرا بدست دارد درروی آن نوشته شده است : لا إله إلا الله ، مُحمّد رسول الله ، عَلِی المُفْلِحون الله ، وَلِی الله ، مُحمّد رسول الله ، وَلِی الله ، الله ، مُحمّد رسول الله ، وَلِی الله و الله ، و الله و ا

نیست معبودی مگر خدا،محمد است رسول خدا ،علی است ولی خدا ،و اولیاء ودوستان علی رستگارانند ،که به درجهٔ ملاقات و زیارت خدا نائل آمدند.

من از این نردبان بالا میروم ،و درپلهٔ آخر آن قرار میگیرم ،و علی از آن بالا می رود ،ویک پله پائینتراز من قرار میگیرد ،وپرچم حمد رادردستدارد،

درآن روز تمام انبیاء ومرسلین وصدیقین و شهداءومؤمنین همگی بدون استثناء سرهای خود را از مقامات خود بلند میکنند و ما را تماشا مینمایند،و میگویند:

خوشا به حال این دو بندهٔ خدا ،چقدر ،وتا چه سرحد خداوند آنها را برما فضیلت داده و به کرامتهای خود مکر م داشته است ؟

در این وقت منادی چنان ندا کند که صدای او را جمیع خلائق بشنوند: اینست حبیب خدا محمد ، و اینست ولّی خدا علی ،

١ـ و لذامستحب است هنگام شروع به نمازقبل ازتكبيرات افتتاحيه بگوئيم: اللهم رب الدعوة التاسة
 والصلوة القائمة بلغ محمداً الله الدرجة و الوسيلة والفضل والفضلية

پس رضوانْ خازن بهشت آید وگوید:پروردگار من مرا امر کرده است که کلیدهای بهشت را به توبسپارم ای پیغمبر خدا امن آن کلیدها را قبول میکنم،وبه برادرم علی میدهم.

پس مالک خازن آتش آید و گوید:که پروردگار من مرا امر کرده است که کلیدهای جهنّم را بیاورم و به توبسپارم ای پیغمبر خدا!من آنها را قبول می کنم،وبه برادرم علّی می دهم.

در این هنگام علی درآخر جهنّم می ایستد، و زمام جهنّم را بدست می گیرد در حالیکه آتش او شعله می زند و حرارت او بالا می رود ، جهنم ندا می کند :ای علی ! مرا واگذار ، نورتو شرارهٔ آتش مرا فرو نشانیده است ،

على به جهنم مى گويد :اينست ولى ما ،او را واگذار ،واينست عدَّوِ مـــااورا بگير ،

جهنّم در آن روز اطاعتش نسبت به علیّ بیش ازاطاعت غلامهای شماست نسبت بصاحبانش ،هنگامی که آنها را به امری فرمان دهند .بدینجهت کان عَلِی تُقسیمُ الْجَنّةِ وَ النّارِ ا

سوم:ازنقطه نظرتابش شعاع ولایت وظهور وبروزحقائق ومخفیّات وبروز استعدادات است ،واین مرحله احتیاجبه دقّت و تأمّلی دارد، وبرای روشن شدن این مرحله مقدّمه ای به عنوان مثال و شاهد ذکر می کنیم:

معلوم ومشهود است کهدرفصل زمستان که خورشیداززمین دورمی شود، و زمین حرارت خود راازدست می دهد، تمام آثارو ظهورات زمین از بین می رود ؛ زمین فسرده وسرد، آثار حیاتی خودرا ازدست می دهد، وخواص و آثار موجودات در آن ظهوری ندارد ، درختان خشکیده ،نه برگ ونه میوه دارند ، گویادر زمین چوبهای خشکی فرو برده اند ، درخت سیب و گلابی ،انار و زرد آلو و گردو و درختهای بی میوه همه در یک ردیف قرار می گیرند ،به طوری که ابدا از هم تمایزی و حدت فاصلی ندارند ؛ چون در آن ظهور و فعلیّت نیست، و استعدادات کامنهٔ آنها نیز مشهود نیست ؛ لذا همه باهم در یک ردیف حساب شده ، و به نام چوب خشک که نه

۱\_ ینابیعالمودة ص ۸۶ و مقداری از این روایت که تقریباً دوثلث آن است مرحوم کلینی درروضه کافی صفحه ۲۶ و ۲۵ درضمن خطبه وسیله که امیر المؤمنین النگیا هفت روز بعدازر حلت رسول خدادرمدینه راجع به غصب خلافت و ارائه مقامات خود انشاء کردند ذکر می کند .

100

ضرری دارد و نه نفعی به حساب می آیند.

گلها وسوسنها همه پژمرده وخراب وبیاثر ،نه ازگل یاس ورازقی بوئی ، و نه از گیاههای بدبو اثری ،نه گل سرخ طراواتی دارد،و نه گل خرزهر تلخی و تندی نشان میدهد .

بلبلان و قناریان و زاغان و کرکسان همه و همه در آشیانهای خود خزیدهاند ،و مارها وعقربها نیز با مرغان دلربا همه خفته ،ودرلانههای خود فسرده و بی حس افتاده اند .

همین که خورشید جهانتاب با فرا رسیدن فصل بهار و تابستان به زمین نزدیک شد ، و شعلههای زنده کننده حیات بخش خود را به زمین فرستاد، آن استعدادات مخفیههمه به مرحلهٔ فعلیّت می رسند از درخت سیب شاخها، وبرگها و میوههای سرخ ، و معطر و شیرین ، صحنه باغ را می آراید ؛ و از درخت گلابی، ایس میوه خاص بیرون می آید ، درخت زرد آلو با آن منظرهٔ دلنشین خودومیوههای زرد و خوش طعم ومعطرحد فاصل و مایز و جودی خود را از سایر همقطاران خود در فضای باغ اعلان می کند، و نیز درختهای بی بار و درختهائی که میوههای تلخ و ترش و مضربه بار می آورند، مانند بعضی از درختهای جنگلی، آنها نیز بی شخصیّتی و بی اثری خود را ابر از نمی در آنها نمی درختان دیگر سرافکنده ، و مجال غرور و استکبار و بلند منشی در آنها نمی ماند .

مرغها و بلبلها همه در فضای باغ به نغمه سرائی مشغول ،وزاغان وکرکسان نیز به دنبال جیفه ها و طعمه های خود در پروازند .

موشها ومارها وعقربها همه اظهار وجود نموده لای سنگها ورودخانهها در حرکت می آیند ،اینها همه و همه دراثر تابش خورشید ،وظهورگرمای حیات بخش آن است

خورشید که تابید ،هر موجودی استعداد خود را ظهور میدهد ،ومراحل ، مختفیهٔ خودراآشکارمیسازد،وقبل ازطلوع وتابش آن درموجودات،فرق وتمایزی نبود .

خورشید ولایت نیز چنین است،قبل از آنکه طلوع کند ، وبرقلوب بتابد ، وامر و نهیی پیدا شود ،همهٔ افراد در یک ردیف به طورساده زیست می نمودند ، نه سعید را از شقی تفاوتی بود ، نه بهشتی را از جهنّمی ، نه مؤمن را از کافر، نه عادل را از

همه و همه در یک ردیف قرار گرفته ،و چه بسا ممکن بود اشقیا خـود را از سعدا بهتر دانند ، و به خود بیشتر بالند .

همین که آفتاب ولایت طلوع کرد وبرجانهای فسرده تابید،ونفوس را به جنبش انداخت سرائروضمائر وغرائز هریک ازافرادانسان طلوع نموده ،وبا اختیار یا راه سعادت را طی کرده و آن استعدادات روشن و نورانی را به مرحلهٔ فعلیّت میرسانند ،ودراشقیاء نیزآن خبث سریرت را به سبب تمرّد و انکار وجحود قلبی آنان ظاهر نموده ،ودرمراحل فعل و گفتار ،آثار زشت وبدی از خودبروز می دهند .

پاک فطرتان صفوف عبودیّت را منظّم ، دنیا را از تواضع ، وانفاق ،و ایشار،و رحم ،وانصاف ،و یتیمنوازی ،و صدق وصفا ،و عدل ،و توحید پر میکنند .

وزشتسرشتان نيز صفوف فجور وفسوق خودرا تشكيل ودنيارا ازخيانت و زشتى وقساوت وپايمال ساختن حقوق واموال ودروغ وظلم وشرك پرمىكنند. لِيَهْلِكَ مَنْ هَلَكَ عَنْ بَيِّنَةٍ وَ يَحْيى مَنْ حَىَّ عَنْ بَيِّنَةٍ وَارِنَّ اللهَ لَسميعُ

عَليم ٢

و به عبارت دیگرچون امام ،حقیقت وروح قرآن است؛همانطورکهاثر قـرآن شفا و نور رحمت برای مؤمنین است و موجب ترقی و تکامل آنهاو دربارهٔ ظـالمین موجب ظلمت و خسار و وبال و تبار وموجب از دیاد قسـاوت و ظلمـت آنهاست؛ همینطور وجود امام الگیگان دارای این اثر و خاصه است .

وَتُنَزِّلُ مِنَ الْقـر آنِ ما هُـوَ شِـفاءٌ وَ رَحْمَـةٌ لِلْمُؤمنيـنَ وَ لا يَزيـدُ الظّالِميـنَ اللّ خَساراً."

آیات قرآن برمؤمن خوانده می شودودراثر پذیرش دل او،وخضوع وخشوع وخشوع قلب او،وازدیاد ایمان و توکّل او،موجب ترفیع مقام و منزلت ،وچون برکافر خوانده شود دراثر ردّ نمودن دل او وانکارنمودن و مقابله کردن و تمرّدنمودن ،موجب از دیاد

١\_ سورة بقره : ٢\_ آيه ٢١٣

٢\_ سورة انفال : ٨ \_ آية ٤٣

٣\_ سورهٔ اسراء : ١٧ ـ آيهٔ ٨٢

ظلمت و خسارت است.

خورشید ولایت که تابیددلهای مؤمنین چون چراغ نورانی از آن حرارت و نسور بهره می گیرد ، و بوی عطر جانبخش از جان و سر آنان برمی خیزد و فضای عالم انسانیّت را معطّر می سازد ، و دلهای کافرین از آن خسته و ملول و کَدِر می شود، و بوی تعفّن که در آنها مختفی بود مشام انسانیّت را ناراحت و دماغ عقل و حق را خسته و ملول می نماید .

امامازنقطه نظرملکوت وقلوب بنی آدم هراستعدادی را به ظهوررسانیده، و آن را درراه وروش خود به مقصد می رساند .مؤمنین رابه بهشت و کافرین رابه دوزخ می فرستد و هر جنبنده را ازنقطه نظرملکوتش به راه و صراطی که متناسب با آن است حرکت می دهد

## وَ مَا مِنْ دَابَّةٍ إِلاَّ هُوَ آخِذُ بِنَاصِيَتِهَا إِنَّ رَبَّى عَلَى صِرَاطَ مُسْتَقَيَم ا

برای هر یک از مؤمنین در بهشت مقامی معلوم ،و جًائی معین، و برای هر یک از کافرین در دوزخ مکانی معلوم و مشخص است، ووصول به این غایت به توسط امام است ،که هر کس را درراه ومقصد خودش از نقطه نظر تکوین هدایت نموده ،واز نقطه نظر تشریع به علّت قبول و ردّی که مؤمنین وکافرین رادردوصف متمایز و متقابل قرار می دهد ،همه را به کمال استعداد خود رهبری می نماید .

بنابراین چه عالی وچه خوب فرمود حضرت رسول الله ﷺ: که عَلِیٌّ قَسیمُ الْجَنَّةِ وَ النّار .

ابن شهرآشوب گوید: شریک قاضی و عبدالله بن حمّاد انصاری گفتند: که ما به دیدن أعمَش درهمان مرضی که با او وفات یافت رفتیم، ودر نزد او ابن شبرمه، و ابن ابی لیلی، و ابوحنیفه برای عیادت نیز آمده بودند.

ابوحنیفه به اعمش گفت:ای ابا محمد از خدا بپرهیز ،ودر نفسخود نظری کن،امروزدرآستان مرگی و آخرروزتواز ایام دنیا واوّلین روزتو ازروزهای آخرت است،وعادت توچنین بوده که دربارهٔ علی ّروایاتی نقل کردهای که اگرازآن توبه کنی برای تو بهتر است .

أعمَش گفت :مثل چه ؟

۱\_ سوره هود : ۱۱ \_ آيهٔ ۱۱

ابوحنيفه گفت :مثل حديث عباية اسدى :إنَّ عَلِيّاً قَسيمُ الْجَنَّةِ وَ النّارِ

اعمش گفت :مرا بنشانید ،و تکیه دهید ،به آن خدائی که مصیر من بسوی اوست ،برای من روایت کرد :موسی بن طریف ،امام بنی اسد از عبایة بن ربعی ، امام حی که گفت :سَمِعْتُ عَلِیّاً یَقُولُ اَنَا قَسیمُ النّارِ اَقُولُ هـذا ولِییّـی دَعیهِ وَ هَـذا عَدُویّ خُذیه

شنیدم از علی که می گفت من تقسیم کننده آتش هستم ، بــه او مـی گویــم این ولی من است او را بگذار ، و این دشمن است بگیر .

و حدیث کرد مرا ابوالمتوکّل ناجی ، در زمان امارت حجّاج ، از ابوسعید خدری از پیغمبر اکرم کی : که چون روز قیامتشود ،خداوند عزّوجّل امر می کند پس من و علی برصراط می نشینیم وخطاب به ما می رسد : داخل کنید در آتش بهشت هر کس به خدا ایمان آورده و شمارادوست داشته اند، و داخل کنید در آتش هر کس را که به خدا کافر شده و شما را دشمن داشته است . (و به لفظ دیگر بیندازید در بهشت کسی که شمارادوست داشته و بیفکنید در دوزخ کسی که شما را دشمن داشته است)

و حدیث کرد مرا ابووایل که روایت کرد برای من ابن عباس :قال :قال رسول ﷺ : اِذا کان یَوْمَ الْقیامَةِ یَامُرُ اللهُ عَلِیّاً اَنْ یُقَسِّمَ بَیْن الْجَنَّةِ وَ النّارِ ، فَیَقُولُ لِلنّارِ خُذی ذا عَدُّوی وَذَری ذا وَلییّی

دراین هنگام ابوحنیفه ازارخودرا برسرانداخته ،وگفت برخیزید؛ ابومحمد تـــا به حال سخنی از این بزرگتر نگفته است ۱

در مجلس شوری که عمر انتخاب خلیفه بعدازخودرا درشش نفرگذارده بود ،امیرالمؤمنین التَّلِیُّانِی که در میان آنها و از جملهٔ آنان بود ،ضمن حدیثی طویل

101

۱\_ مناقب ج ۱ ص ۳۷۶

به آنها فرمود :شما را به خدا سوگند می دهم آیادرمیان شما غیرازمن کسی هست كه رسول خدا دربارهٔ او فرموده باشد:توقسمت كننده آتش وبهشتى؟همه گفتند بــه خدا سو گند: نه. ودراین زمینه سید اسمعیل حمیری قصائد بسیاری دارد مانند:

قَسيمُ النّارِ هذا لي فَكُفّى عَنْهُ لا يَضْرُرْ و هـــــــذا لَـــــك نــــــــارُ ونيز مي گويد:

> ذاك قسيم النّار مِن قيله ذاكَ عَلِيٌّ بْنُ أبيطالِب ونيز مي گويد:

عَلِيٌّ وَلَيٌّ الْحَوْضِ وَ الذَّائِدُ الَّذِّي عَلِيٌّ قَسيمُ النّارِ مِنْ قَوْلِهِ لَها خُذى بالشِّوى مِمَّنْ يُصيبُكَ مِنْهُمْ دعبل خزاعی گوید:

قَسيمُ الْجَحيم فَهذا لَهُ يَـــزودُ عَـــن الْحَـــوْضِ اَعْدائـــــهُ فَمِـنْ ناكِثيــنَ وَمِـــنْ قاسِطيـــنَ

فَحوزي الفاجرَ اللَّا كُبُـرَ '

خُــذى عَــدُوّى و ذَرى نــاصرى صِهْرُ ٱلنَّبِيِّ الْمُصْطَفِي الطَّاهِرِ `

يَذُبُّ عَنْ اَرْجا ئِهِ كُلَّ مُجْرِمٍ ذَرى الموَهذا فَاشْربى مِنْهُ و الطُّعَم ِ وَلا تَقرَبى مَن ْكانَ حِز ْبىي فَتَظْلَمهِ "

وَهدذا لَها باعْتِدال ِ الْقِسَم وكم من لَعين طَريدٍ وكَم وَ مِنْ مارِقينَ وَمِنْ مُجْتَرَمُ اللهِ

وقندوزی گفته است:به شافعی نسبت داده شده که او این ابیات را سروده

#### است:

۱ـ ديوان حميري ص ٢٥٢ واصل آنرا از اعيان الشيعه ج ١٦: ٢٤٢ و المناقب جلد ٢ :١٥٩ و١٩٤ و٢٣٣ و ۲۸۸و جلد ۳: ۹۰ و ۹۱ آورده است

٢\_ ديوان حميري ص ٢٤٥ واصل آنرا از اعيان الشيعهجلد ٢١ : ٢٤٦ والمناقبجلد ٢ : ١٢٥ و ١٥٩ أورده

٣ـ ديوان حميري ص ٣٩٩ و اصل آن را از اعيان الشيعه و المناقب و الكني والالقاب آورده است . ٤\_ مناقب ابن شهر آشوب جلد ١ ص ٣٤٩

عَلِى يُّ خُبُّ هُ جُنَّ ةٌ قَسِيمُ النّارواَلْجَنَّ ةِ وَسِيمُ النّارواَلْجَنَّ قِ وَصِي الْمُصْطَفِي حَقِّاً إِمِامُ الْإِنْ سِ و اِلْجَنَّ قِ الْمُصْطَفِي حَقِّاً إِمِامُ الْإِنْ سِ و اِلْجِنَّ قِ الْمِ

علّی است که محبّت او سپر از آتش است ،و علّی است که قسمت کنندهٔ آتش و بهشت است .

علّى است كه به حقانيّت وصى مصطفى است،وعلى است كه امام جن و انس است .

ابن اثير گويد :بااسناد متصل خودازعلى بن جزء ،قال سمعتابا مريم السلولى يقول :سمعت عماربن ياسر يقول :سمعت رسول الله عَلَيُّ يقول لعلى بن ابيطالب: يا عَلِيُّ اللهُ عَزَّوَ جَلَّ قَدْ زَيَّنَكَ بزينَةٍ لَمْ يَتَزَيَّنِ الْعِبادُ بزينَةٍ اَحَبُّ الِيَّهِ مِنْها : الزُّهْدُ فِي الدُّنيا ، فَجَعَلَكَ لاتنالُ مِنَ الْدُّنيا شَيْئاً وَ لاتَنالُ الدُّنيا مِنْكَ شَيْئاً ، وَ وَهَبَ لَكَ حُبَّ الْمَساكينُ ، وَ رَضوا بكَ إماماً وَ رَضيتُ بهمْ أَثباعاً ،

قَطوب فَ لِمَنْ اَحَبَّكَ وَ صَدَقَ فيكَ وَ وَيْلُ لِمَنْ اَبْغَضَكَ وَ كَذِبَ عَلَيْكَ ، عَلَيْكَ ،

فَاَمَّا الذَّينَ اَحَبَّوكَ وَصَدَقوا فيكَ فَهُمْ جيرائكَ فِي هُرِكَ ،وَ رُفَقائكَ فِي قَصْرِكَ وَاَمَّا الذَّينَ اَبْعُضوكَ وَ كَذِبوا عَلَيْكَ، فَحَقُّ عَلَى اللهِ اَنْ يوقِفَهُمْ مُوقِفَ الْكَذَّابِينِ يَوْمَ الْقيامِة ٢

علی بن جزء می گوید: از ابو مریم سلولی شنیدم که می گفت:از عمّار بسن یاسر شنیدم که می گفت:از رسول خدا گیش شنیدم که به علی بن ابیطالب می گفت:

ای علی :خدای عزّوجل تو را به زینتی زینت کرده است که هیچیک از بندگان خود را بزینتی محبوبتر از این زینت ننموده است ؛و اَن زینت ،زهدو بی اعتنائی و بی رغبتی نسبت به امور دنیا است :

و بنابراین موهبت ، تو را طوری قرار داده است که از مال و منال و جـاه و

109

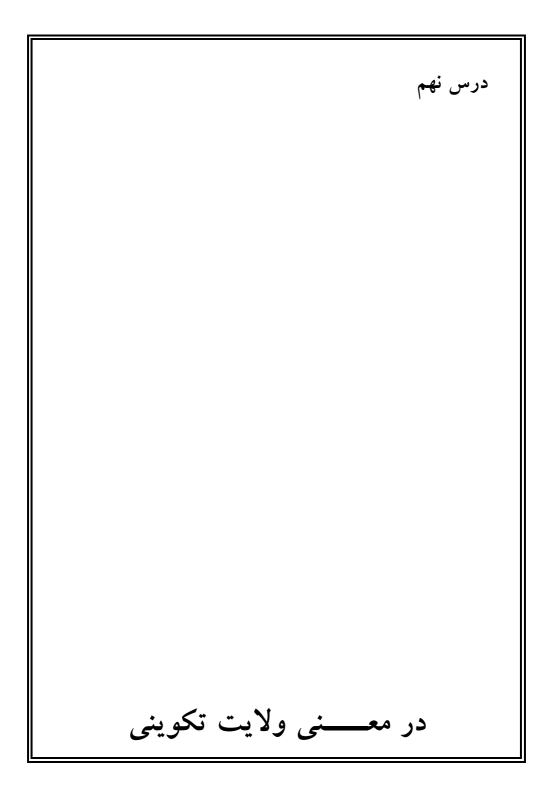
١\_ ينابيع المودة ص ٨٦

۲\_ اسدالغابه جلد ٤ ص ٢٣

اعتبارات دنیا چیزی را نائل نمی شوی و به چنگ نمی آوری ،ودنیا نیز نمی تواند چیزی را از تونائل شودوبه چنگ آورد و دیگر آنکه محبّت مساکین و درویشان را به توعنایت فرموده است ،واین طبقه و گروه از فقرا تورا امام پسندیدهٔ خود می دانند، و تو آنان را پیروان پسندیدهٔ خود می دانی .

پس خوشا به حالکسی که تورا دوست داشته باشد،ودرراه توقدم راستین صدق وصفا پیش نهد،ووای بر کسی که تورا دشمن دارد،ودرراه توقدم خدعه و مکر و تلبیس و تدلیس جلو بگذارد ،و بر تو دروغ بندد .

اما آن گروهی که تورا دوست دارند،ودرراه توبه صدق وصفا رفتار کنند، آنان همسایگان خانهٔ بهشتی تو هستند ، و رفقای تو در قصرملکوتی تو میباشند. و امّا آن دسته ای که تو را دشمن دارند ، وبرتو با کذب ودروغ رفتار کنند، پس برخدا فرض وحتم است که آنان را درموقف کذّابین درروزقیامت قراردهد .



## درس نهم بسم الله الرحمن الرحيم

و صلّــ الله علــ محمّـد و آلـه الطاهرين ولعنة الله على اعدآئهم اجمعين من الآن الىقيام يوم الدين ولاحول و لاقوة الا بالله العلى العظيم.

قال الله الحكيم في كتابه الكريم:

يَـوْمَ نــَدْعُوا كُـلَّ أنـاسِ بِامامِـهِمْ فَمَـنْ أوتـــىَ كِتابَـهُ بِيَمينـهِ فـاوُلئك يَقْــرَوْنَ كِتابَهُمْ وَلا يُظْلَمونَ فَتيلاً ــ وَ مَنْ كانَ فـى هذه ِ أَعْمَى فَهـُو فِى الْأَخِـرَة أَعْمَى وَ أَضَـلُّ سَيلاً. \

در بسیاری از روایات از طریق اهل بیت ، سلام الله علیهم اجمعین، و از طریق عامّه وارد است که پیغمبر و از فرمودند: لا یَجوزُ اَحَدُ اَلصّراطَ اِلاّ مَنْ کَتَبَ لَهُ عَلِی اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ عَلِی اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ اللهِ اللهِ

هیچکس از صراط نمی تواند عبور کند، مگر آن کسی که علی بـرای اوپروانـهٔ تـحقیق در حدیث عبور بنویسد.

لایجوزُ احدُ الصراط ما قبل از اینکه این روایات را نقل کنیم برای فهمیدن معنی الا من کُتَبَ له صراط و کیفیّت نوشتن پروانه عبور، ناچار مقدیمهای را ذکر علی الجواز میکنیم، و آن اینکه:

تمام موجودات همانطور که سابقاً اشاره شد ظاهری دارند و باطنی ، و از جمله انسان و اخلاق و افعال انسان نیز دارای ظاهر و باطنی هستند.

١\_ سوره اسراء: ١٧ \_ آيه ٧١ \_ ٧٢.

٢\_ الصواعق المحرقه صفحه ٧٨ چاپ مصرِ مناقب خوارزمي صفحه ٢٢٢.

ظاهر آن را خلق و ملک ، و باطن آن را امر و ملکوت گویند .

ظاهر مشهود و محسوس ، ولى باطن در اين عالم مختفى است .

میزان جزا و پاداش اعمال بر ملکوت و حقیقت اعمال است نه بر ظاهر آنها، مثلا نمازی راکه شخص میخواند از نقطه نظر ظاهر ممکن است تمام خصوصیات آداب واجبه و مستحبه از وضو، و طهارت، و قیام، و استقبال و سجده، و انگشتر عقیق، وعطر، ومسواک، ولباس سفید، وعمامه، و غیرها همه در او رعایت شود ولی گاهی نیت، همان تقرب به سوی خدا بوده و گاهی منظور خودنمائی و ریا باشد، گرچه در هر دو صورت ظاهرنماز تفاوتی ندارد، ولی جان و حقیقت او که عبارت از گرچه در هر دو داعی نماز گزار است روح این نماز را در دو بعد متفاوت قرارداده است:

یکی تقرب به خدا ، و دیگری تقرب به هوای نفس؛ در صورت اول نماز، انسان را به خدا نزدیک میکند، و درصورت دوم دور میگرداند؛ درصورت اول به بهشت میبرد، و در صورت دوم به دوزخ. روزه وجهاد، و زکوة، وحج، و امر به معروف، ونهی از منکر، و قرائت قرآن، و عیادت مریض، وسایر اعمالی که ظاهر آن ستوده است همه دارای این ملکوت وحقیقت هستند، و به مقدار شدت وضعف نیت بجای آورندهٔ آنها، قدرت ایصال آنها به خدا تفاوت میکند، به شدت وضعف متغیر میگردد.

و اگر نیت غیر خدا باشد ، نه تنها انسان را نزدیک نمیکند ، بلکه دور می گرداند.

معاصی و گناهان نیز دارای جان و روحی هستند که اختلافات شدت و ضعف، کیفر براساس شدت و ضعف داعی شخص گناهکار بر معصیت است، و احیانا ممکن است کسی صورت گناه انجام دهد، ولی از روی عمد نباشد، بلکه از روی خطا باشد دراین صورت آن فعل عنوان عصیان نداشته و دورکننده نخواهد بود.

در عالم حس وشهادت یعنی عالمی که ما با حواس ظاهر بدان ارتباط پیدا می کنیم، که منظور همین عالم است، ملکوت و واقعیت اعمال مخفی است، و آنچه ظاهر و مشهود است همان پیکره و کالبد فعل است، و لذا از نقطه نظر ظاهر معیار بزرگی و کوچکی اعمال درنظر گرفتاران در چاه طبیعت همان بزرگی و کوچکی عمل است، نماز خواندن فراوان، روزه گرفتن بسیار، تظاهر بورع و تقوی نمودن، حالت خضوع و فروتنی به خود بستن، نرم و آرام

ولایت تکوینی امام درس نهم

سخن گفتن بسیار مطلوب، وغیر آن نامطلوب، ولی در عواله معنی وملکوت مطلب کاملا به عکس خواهد بود، در آنجا ظاهر اعمال از نقطهٔ نظر به بررگی و کوچکی ابداً مورد نظر نیست.

آنچه معیار و میزان مطلوبیت و مرغوبیت است همان نیّت و اخلاص و روحی است که عمل دارا بوده است؛ در آنجا اعمال مختفی و ملکوت و باطن اعمال ظهور دارد، در اینجا ظاهر معلوم و باطن مخفی میباشد مانند عالم خواب و عالم بیداری.

در عالم بیداری آنچه مشهود است و محسوس، به کلی در عالم خواب از بین می رود، و شخص که سر بر بسترخواب می گذاردتمام ظهورات و آثارعالم بیداری و خصوصیّات و کیفیّات این عالم را به کلی محو و نابود می بیند، مثل آن که اصلاً در تمام مدّت عمرش چنین عالمی را ندیده است، و چون بیدار می شود، و این عالم، خود را بر او عرضه می کند تمام خصوصیّات عالم خواب را اعتباری پنداشته، و مثل آن که اصلاً در آن عالم نرفته است.

تا هنگامی که انسان به عالم ملکوت راه پیدا نکرده است غیر از مظاهر این عالم طبیعت و کالبد و پیکرهٔ ظاهر اعمال چیزی ادراک نمی کند، ولی چون به واسطهٔ مرگ طبیعی یا غیرآن اتصال با عوالم ملکوت پیدا می کند، در آنوقت حقیقت و واقعیّتهای اعمال بر او طلوع نموده، و سروکارش دیگر با آنها خواهد بود، عالم شهادت دستخوش نسیان واقع شده و ظهورات نیّتها و واقعیّتها یک عالم نوین را با هزاران برابر آثاری قویتر از عالم حس بر انسان عرضه میدارند.

انسان در دنیا بوسیلهٔ نفس، و صفات آن، و استخدام افعال راهی را در معنی طیّ می کند؛ و چون بازگشت نفوس به سوی معنای صراط خداست، این راه در ملکوت و نفس انسان نیز به سوی خدا خواهد بود.

افراد بنی آدم در پیمودن این راه برحسب اختلاف قوای معنوی متفاوتند؛ بعضی راه آنان بسیار مستقیم و بعضی کم و بیش منحرف و برخی کاملا درجادهٔ انحراف در حرکت هستند.

چون انسان از اول عمر خود تا آخرین لحظه حیات، حالات متفاوتی دارد و ملکات روحیّه و نفسیّه او از حالات مختلفه، که نتیجه اعمال متفاوتـه است حاصل می شود، دائماً از حالی به حال دیگر منتقل می شود، تا آن که اگر کاملا حالاتش پسندیده وممدوح باشد، و فعلش صالح و نیّتش تقریب به خدا بوده اخلاص درعمل نماید، دائماً ازحالی به حالی و از کمالی به کمالی انتقال یافته واز مقربین درگاه او شده، و از سابقین می گردد، چنانچه لطف وعنایت خدا دست او را گیرد از کُمّلین خواهد شد.

و اگر از متوسطین باشد، یعنی نتواند یک باره غیر خدا را فراموش کند، بلکه گاهگاهی نفس امّاره و شهوت بر او غالب آمده، و سیراو را متوقّف یا احیاناً کمی به عقب حرکت دهد ، ولی غالباً فعلش و گفتارش صالح و نیّتش خالص باشد از اصحاب یمین خواهد بود .

و اگرنفس امّاره همیشه رهبر او باشد، و تمام سیر او در خلاف وصول به مراحل کمال انسانی صورت گیرد، از اشقیاء و از اصحاب شمال می گردد.

و این اختلاف راههائی کـه مردم دارنـد موجب اختلاف ملکـوت آنـها میگردد ، لذا بعضی راه را به سرعت طی میکنند، و بعضی بـه بطـوء، و بعضـی بـا نهایت مشقت و گرفتاری .

این ملکوت در قیامت ظهور مینماید و آنجا که عالم حقیقت است، مردم در درجات متفاوتی واقعند، جهنمی که افروخته میشود، ظهوروبروز عوالم شهوت، و غضب، و استکبار، و شخصیت طلبی، و اعراض از خدا، انغمار در معاصی است، که به عبارت قرآن از او به حیات دنیا تعبیر می شود.

بنابراین جهنّم ملکوت دنیاست، و صراطی که بر روی آن کشیده می شود راهی است که انسان باید در نفس خود طی کند، تا به مقصود که خداست نائل گردد، وچون این راه را انسان دردنیا طی می کند، لذا این صراط نیز برروی جهنّم قرار می گیرد، و چون هر کس حتماً باید با مجاهدهٔ نفس (در دنیا) با شهوات، برمقصود فائز آید لذا عبور از جهنّم برای تمام افرادحتّی انبیاء واولیای خدا ضروری است.

وقتيكه آية كريمه نازل شد: وَ إِنْ مِنــُكُمْ اِلاَّ واردُهـا كـانَ علَـى رَبــِّكَ حَتْمـاً مَقْضِيّاً ثُمَّ نـُنَجّى الَّذينَ اتــَقَوْا وَنــَذَرُ الظّالِميـنَ فيها جَثّياً . از رسول خدا سئوال كردند:

١ سورهٔ مريم: ١٩ آيهٔ ٧١.

ولایت تکوینی امام

شما هم وارد جهنم می شوید؟ فرمود بلی ولکن ما مانند بـرق خـاطف از آن عبـور خواهیم نمود.

بنابراین چون همه در دنیا آمدهاند، و همه نیز در نفسس خود راهی به خدا داشتهاند، لذا باید همه در جهنم وارد شده، و همه باید از صراط عبور کنند.

آن کسانی که دل به دنیا ندادند، و عقل خود را منکوب ننمودند، و لحظهای غیرخدا نیرستیدند، مانند برق خاطف از روی جهنم که صراط است عبور میکنند؛ بقیّه افراد به حسب اختلاف حالشان در اخلاص، سرعت آنها متفاوت است؛ بعضی بسیار کند و بطئی حرکت میکنند، و بعضی که از زمرهٔ اشقیاء بوده، و راه آنها کاملا منحرف بوده از صراط غلطیده و در آتش میافتند.

از عبدالله بن مسعود روایت است که رسول خدا گر فرمودند: یَردُ النّاسُ النّارَ، ثُمَّ یَصْدُرونَ بِاَعْمَالِهِمْ، فَاَوَّلَهُمْ کَلَمْحِ الْبَرقِ، ثُمَّ کَمَرِّ الرّبِحِ، ثُمَّ کَحَضْرِ الْفَرَسِ، ثُمَّ کَالرَّاکِبَ، ثُمَّ کَشَدِ الرَّجُلُ ثُمَّ کَمَشْیهِ. مردم همه در آتش داخل میشوند و پس از آن به واسطهٔ اعمالشان از آن خارج می گردند، اولین کسی که خارج می شود مثل سرعت برقزدن بیرون می آیدو پس از آن مثل وزیدن باد،وپس از آن مثل سخصی که از آن مثل شخصی که درود و پس از آن مثل کسی که راه می رود.

و از تفسیر قمی از حضرت صادق النیسی روایتست که: اَلصِّراطا اَدَق مِنْ مِنْ الشَّعْر و اَحَدُّ مِنَ السَّیْفِ، فَمِنْهُمْ مَنْ یَمُرُّ عَلَیْه مِثْلَ الْبَرْقِ، وَ مِنْهُمْ مَنْ یَمُرُّ عَلَیْهِ مِثْلَ الْبَرْقِ، وَ مِنْهُمْ مَنْ یَمُرُّ عَلَیْهِ مِثْلَ الشَّعْر و اَخَدُ مِنْ السَّیْفِ، فَمِنْ یَمُرُّ عَلَیْهِ مَنْ یَمُرُ عَلَیْهِ مَنْ یَمُر عَلَیْهِ مَنْ یَمُر عَلَیْهِ مَنْ یَمُر عَلَیْهِ مَنْ یَمُر عَلیهِ مَنْ یَمُر عَلیهِ مَنْ یَمُر عَلیه مِنْ الله مِن الله مَنْ یَمُ مَنْ یَمُر الله مِن الله مَنْ مَنْ مَنْ شخص پیاده، و گروهی مثل افرادی که بــه چهاردست دویدن اسب، و جماعتی مثل شخص پیاده، و گروهی مثل افرادی که بــه چهاردست ویا به روی زمین راه می روند، و دسته ای در آتش آویزان شده و بدین قسم عبور می کنند پس آتش مقداری از آنها را در خود می گیرد، ومقداری را رها می کند.

۱\_ تفسير صافي ج ۱ ص ٥٥.

 $<sup>^{-7}</sup>$  عسير مجمع البيان ج  $^{-7}$  ص  $^{-7}$ 

بنابراین معنی صراط، عبور از ملکات، و اخلاق رذیله و صفات ناستوده است، هرکه اصلاً آلوده نشد چون برق خاطف عبور کند، واگر فی الجمله آلوده شد چون شخصی اسب سوار و همچنین تا آنکه بسیار آلوده گردد در جهنم به صراط آویزان شده، و آتش او را فراگیرد.

امام السلام برنفس وملکوت انسان دارد، در قیامت نیزکه ظهور صفات و ملکات است، سیطره برنفس وملکوت انسان دارد، در قیامت نیزکه ظهور صفات و ملکات است، سرعت و بُطئ حرکت انسان را ازصراط معیّن فرموده، وطبق سرعت وبطئی که در حرکت به سوی خدا در دنیا داشته است ، به همان میزان إجازهٔ سرعت، یا عدم سرعت حرکت اورا از صراط می دهد، وبه افرادی که اتصال با مقام معنی وولایت نداشته، و روح شرف و فضیلت انسانیّت را در وجود خود معدوم نمودهاند، اجازه حرکت نداده و به جهنم امر می کند آنان را در خود فروگیرد.

چون امام در دنیا بر ملکوت مؤمنین و غیرمؤمنین احاطه دارد،درآنجانیز برفراز محلی بلند ومکانی رفیع، که بر بهشت و جهنم مستولی است قرار میگیرد،ومکان و منزلت هریک از افراد نیک را در بهشت معیّن و منزل ومکان هرشخص فاسق و منحرف را در دوزخ تعیین میکند.

آن مقام والا در قرآن مجيد تعبير به اعراف شده است. و بَيْنَهُما حِجابٌ و عَلَى الأعرافِ رِجالٌ يَعْرفونَ كُلاَّ بسيماهُمْ. ا

اعراف در لغت دو معنی دارد یکی قسمت بالای حجاب و پرده را گویند، و دیگری قسمت بالای کوه و تل را گویند، و هر دو معنی در اینجا مناسب است؛ یعنی حجابی بین بهشتیها و جهنمیها واقع می شود، در بالاترین نقطه از آن حجاب امام قرار می گیرد؛ چون در دنیا او در عالی ترین نقطه از حالات روحی و معنوی قرار گرفته بود، و از آنجا به تمام چهرهها وسیماهای امت خود نگریسته، و حالات روحی و ملکوت آنان راازسیماهایشان مشاهده می کند؛ همانطور که دردنیا بر ملکوت آنها احاطه داشت ، و آنها را از راه ملکوت به واقعیّت و مقصد آنها سیر

١\_ سوره اعراف: ٧ \_ آية ٤٦ .

ولايت تكويني امام

میداد؛ آنجا نیز طبق همین واقعیّت و ملکوت آنها را در نقاط مختلف بهشت، یــا در در کات متفاوت دوزخ قرار میدهد.

بنابر آنچه ذکر شد اوّلاًحقیقت ظهور جهنم و ثانیاً حقیقت صراط و ثالثاً مقام اعراف در امام و رابطهٔ کیفیّت ادخال جهنّمی های در جهنّم به دستور امام و سر ّآن واضح شد بحمدالله و قوته.

حال می گوئیم که روایاتی که در این باره راجع به امیرالمؤمنین النای از طریق شیعه وارد شده است، بسیار زیاد است، ولیکن ما برای آنکه معلوم شود این مطالب مسلم و در نزد اهل تسنن نیزجای تردید نیست، بنابرآن گذاشتیم که فضائل آن حضرت را غالباً از کتب آنها نقل نمائیم.

ابن سمّان می گوید که ابوبکر به حضرت امیرالمؤمنین التَّلِیّا گفت: از پیغمبرخدا شنیدم که هیچکس نمی تواند از صراط عبورکند مگرکسی که علی برای او اجازهٔ عبور نوشته باشد.

و سپس ابن حجر كه اين حديث را از سنن دار قطني نقل كرده است، مى گويد كه : إِنَّ عَلِيًّا عَلَيْهِ السَّلامُ قالَ لِلسَّتَّةِ الَّذِينَ جَعَلَ عُمرُ الْأَمْرَ شورَى بَيْنَهِمُ مُ كَلاماً طَويلاً مِن مُحمْل بَهِ السَّلامُ قالَ لِلسَّتَّةِ اللَّذِينَ جَعَلَ عُمرُ الْأَمْرَ شورَى بَيْنَهِمُ مُكَلاماً طَويلاً مِن مُحمْل بَهِ : أُنسْشِدِكُم الله هَل فيكُم أَحَدُ قالَ لَهُ رَسولُ الله كَلاماً طَويلاً مِن مُحمْل بَهِ : أُنسَت قسيمُ الْجَنتَةِ وَ النتَّارِ يَوْمَ الْقيامَةِ غَيْرى ؟ قالوا اللهم لا ، وَ مَعناهُ ما رواه عنتره عن الرّضا السَّكِيل انه عَلَي قال لَه : اَنْت قسيمُ الْجَنَّةِ وَ النّارِ في يَوْم الْقيامَةِ تَقُولُ لِلنّارِ هَذَا لِي وَ هَذَا لَى .

ابن حجر برای تأیید روایتی که از ابوبکر نقل کرده کلام امیرالمؤمنین را در شوری شاهد آورده و کلام حضرت رضا الگیالی را به عنتره ، مفسّر و مبیّن کلام امیرالمؤمنین الگیالی قرار داده است.

و نیز محب طبری شافعی عین روایت را بدین مضمون ازقیس بن ابی حازم

١\_ الصواعق المحرقه چاپ مصر ص٧٨.

نقل مىكند:

عن قيس ابن ابى حازم قال: اِلْتَقَى ابوبكروَعَلِى "بَنُ ابيطالِب رضى الله عنهما، فَتَبَسَّمَ ابوبكرْ فى وَجْهِ عَلِى فقالَ لَهُ مالَّكَ تَبَسَّمْتَ ؟ قالَ : سَّمِعْتُ رَسولَ الله عَلَى يَقُولُ : لاَ يَجُوزُ أَحَدُ الصِّراطَ الاَّ مَن كَتَبَ لَهُ عَلِى الْجوازَ، اخرجه ابن السمّان فى كتاب الموافقة . الله عَلَى الله عَلَى الله الموافقة . الله عَلَى الله عَلَيْ الله عَلَى اله عَلَى الله عَلَى الله

می گوید که قیس بن ابی حازم گفت: برخورد کردند با یکدیگر ابوبکر و علی بن ابیطالب ؛ در این حال ابوبکر در چهرهٔ علی تبسّمی نمود، حضرت فرمود چرا تبسّم نمودی ؟

گفت : از رسول خدا شنیدم که میفرمود : کسی از صراط عبور نمیکند مگر آنکه علی پروانه خروج برای او بنویسد .

و نیز عین این روایت را از ابوبکر ، موّفق بن احمدخوارزمی در کتاب مناقب خود نقل میکند. ۲

علاّمه میرزا نجم الدین شریف عسگری در کتاب «مقام الامام امیرالمؤمنین عندالخلفاء»، در ص ٥ گوید: این حدیث را از ابوبکر بسیاری از بزرگان در کتب خود نقل کردهاند:

۱\_ ابراهیم بن محمد حموینی شافعی در «فرائد السبطین» ج۱ الباب الرابع والخمسین.

۲\_ محب طبری شافعی ایضاً در کتاب دیگر خود به نام «الریّاض النّضره فی فضائل العترة» (ج ۲ ص۱۷۷و ۷۷۷و ص۲٤۶)، و او گفته است که حاکمی در اربعین خود این حدیث را روایت کرده است.

٣ ابن أبى عدسه در تاريخ خود به اين لفظ آورده است كه قبال ابوبكر لعلى : سَمِعْتُ رَسُولَ الله عَلَيْ يَقُولُ : لاَ يَجُوزُ أَحَدُ الصِّراطَ الله مَنْ كَتَبْتَ لَهُ اللَّهِ اللَّهِ عَلَيْ يَقُولُ : لاَ يَجُوزُ أَحَدُ الصِّراطَ اللَّا مَنْ كَتَبْتَ لَهُ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهُ اللَّالَّ اللَّهُ اللَّهُ اللَّالَةُ اللَّاللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ

٤ شيخ سليمان حنفي قنوزي در « ينابيع المودة» ص٨٦ و ص١١٢ .

۵ ابن مغازلی شافعی در کتاب «مناقب» خود آورده است همچنانکه در

١\_ ذخائر العقبي ص ٧١.

۲\_ مناقب خوارزمی ص ۲۲۲ .

«غاية المرام» أورده است.

- تعالى عباس عباس عباس ۱۲۱ عن ابن عباس .

۷\_ قاضی عیاض در «شفاء».

۸ ـ علامه سيد ابوبكر ابن شهاب الدين العـوى الحسينى الشافعى در كتـاب «رشفة الصّادى من بحور فضائل بنى الهادى».

٩\_ قرشى در «شمس الاخبار».

·١- علامه شيخ عبدالله شبراوي شافعي در «الاتحاف بحب الاشراف».

۱۱\_ «اسعاف الراغبيـن» ؛ سپـس گويـد: ايـن حديـث را جماعتي ديگـر از صحابه غير ابوبكر، مانند ابن عباس و ابن مسعود روايت كردهاند .

البته از این افراد نامبرده شده، حموینی و محب طبری و ابن ابی عدسه و سلیمان قندوزی حدیث را تخریج و بقیّه فقط درکتاب خود روایت کردهاند .'

لیکن چون به «ینابیع المودة» مراجعه شد در ص۱۱۲و ۱۹ این حدیث را از ابوبکر روایت نمی کند امّا درصفحه ۱۱۲ این حدیث را به امیرالمؤمنین، و عبدالله بن مسعود، وانس بن مالک، وابی سعید الخدری نسبت می دهد، و می گوید: الحموینی بسنده عن مالک بن انس عن جعفر الصادق عن آبائه عن علی بن ابیطالب رضی الله عنهم عن النبی و آلاخرین یَوْم الْقیامَة نصب الصّراط عَلَی جَهَنّم لَمْ یَجُزْعَنْها اَحدُ الاّ مَنْ کانت مَعَهُ بَراة بولایة عَلِی بْن ابیطالِب. چون خداوند، اولین و آخرین را در روز قیامت جمع کند؛ صراط را برروی جهنم نصب می کنند، وهیچکس نمی تواند از روی آن عبور کند مگر کسیکه در دستش پروانهٔ عبور بولایت امیرالمؤمنین علی بن ابیطالب باشد.

ايضاً اخرج هذا الحديث موفق بن احمد بسنده عن الحسن البصرى عن ابن مسعود .

ايضاً اخرجه موفق بسنده عن مجاهد عن ابن عباس رضى الله عنهما .

ايضاً ابن المغازلي اخرج هذا الحديث بسنده عن مجاهد ، عـن ابـن عبـاس و عن طاووس عن ابنعباس.

١\_ مقام الامام اميرالمؤمنين ص٦.

ايضاً بسنده عن انس بن مالك و بسنده عن ابي سعيد الخدري رضى الله عنهم.

و اما در صفحه ۸٦ و همچنین در ص۱۱۳ از ابن مسعود بمتن دیگری از موفق بن احمد با اسناد خود از حسن بصری از ابن مسعود روایت کرده است که:

قال: قال رسول الله على إذا كان يَوْم الْقيامَة يَقْعُدُ عَلِي عَلَى الْفَرْدُوسِ وَ هُوَ جَبَلٌ قَدْ عَلاَ عَلَى الْجَنّة وَ فَوْقَهُ عَرْشُ رَبّ الْعالَمين، وَ مِنْ سَفْحِهِ الْفِرْدُوسِ وَ هُوَ جَبَلٌ قَدْ عَلاَ عَلَى الْجَنّة وَ فَوْقَهُ عَرْشُ رَبّ الْعالَمين، وَ مِنْ سَفْحِهِ تَنْفُجَرُ اَنْهارُ الْجَنّة، وَ تَتَفرّقُ فِى الْجَنان، وَ عَلى جالِسٌ عَلَى كُرْسى مِنْ نور، يَجْرى بَيْنَ يَدْيهِ التّسْنيم، لاَ يَجوزُ اَحَدُ الصِّراطَ الاَّ وَ مَعَهُ سَنَدَدٌ بولاَية عَلى وَ ولاَية الله بَيْتِهِ فَيُدْخِلُ مُحبيّهِ الْبَنّة وَ مُبْغضيهِ النّار. ابن مسعود گفته است كه: رسول خدا عَلَى فرموده است: چون روز قيامت فرا رسد، على در فردوس مىنشيند، و فردوس كوهى است كه بر تمام بهشت برترى و تفوق دارد، و بالاتر از او عرش پروردگار جهانيان است، و از دامنه اين كوه نهرهاى بهشت جارى است و در ميان بهشتها پخش مى شود.

على بر روى يک کرسى از نور نشسته، و چشمهٔ تسنيم در مقابل او جارى است و هيچکس از صراط عبور نمى کند مگر آنکه با اوسندى نسبت بولايت على و ولايت اهل بيتش بوده باشد.

على دوستان خود را به بهشت و دشمنان خود را به جهنّم داخل ميكند .

و نیز این کیفیت از مضمون روایت را خوارزمی درمقتل خود طبع نجے ج۲ ص ۳۹ نقل میکند .

باری این حدیث مقام امیرالمؤمنین الگیلاً را در اعراف بیان میکند، که در آخرین درجات فَرق که از آنجا عالم کثرت شروع می شود، یعنی در حقیقت ولایت که حجاب اقرب است قرار دارد؛ و از دامنه اعراف، تسنیم که نهری است در بهشت جاری است.

این نهر از ولایت سرچشمه گرفته، و فروعاتش در قلوب شیعیان جاری و ساری، و در آن عالم ظهور ملکوت، در بهشتهای آنان جاری می شود، وامیرالمؤمنین که حقیقت ولایت است به حسب میزان جریان تسنیم، مقامات بهشتیها را معیّن نموده، از صراط عبور و به منازل خود می رسند؛ و آنهائی که از ولایت بهره ندارند

ولایت تکوینی امام درس نهم

جایگاه آنان را در دوزخ معیّن میفرماید .

ابن شهرآشوب گوید: ابن عباس و انسس از پیغمبر اکرم حدیث نمودهاند که: قال: اِذا کَانَ یَوْمَ الْقیامَةِ ، وَ نُصِبَ الصِّراطَ عَلی جَهَنَّم، لَمْ یَجُزْ عَلَیْهِ اَحَدُ الله که: قال: اِذا کَانَ یَوْمَ الْقیامَةِ ، وَ نُصِبَ الصِّراطَ عَلی جَهَنَّم، لَمْ یَجُزْ عَلَیْهِ اَحَدُ الله مَنْ مَعَهُ جَوَازُ فیه ولایة عَلی بْن ابیطالب، و ذلیك قولی قولی و قفوهم انهم ایست می مسئولون . رسول اکرم فرمودند: چون روز بازپسین برپا شود،وصراط برجهنم نصب گردد ، هیچکس از آن عبور نمی کند مگر کسیکه با او پروانهای باشد که در آن ولایت علی بن ابیطالب نوشته شده باشد، و اینست معنای گفتار خدایتعالی: و متوقف سازید آنها را چون باید سئوال شوند .

و نیز گوید که پدر من شهر آشوب با اسناد خود ازرسول الله روایت کرده است که : لِکُلِّ شَیْء جَوازٌ ، و جوازُ الصراطِ حُب عَلی بن ابیطالِب . از برای وصول بهرچیزی پروانهایست و پروانه عبور ازصراط محبّت علی بن ابیطالب است.

و نیز در تاریخ خطیب، لیت از مجاهد از طاووس از ابن عباس روایت می کند: قلت للنّبی: یا رسول الله! لِلنّاسِ جَواز؟ قال : نعَمْ ، قُلْت : وَما هُو ؟ قال : حُب عُلیّ بْنِ ابیطالِب " به پیغمبر عرض کردم: ای رسول خدا! برای مردم در روز قیامت جواز عبور است؟ فرمود: آری! عرض کردم: چیست آن جواز؟ فرمود: محبّت علی بن ابیطالب.

و در حديث وكيع قال ابوسعيد: يا رَسول الله مَا معْنى بَراةُ عَلِي مَا الله عَلَى الله على اله على الله على اله على الله على ا

و پیغمبر اکرم از جبرائیل سئوال نمود: کَیْسفَ تَجسوزُ اُمَّتَی اَلصِّراط، فَمَضَی وَ عَاد، و قال: إن ّالله تَعالَی یَقْر َ نُك السّلامُ و یقول: إنه تَجوزُ الصّراط بنوری و عَلِی بن ابیطالِب یَجوزُ الصِّراط بنورك، و اُمّته ک تسجوزُ الصِّراط بنور عَلِی بنورک و اُمّته ک تسجوزُ الصِّراط بنور عَلِی بنورک و اُمّته ک مِن نورک مِن نور الله و چگونه اُمّته ک مِن نور الله و چگونه امّت من از صواط می گذرد؟ جبرائیل رفت و برگشت و گفت: خداوند تعالی

١ تا ٥ - مناقب ابن شهر آشوب ج١ ص٣٤٦ طبع سنگي.

بر تو سلام می رساند و می گوید: تو از صراط به نور من عبور می کنی! و علی بن ابیطالب از صراط به نور تو عبور می کند، وامّت توازصراط به نورعلی عبور می کنند! پس نور امّت تو از نور علی است، و نور علی از نور توست، و نور تو از نورخداست. و در خبر است که، و هُو الصِّراطُ الّذی یَقِفُ عَلی یَمینه رسولُ الله، و عَلی شِمالِه اَمیرالمُؤمنین و یَاتیهما النّداء مِن الله القیا فی جَهنسم کُل جَبّار عنید. و آن صراطی است که در طرف راستش رسول خدا می ایستد و در طرف چپش امیرالمؤمنین، و به آن دو از طرف خداوند ندا می رسد؛ بیفکنید در جهنم هر شخص جبّار و معاندی را!

وحسن بصری از عبدالله، از حضرت رسول الله، درخبری دیگر روایت کرده است که: و َهُو َ جالِسٌ عَلی کُرْسِیِ مِنْ نور یَعْنی عَلِیّاً، یَجْری بَیْن یَدیْه التّسْنیم، لا یَجوز الصِّراط الا و مَعَه براه بولایته و ولایة اهل بَیْتِه یُشرف عَلی الْجَنّة و یُدْخِل مُحِبّیهِ الْجَنّة و مبغضیه النار. اعلی بن ابیطالب در روی یک کرسی از نور می نشیند، وچشمهٔ تسنیم در مقابلش جاری است و هیچکس نمی تواند از صراط عبور کند مگر آنکه با او پروانه عبور به ولایت او وولایت اهل بیتش بوده باشد، علی بن ابیطالب بر تمام بهشت اشراف دارد، و محبّان خود را به بهشت، و مبغضان خود را به جهنم می اندازد.

و چقدر خوب شاعر اهل بیت سید اسمعیل بن محمد حِمْیَری گوید:

ا قولُ على لحارث عجب ً ٢ يا حار هم نان من يمن يمن يرنى ٣ يعرفنى طر فه و اعرفه ٤ و انست عنسد الصراط ٥ اسقيك من بارد على ظماء ٢ وقول للنار حين توقف للعسر

كُم ثُمَّ أُعجوبُاتً لَا لَهُ حَمَلاً مِنْ مُؤْمِنِ أُوْ مُنافِق قَبَلاً بِعِينْهِ وَ السَّمِهِ وَ مَا فَعَلا بِعِينْهِ وَ السَّمِهِ وَ مَا فَعَلا فَكَلا تَخفَ عَثْرُةً و لا زَللاً تَخلُهُ فِي النَّحَلاَوَةِ الْعَسَلا ضَ عَلَى جسرها ذَرى الرَّجِلُا

۱ و ۲ ـ مناقب ج۱ ص ۳٤٦.

٣ـ رَأَيْتُهُ قُبُلاً و قَبَلاً و قُبَلاً و قَبيلاً و قَبَلِياً : اى عَياتاً و مُقابلَةً.

٧- ذَريه فَلا تَقْرَبيهِ إِنَّ لَـهُ حَبلاً بِحَبل النُوحْي متصلاً
 ٨- هذا لننا شيعةً و شيعتئنا أعطانى الله فيهم الأملا المناهية و شيعتئنا الله فيهم الأملا المناهية و شيعتئنا المناهية و شيعته و شي

۱\_ گفتار علّی بن ابیطالب به حارث همدانی بسیار عجیب است، چون آن گفتار چه بسیار از عجائب و غرائب را در برداشته است:

۲\_ ای حارث همدانی هرکس بمیرد، مرا خواهد دید، چه از مردمان مؤمن باشد و چه از مردمان منافق دوبین و خودپسند .

۳ ـ آن متوفى مرا با چشمان خودمى شناسد، ومن اورا نيز بــه اســم و رســم، و به شخصيّت و كردارش مى شناسم .

٤ ـ و تو در هنگام عبور از صراط مرا می شناسی! پس از هیچ خطا و لغزش مهراس.

٥ ـ من درآن حالت آشفتگی وحرارت وتشنگی، چنان آب سردخوشگواری ! به تو خواهم داد، که از شدّت شیرینی و حلاوت، آن را به منزلهٔ عَسَل بینداری!

٦ـدرآن وقتیکه تورا بر روی جسر وپل جهنّم برای عَــرض نگـاه میدارنــد و متوقّف میکنند، من به آتش میگویم: این مرد را واگذار ، و رها کن!

۷ ـ او را واگذار! و به او نزدیک مشو! چـون برای او ریسمانی است کـه بـه ریسمان و َحْی اتّصال داشته و ارتباط دارد.

۸ ـ این مرد از شیعیان ماست و خداوند دربارهٔ شیعیان ما بــه مــن وعـده داده است که آرزوهای آنان را برآورده کند.

این کلام را حضرت به حارث هَمْدانی فرمودند.

۱- دیوان حمیری ص ۳۲۵ و اصل آنرااز اعیان الشیعه ج ۲۱ :۲۱۳ و کشف الغمة ۱۲۵ و مناقب ج۳:۳۳ و شرح نهج البلاغه ج ۱۹۹/۱ آورده است.

مَعَ مَنْ اَحْبَبْتَ وَلَكَ مَا اكْتَسَبْتُ الشيخ طوسى در «امالى» خود بدنبال گفتار اميرالمؤمنين بحارث همدانى روايت كرده است كه آنحضرت بحارث نيز فرمودهاند: رسول خدا فرمود: چون روز قيامت بر پا شود من دست بدامان آن پروردگارى كه صاحب عرش است مىزنم، و تو اى على، دست بدامان من مىزنى، و اولاد وذريّة تو دست بدامان تو مىزنند، وشيعيان شما دست بدامانهاى شما مىزنند.

پس در این حال خدا با پیغمبرش چکار خواهد کرد؟ و پیغمبرش بـا وصیّـش چکار خواهد کرد؟ تا آنکه می فرماید:

ای حارث! آنچه برای تو گفتم بگیر، و در دل بسپار؛ اندکی بود از بسیار ای حارث! تو با محبوب خودت هرچه هست معیّت داری، وازبرای توست آنچه را که کسب می کنی! حارث هَمْدانی (بسکون میم) و اقوام او که همه از قبیله همدان که قبیله ایست در یمن بودهاند، در یوم صِفین بسیار مجاهده نموده، و از دین خدا و امامشان حمایت کردند، و بمشکلات سختی مواجه شدند، بطوریکه امیرالمؤمنین النگیا دربارهٔ آنها فرمود:

و نيز سيد حميرى گويد: وَلَدَى الصِّراطِ تَرى عَليَّا و اَقْفِاً اَللَهُ اَعْطَى ذَا عَلينَّا كُلُلَّهُ

لَقُلْتُ لِهَدانَ ادْخُلَى بِسَلاَمٍ لَا هُرِ اللهَ اللهَ اللهُ ا

يد عو اليه وليد ه ألمنصورا و عطاء ربتى لم يكن محظورا

۱\_ تعلیقه دیوان حمیری ص۳۲٦ .

۲\_ تعلیقه دیوان حمیری ص۳۲۷.

٣ ديوان سيّد ص٢١٢ و اصل او را از عن عيانالشيعه و المناقب آورده است.

درسدهم لُزوم امام زنده براى تمتُّع دلها

## درس دهم بسم الله الرّحمن الرّحيم

و صلى الله على محمد و آله الطاهرين ولعنة الله على اعدائهم اجمعين من الآن الى قيام يوم الدين ولاحول ولاقوة الأ بالله العلى العظيم.

قال الله الحكيم في كتابه الكريم:

وَ جَعَلْناهُمْ أَنَمَّةً يَهْدونَ بِأَمْرِنَا وَا وَحْمَيْنَا إِلَيْهِمْ فِعْلَ الْخَيْراتِ وَ إِقَامَ الصّلواةِ وَ ايتاء الزَّكواةِ وَ كانوُا لَنا عابدينَ \

> اصل عليّت ومعلوليّت

تمام موجوداتیکه در این عالم مشاهده می شود، هریک دارای اصل و علّتی است که در پیدایش خود مستند بدان است، و نیز تغییرات و تبدیلاتی که در آنها واقع می شود مستند بعللی است.

اگر سنگی را به شیشهای زنیم می شکند ، و اگر در جوئی آب جاری کنیم، تا جائیکه امکان دارد آب جاری می شود ، و نقاط متّصل بخود را مرطوب و حتّی در خُلل و فرج کوهها هر جا که مجال برای جریان داشته باشد جاری می شود .

این یک اصل کلّی در پیدایش و تغییراتی است که در موجودات عالم مشهود

است.

١\_ سورة انبياء : ٢١\_ آية ٧٣

تأثیر مجالست در انسان

اخلاق و ملکات و عقائد و روحیهٔ افراد بنی آدم نیز از این اصل کلی خارج نیست ، بتجربه ثابت است که معاشرت با نیکان بر روی انسان اثر می گذارد ؛ ومعاشرت با بدان نیز مؤثر است ؛

چه بسا شخص پاک فطرت و نیک کرداری که در اثر برخورد با رفیق نا اهل ، کمکم و رفته رفته آن صفای باطن خود را از دست داده ، دلش تاریک ، و روحش خفه گردیده است ؛ و بالعکس شخص زشت کرداری در اثر برخورد با صاحب دلی ، تغییر روش داده ، و کمکم نیّت و بتبع آن افعالش صالح ، و نیکو شده است .

لـــذا در تعــالیم اســـلام بســـیار وارد اســت کــه انســان خــوب است با نیکان صحبت داشته باشد ، و از انس و دلبستگی با اشرار خــودداری کنـد ، حتّی مجالست یک جلسه در انسان مؤثّر است ، خواه به سکوت بگذرد ، و خواه بـه مذاکره ، چون تاثیر ارواح در یکدگر محتاج بـه مذاکره نیسـت ، دو روحـی کـه بـا یکدیگر انس و ملایمت دارند هر یک به روی دیگری اثر میگذارد .

انسان برای آنکه اخلاق و صفات او به اخلاق و صفات انسانی کامل درآید، باید دل و روحیهٔ خود را به اصل وعلّت اخلاق وصفات نیک آشنا کند، تا در اثر برخورد، آن محامد در انسان اثر بگذارد، باید کانون دل خود را به منبع علم و معرفت و حیات متّصل کند، تا از آن نیز بقدر سِعِه واستعداد در او علم و معرفت و حیاتی حاصل گردد.

همانطور که در لوله کشی آب شهرها یک منبع عظیم موجود و بخانههای بسیار ، طبق ظروف و استعدادات ، آب داده می شود ، همینطور علّت و منبع حیات و معرفت باید بوسیلهٔ تسلیم و پیروی و خضوع دلها بقدر سعه و ظرفیّت آنها ، آنها را اشباع و سیراب نماید .

و برای این موضوع دو امر ضرورت دارد ، یکی وجود آن اصل و علّت، یعنی مبدء افاضهٔ علم وحیات، ودیگری تسلیم وتلقّی وخضوع، تا آن علّت بتواندکار خود را بنماید ، چون تسلیم برای تلقّی علم و معارف حکم شروط را داشته و از مقد مات مُعِدّه محسوب می گردد .

قلب امام کانون افاضهٔ علوم است

مبدأ افاضهٔ علم، قلب امام است، كه بواسطهٔ سيطره بر ملكوت موجودات، بهر موجود بقدر استعداد افاضه مي كند وَجَعَلْنَاهُمْ أَئِمَّةً يَهْدونَ بأَمْرِنَا (

هدایت به امر خدا ، همان رهبری افراد بشر است ، از راه ملکوت و نفوس آنها .

فلذا همیشه باید در عالم امام زنده باشد و از آیه یو م ندعوا کل اناس بامامهم می استفاده کردیم که امام در هر زمان موجود است ، و بوسیلهٔ آن یکیک از افراد بشر خوانده می شوند، واین یک اصل مسلم و صحیحی است که درمیان جمیع ادیان و مذاهب عالم، مذهب اسلام در روی آن اتکاء دارد، و تعیین امام بر جامعه را از طرف خدا می داند، و اورا صاحب قلب و محیط بر ملکوت و معصوم از خطا و گناه معرفی می کند، و شیعه که براساس تعالیم اسلام از این موضوع بهرمند است، روش خود را بر واقع و حقیقت دستورات اسلام قرار داده، و اهل تسنن که این موضوع را مراعات نمی کنند دستشان از منبع حیات و علم کوتاه، و همانطور که سابقاً اشاره شد از اسلام بالمعنی الحقیقی بی بهره اند .

و روی همین اصل است که بعد از رسول خدا نیاز به امام زنده است، که وجود مقد س امیرالمؤمنین الگی باشد، این برای آن است که توسط آن قلب زنده و بیدار که در عالم جمع واقعست، افراد بنی آدم به بهرهٔ حیات و علوم خود می رسند، و الا اگر مجرد عمل کافی بود با ندای کَفَانًا کِتَابُ اللهِ هر کس در زاویهٔ نفس، و بیغولهٔ تاریکِ آن می خزید، و تا آخر عمر قدمی از نَفْس و هوای آن فراتر نمی گذارد.

چون القا كنندهٔ معارف قرآن به قلب انسان ، امام است ، و بدون آن انسان نابینای متهوس به شهوات و منغمر در لذّات ، آیات قرآن را وسیلهای بسرای رسیدن به منویّات خود تفسیر و تأویل می كند، و بنابراین هر چه عمل كند از دائرهٔ امیال نفسانیّه او خارج نیست ، و چنین قرآنی بدون روح زنده و دراک امام ، لا یَزید مِن الله إلا بُعْداً .

١\_ سورة انبياء : ٢١\_ آية ٧٣.

٢\_ سورة اسراء : ١٧\_ آية ٧١.

شیعه اساس تعلیم اسلام را بر امامت میداند

شیعه می گوید اساس تعالیم اسلام براساس امامت است. در زمان رسول الله خود آن حضرت امام بوده اند، و توسط آن قلب بیدار که در منبع علوم فَاوْحَی اِلی عَبْدِهِ مَا اَوْحَی قرار گرفته، به دلهای امّت افاضهٔ معارف می گردد، و بعد از آن

حضرت توسّط ائمّهٔ اطهار، یکی بعد از دیگری تاحضرت بقیّة اللهالاعظم عجّل الله تعالی فرجه الشّریف ، توسّط آن کانونهای حیات و معرفت ، هر قلبی به اندازهٔ سعهٔ خود اشباع می شود .

و اما موضوع دیگر تسلیم و خضوع و پیروی از امام است که قلب را مستعد و آمادهٔ تلقی و اخذ معارف و علوم می کند ، و ایسن خصوصیت در شیعه است، لذا دیده می شود که در شیعه صفت محبّت، و وفا وصفا، و انفاق، و ایثار و قضای حوائج بشر، و رقّت قلب، و عاطفه و نظایر آنها از صفات پسندیده به مقدار معتنابهی از عامّه بیشتر است، این بوسیلهٔ روح تسلیم وخضوع در مقابل معلّم بشریّت و مبدء تعلیم و تربیت است، خواه امام حضور داشته باشد و خواه غائب باشد، چون تاثیروتأثر ارواح نیاز بسیاری به حضورندارد،مادّه نیست که شرطتأثیرش در مادهٔ دیگر، قرب مکانی و مماسهٔ خارجی باشد، تأثیر فعلیّت نفس فعّال ، در استعدادات نفوس قابله است؛ وچون عالم ملکوت از زمان و مکان بیرون است، لذا در هر قلبی تأثیر فعلیّت آثار حیاتی امام را می توان یافت، امام اگر در مشرق عالم باشد و پیرو امام در مغرب، باز قلب پیرو استفادهٔ خود را می برد، همانطور که انسان در اثر محبّت به فرزند همیشه بیاد اوست، چه فرزندش در نزد او باشد، یا سفر کند، صورت فرزند در دل اوست، و همیشه با اوست، همینطور اگر جَلُوات امام در قلب مؤمن پیدا شود، هر جا باشد در اثر انعکاس آن صورت حقّه از آن معدن بیکران آب حیات برخوردار می شود.

لذا شیعه ولو درزمان غیبت، بعلّت توجّه کامل به مَصْدرِ خیرات و علـوم از آن کانون علم و معرفت بهرمند می شود، گر چه بدون تردید حضور امام اثرش بیشـتر و فوائدش بمقدار فراوانی زیادتر است، بخلاف غـیر شیعه کـه دل آنـها بـاین معـدن ارتباطی ندارد، نفس آنها در خود متحیّر و راهی بخارج از خود باز نمینماید.

١\_ سورة النّجم : ٥٣ \_ آية ١٠ .

شیعه دارای ملاطفت ورقّت وملایمت است

ابن ابى الحديد مى گويد: و بَقِى هَذَا الْخُلْقُ مُتَوارِثاً مُتَناقِلاً في مُحِبِّهِ و اَوْليائِهِ إِلَى الْآنَ كَما بَقِى الْحَسَدُ و الْخُشُونَةُ و الْخُشُونَةُ و الْوُعورة في الْجانب الأخر، و مَنْ لَه لَانْدى مَعْرِفَةٍ بِاَحْلاقِ النَّاسِ و عَوائِدِهم يَعْرَفُ ذَالِكَ الْ

پسس از آنکه قدری از صفات امیرالمؤمنین الگیلاً را ذکر می کند می گوید: و این اخلاق به نحو توارث در محبّین و دوستان آن حضرت نقل شده، و الی الآن وجود دارد، کما آنکه آن حسد و خشونت و سنگین دلی در جانب دیگر که غیر شیعه است موجود است، وکسیکه کوچکترین معرفت به اخلاق مردم و نتائج افعال مکتسبهٔ آنان داشته باشد این سر و حقیقت را به خوبی ادراک می کند.

در اثر اتصال قلوب پیروان امام بقلب امام معارف و علوم الهیّه در قلب جاری می شود، وعلّت آنکه مؤمنین در بهشت دارای نهرهای آب زلال هستنددر اثر همان اتصال قلب وبهرمند شدن از چشمهٔ فضائل آنانست.درقرآن مجید بسیار دیده می شود که برای مؤمنین در بهشت جَنّات تَجْری مِنْ تَحْتِهَا الأَنْهارُ را وعده می دهد مانند:

إِنَّ اللهَ يُدُّخِلُ الَّذِينَ آمَنواَ وَ عَمِلُـوا الصَّالِحاتِ جَنَّاتٍ تَجْرِي مِنْ تَحْتهَا الْأَنْهارُ ٢

بهشت تجلّی صفات و

اعمال است خداوند مؤمنینی را که عمل شایستهای انجام دهند در بهشتهائی که درختان آن سر به هم آورده، و زمین آنرا سایه انداخته، و ازتابش آفتاب حفظ می کند، و در آنجا نهرهائی جریان دارد وارد می کند، چون سابقاً گفتیم که بهشت، ظهور و بروز عالم نفس مؤمن است در آخرت، وچون نفس مؤمن بعلت اطمینان به خدا و سکینه و آرامش که پیدا نموده است، از حرارت و سوختگی یأس و ناکامی و گرد و غبار و طوفان خاطرات شیطانی، و نوسانهای فکری، و اضطرابات اخلاقی، نجات پیدا کرده و در رحمت خدا و مقام امن وامان دلخوش بوده، و با یک دنیا نشاط و لذت حتی در دقیق ترین دقائق مانند سکرات مرگ دل بخدا داده، و

١\_ شرح نهج البلاغه طبع بيست جلدي ج ١ ص ٢٦.

٢\_ سورة حج: ٢٢ \_ آية ١٤ و ٢٣ و سورة محمّد : ٤٧ \_ آية ١٢ و سورة تحريم : ٦٦ آية ٨

آرام و دارای مقام سکینه می باشد ، لذا در آخرت که ملکوت اشیاء ظهور می کند، ملکوت نفس مؤمن بصورت بهشتی است که درختان آن باندازهای سر بهم آورده، و شاخ وبرگهای اعمال صالحه در هم فرورفته ، وزمین را سایه انداخته است ، که ابدأ در آنجا از تابش سوزندهٔ خورشیدگداخته، یا طوفان حوادث، وگرد و غبار خیالات، و خواطر شیطانیّه، راه ندارد .

چه ما بهشت رااز نقطهٔ نظر تجسّم اعمال ظهور ملکوت نفس مؤمن بدانیم، یا بعنوان جزای مترتّب بر عمل بدانیم، در هر حال نتیجه یکی است.

شاهد بر این معنی خطابی است که خدای تعالی شـانه بـآدم بوالبشـر قبـل از ورودش در ایـن نشـاه میکنـد: فَقُلْنَـا یَـا آدَمُ اِنَّ هَـذَا عَــدُو لَـك وَ لِزَوْجِـك فَــلا وَيُحْرِجَنَّكُمَـا مِــنَ الْجَنَّـةِ فَتَشْـقَى ـ اِنَّ لَـك اَلاّ تَجُــوعَ فِيــهَا وَ لاَ تَعْــرى ـ وَ اِنَّــك لاَ تَظْمئوا فِيها وَ لاَ تَصْحَى اللهُ تَصْعَى اللهُ تَحْمُـوه فِيها وَ لاَ تَصْحَى اللهُ تَحْمُوا فِيها وَ لاَ تَصْحَى اللهُ تَعْمُـوه فِيها وَ لاَ تَصْحَى اللهُ تَحْمُـوه فِيها وَ لاَ تَصْحَى اللهُ تَعْمُوا فِيها وَ لاَ تَصْحَى اللهُ عَنْهُ فَي اللهُ اللهُ عَلَى اللهُ اللهُ

خداوند در خطاب بآدم فرمود: در این بهشت که خواطر نفسانیّه نیست، و اضطرابات خیالات و قوای واهِمِه راه ندارد، هیچگاه گرسنه و عریان نخواهی شد، و هیچگاه تشنه و آفتاب زده نخواهی شد، گرسنگی و تشنگی، و عریانی و گرما، و حرارت و گداختگی، بر اثر تسلّط نفس امّاره بر انسان بوده، ولی دربهشت که قلب انسان آرام و هیچ خاطرهای به انسان راه ندارد آنجا فی مَقْعَدِ صِدْقِ عِنْدَ مَلِیكٍ مُقْتَدِرٍ جای استراحت است.

افرادی هم که با ایمان و عمل صالح از دنیا رجوع بخدا مینمایند، در آن بهشت تفصیلاً قرار گرفته، و در زیر سایه درختان سر بهم آورنده آن می آرمند.

نهرهای جاری در بهشت

وامّا نهرهای جاریه دراین بهشتها همانا علوم ومعرفتی است، که موجب حیات قلب بوده است، چون مؤمنین اعلم ومعرفت و اقرار به وحدانیّت خدا ،و صفات واسماء ذات مقدّس او، و اقرار بحقّانیّت امام و پیغمبر قلب خود را از این علوم آبیاری

کردهاند، در آنجا نیز ظهور این علوم که حیات قلب است بصورت نهرهای آب که زنده کنندهٔ زمین خشک میباشد بروز و ظهور خواهد نمود.

١\_ سورة طه : ٢٠ \_ آية ١٧\_ ١١٩ .

٢\_ سورة قمر : ٥٤ \_ آية ٥٥ .

تمام مؤمنینی که عمل صالح انجام دهند، که از جمله اقرار بامام وقت است از این نهرها برخوردار خواهند بود، بلکه می توان میزان عمل صالح را از عمل غیر صالح همان امضا و عدم امضای امام دانست، هر فعلی را که امام امر کند صالح و هر فعلی را که نهی کند غیر صالح خواهد بود، بعلّت آنکه نظر امام و دید امام، نظر واقع بین و حقیقت بین است، و بنابراین تجاوز از کلام امام انحراف از متن واقع و حقیقت نفس ٔ الأمر است.

اما افرادی که دل به امام خود ندادهاند ، و از آن منبع فیض استفاده ننمودهاند، دل آنها خشک و بی طراوت و بی صفا و بی محبّت و بی معرفت ، چون مَشکی پوسیده و پاره، وخشک شده، قابلیّت انعطاف و ظرفیّت خود را از دست داده است ، آب آنان همان حرمان و حسرت و ندامت است که بصورت فلز گداخته در کام آنها ریخته می شود .

مَثَلُ الْجَنَّةِ الَّتِي وُعِدَ الْمُتَّقُونَ فِيهَا اَنْهارٌ مِنْ مَاء غَيْر آسِن وَ أَنْهَارٌ مِنْ لَبَن لَمُ يَتَغَيَّرْ طَعْمُهُ وَ اَنْهارٌ مِنْ خَمْر لَذَّةِ لِلشَّارِبِينَ وَ اَنْهارٌ مِنْ عَسَل مُصَفَّى وَ فيها مِنْ كُلِّ الثَّمَراتِ وَ مَعْفِرَةٌ مِنْ رَبِّهِم كَمَنْ هَوَ خَالِدٌ فِي النَّارِ وَ سُقُوا مَائًا حَمِيماً فَقَطّع اَمْعَاتَهُمْ \

در این آیهٔ مبارکه چهار نهر را در بهشت ذکر میکند: اول نهرهائی است که آب زلال که بوی آن متعفّن نشده است. چون آب در عالم طبیعت حیات موجودات است.

نهرهایچهارگانه در بهشت

وَجَعَلْنَا مِنَ الْمَاءِ كُلَّشَيْئٍ حَىٍّ ٢

و حیات دل به علم و معرفت خداست ، لذا نهرهای علم و معرفت که در قلوب جاری است ، در آنجا بصورت نهرهای زلال ، وغیر متغیّر ، ظاهر و بارز است ، و مراد از انهار ، اصناف

آب انواع علوم و ه

نهرهای

و انواع علوم و معارف حقّهٔ حقیقیّه است، که حیات قلب منوط به آن است، و غرائز انسان بدان سیراب و اشباع می گردد ، ومراد از غیر آسِن ، متعفّن نشدن ومتغیّر نشدن

١\_ سورهٔ محمّد: ٤٧ \_ آيهٔ ١٥.

٢\_ سورة انبياء: ٢١ آية ٣٠.

آن علوم بوهمیّات و تشکیکات و عاداتِ باطله ، و سُنن ضالّـه، و اعتقـادات فاسـده خواهد بود .

و این نهر اختصاص به افرادی دارد که در راه خدا به مقام قلب رسیده ، و از علوم حقّهٔ الهیّه بدون دخالت تغییر نفس بهرهمند شدهاند .

نهرهای شیر

دوم نهرهائیست ازشیر که طعم آن تغییر نکرده است، واین نهرها ظهور وبروز علومی است که برای مبتدئین درسیر راه خدا مفید بوده است ؛ چون شیر غذای کودک است ، و علومی که

متعلّق به افعال و اخلاق باشد ، مانند علوم شرایع و حکمت عملیّه ، چون عنوان مقدمیّت برای عمل و تزکیهٔ نفس دارند ، لذا ظهور آن که این نهرهاست اختصاص بضعفائی دارد که مستعد سیردر منازل نفس را داشته ، و به سبب پرهیز از معاصی و رذائل اخلاق قابلیّت وصول به مقام قلب را دارند، ولی هنوز به آنمقام نرسیدهاند، و بواسطه فراگرفتن مقد مات ازعلم شرایع و اخلاق و عمل نمودن بآن درصدد تقویت بنیهٔ روحی بر آمدهاند .

و عدم تغییر طعم این نهرهای شیر ، اشاره بعدم آلودگی این علوم به نیّات فاسده و اهواء و بدّع باطله واعمال و تعصّبات جاهلی است که آن علوم را ازفضیلت و خاصیّت خود ساقط و آنها را تبدیل بسم مُهلِک مینماید.

سوم نهرهائیست ازخمر که برای خورندگانش لذّت فراوان دارد؛ خمر در دنیا گر چه مادّه ایست خبیث، و بدبو، و بدطعم، شراب که عقل را تخدیر نموده، و از حس و ادراک ساقط نموده، و

انسان را در ردیف بهائم سقوط می دهد.

لكن خمر آخرت، جذبات الَهيّه است، كه در اثـر تجلّيات صفات و اسـماء در قلب پيدا مىشـود، و چنان عقل را مبهوت و حيران مىسازد، كه با وجود مشاهدهٔ آن اسماء كليّه و صفات الهيّه غير محدوده، عقل دورانديش و محافظه كار ومصلحت انديش را ساقط نموده، و بكلّى مراتب هستى را فراموش مىنمايد، وچون در او اين خاصيّت موجود است، تعبير به خمر شده است.

ولی این خمر انسان را از مرتبهٔ عقل به بالاتر که مرتبهٔ شهود و قلب است رهبری می کند.

بنابراین «انهار من خمر» ،ظهور اصناف وانواع محبّت صفات وذات خداست که برای شاربین که کاملین و بالغین بدرجه شهود هستند، و استعداد مشاهدهٔ حسن

ولایت تکوینی امام درس دهم

تجلیّات صفات و شهود جمال ذات را پیدا نموده ، و دیوانه و مشتاق جمال مطلق حضرت ربوبی گشته اند، و به مقام روح رسیده، و مستغرق در انوار الهی شده اند، موجب لذّت و بهجت و سرور و حبور خواهد بود.

چهارم نهرهائیست از عسل تصفیه شده که در آن از شمع و نهرهای عسل کثافات و مواد قَذره چیزی دیده نمی شود، و چون عسل بسیار شیرین است، لذا آن حلاو تهائی که از واردات از عالم قدس، و بارقههای نورانی، و لذّتهائی که در حالات مختلفه برای

متوسّطین در راه خدا پیدا می شود؛ و آنها را در ذوق و و َجد و توجّه بخدا می آورد، و متوجّه بکمال خود می نماید؛ در آنجا بصورت نهرهائی از عسل مصفّی که خالی از شوائب کدورات و دخالتها و تسویلات نفس است ظهور پیدا می کند البته این اختصاص به افرادی دارد که درمقام ذو ق آن جذبات بوده، و هنوز بمرحلهٔ سُکردراثر مشاهدهٔ تجلیّات در نیامده اند.

بنابر آنچه گفته شد نهرهای شیر علوم است که در مبتدئین و ضعفای از راه پیمایان راه خدا است، و نهرهای عسل اختصاص به افراد متوسیط دارد، که باملاحظهٔ جَذَبات الهی و مشاهدهٔ صفات سرگرمند، و نهرهای خمر اختصاص به افرادی دارد که بواسطه تجلیّات جمال و عشق بدان ذات لایزال، هستی خود را فراموش کرده، محو در انوار او شدهاند.

و مراد از کریمهٔ شریفهٔ وَسَـقَاهُمْ رَبُّـهُمْ شَـرَاباً طَـهورُاً همـان شـرابی کـه آنـها را از تمام تعلّقات دنیویّه از مال و مَئال و فرزند و عیال و جاه و اعتبار پاک وپـاکیزه میکند، و نفس خورنده را از این مراحل صعود میدهد .

نهرهای آب زلال غیر متغیّر و متعفّن اختصاص به افرادی دارد که به مقام قلب رسیده، و همه گونه علوم ومعارف الهیّه درقلب آنان بدون دخالت نفس و زیمنع اهواء طلوع نموده است .

افرادی از متوسطین هستند ، که در اثر تجلیّات صفات خدا و مشاهدهٔ اسماء محو جمال او میگردند، برای آنکه طلب و عشق آنها همیشه زنده باشد وحرارت در آنها به اندازهٔ کافی موجود باشد، در کاسههای شراب آنها قدری از نهر زنجبیل که مادّه گرم ، و با حرارتی است مخلوط میکند .

## وَ يُسْقَوْنَ فِيهِا كَأْساً كَانَ مِزَاجُها زَنْجَبيلاً عَيْنَا فِيهَا تُسمَّى سَلْسَبيلاً \

زنجبیل نهری است که سلسبیل نامیده می شود، و از شدّت خوشگواری وذوق شاربین را در حرارت طلب می آورد.

البته این افراد چون اشتیاق و عشق آنها به اعلی درجه نرسیده ، از زنجبیل خالص بآنها نمی آشامانند ، بلکه از نهر زنجبیل در کأس آنها ممزوج نموده، و بدانها می دهند ، و چون هنوز اشتیاق سیر در صفات را دارند ، بنابراین محبّت آنها از لذّت حرارت طلب پاک نشده است ، و گاهی که از واردات و تجلیّات جمال آرامش و سکونی پیدا می کنند ، از چشمهٔ کافور در کأس آنها ریخته می شود .

كافور خنک و معطّر بوده ، و موجب آرامش و سكون او مي گردد .

إِنَّ ٱلْأَبْرارَ يَشْرَبُونَ مِنْ كَأْسٍ كَأَن مِزَاجُها كَافُوراً عَيْناً يَشْرَبُ بِهَا عِبادُ اللهِ يُفَجِّرونَها تَفْجِيراً ٢

چون هنوز به مقام جَمع نرسیده، و در عین جمع ذات مستغرق نگشتهاند، لـذا آن آرامش مطلق و آن سکون من جمیع الجهات برای آنان نیست ؛ آن بـرای کسانی است که بمرحلهٔ عبودیّت مطلقه آمده واز عبادالله شده باشند ؛ آنهاازمقر بیناند، واز اصل چشمهٔ کافور می آشامند، و علاوه بقلب و لی هـر که استعداد داشته باشد؛ از آن چشمه جاری می کنند ، و در کأس هر کسی به اندازهٔ استعداد او می ریزند .

باری این چشمهٔ کافور همان چشمهٔ تَسْنیم است که آن نیز اختصاص به مقربین دارد، و اما در کأس اَبرار مقداری از آن ریخته می شود.

إِنَّ الْأَبْـرِارَ لَفِـى نَعِيـمِ عَلَى الْأَرَائِـكِ يَنْظُـرُونَ ، تَعْـرِفُ فِـى وُجُوهِــهِمْ نَضْـرَةَ النَّعِيم يُسْتُقُونَ مِـنْ رَحِيـق مَحْتُـوم خِتَامُـهُ مِسْـكٌ وَ فِـى ذَلِـكَ فَلْيَتَنَـافَسِ الْمُتَنَافِسـوُنَ وَ مِزاجُهُ مِنْ تَسْنيم عَيْنًا يَشْرَبُ بها الْمُقَرَّبُونَ "

ابرار از شَرابِ مُهر کرده شده میخورند ، مهر آن طیّب و پاکیزه ، و همان قوانین شرع مقدّس اَست که با آن ظرف شراب را پر کرده، و از دستبردشیطان مصون

١\_ سورة دهر: ٧٦ \_ آية١٧\_ ١٨.

٢\_ سورة دهر: ٧٦\_ آية ٥ \_ ٦ .

٣\_ سورة مطففين : ٨٣ \_ آية٢٣\_ ٢٩ .

داشتهاند، قدری از نهر تسنیم داخل آن شراب صافی نموده وبه اَبرارمیدهند، ولیکن مقربین از خود چشمهٔ تسنیم که از بالاترین نقطه از نقاط بهشت جاری است، می آشامند.

چشمهٔ تسنیم اززیر پای امیرالمؤمنین جاری است

و آنکه بر اعراف قرار دارد وتسنیم اززیر پای او جاری است مقام ولایت کبرای حضرت مولی الموالی امیرالمؤمنین الگیالا است، که تمام مقربین از چشمهٔ جاری شده از زیر بای آن حضرت می آشامند.

نهر تسنیم از قلب آنحضرت سرچشمه می گیرد، و مقربین را سیراب می کند، و سپس بحوض کوثر وارد می شود، واز آنجا بقلوب و دلهای شیعیان وموالیان هرجاو در هر مکان ، هر یک از انواع این علومی که ذکر شد ، چه تسنیم، و کافور، و چه زنجبیل، و چه خَمر صافی، و چه نهر شیر، یا آب غیر متعفّن، یا نهر عسل، همه از مقام ولایت که علم مطلق است سرچشمه گرفته، و افراد بنی آدم را هر یک بنوبه خود بحسب ظروف و استعدادات سیراب می کند.

روایاتی بسیار و مستفیض از ائمّه الگین روایت شده است ساقی حوض که ساقی حوض کوثر حضرت امیرالمؤمنین الگین بوده ، با کوثر قدحها که دراطراف آن است به هر کس از موالیان می دهند، و با عصائی که در دست آن حضرت است دشمنان خاندان عصمت را از حوض می راند ، ولی ما از طریق عامّه بعضی روایاتی را که در این باب نقل شده است ذکر می کنیم.

حضرت رسول به امیرالمؤمنین النَّنِیُّ فرمودند: یا علی با تو در روز قیامت عصائی است از عصاهای بهشتی که با آن منافقین را از بهشت میرانی.

قندوزى حنفى گويد: اخرج المؤيّد اخطب الخطباء موفق بن احمد الخوارزمى المكّى، عن سيّد الحفّاظ عن، ابى منصور شهردار ابن شيرويه الديلمى،

١\_ذخائرالعقبي ص٩١.

امام شناسی(۱) ساقی حوض کوثر

بسنده عن زیدبن علی بن الحسین، عن ابیه عن جدّه امیر المؤمنین علی رضی الله عنهم؛ آنوقت روایتی مفصّل را بیان می کند و از جمله فقرات آن اینست: که می فرماید: یَا علِی اُ اِنّک غَداً عَلَی الْحَوْضِ خَلِیفَتِی، وَ اَنْتَ أُولٌ مَنْ یَردُ عَلَی می فرماید: یَا علِی اُ اِنّک غَداً عَلَی الْحَوْضِ خَلِیفَتِی، وَ اَنْتَ اُولٌ مَنْ یَردُ عَلَی الْحَوْضَ وَ اَنْتَ اَولٌ داخل فِی الْجَنَّة مِنْ الْحَوْضَ وَ اَنْتَ اَولاً داخل فِی الْجَنَّة مِنْ الْحَوْضَى، وَ اَنْتَ اَولاً داخل فِی الْجَنَّة مِنْ الْحَوْمُ مُنْ الْحَوْنِ وَ اَنْباعَك عَلَی مَنابر مِنْ نور، رَوْاء مُروییّن، مُبیئضّة وُجُوهُ هُمْ حُوللی، اِشْفَع لَهُمْ فیکونون غَداً جیراًنی، وَ اِنَّ اَعْدائك غَداً ظَمْآء مُظْمئیسن، مُسْوَدَّة وُجُوهُهُمْ، یُضْرَبون بالْمَقَامِع وَ هِی سِیاط مِنْ نار مُقْمَحین الله مُعْمَدین الله مُقْمَدین الله مَقْمَدین الله مُقْمَدین الله مُقَامِع وَ هِی سِیاط مُنْ نار مُقْمَدین الله مُقْمَدین الله مُقْمَدین الله مُقْمَدین الله مُقْمَدین الله مُقَامِع و الله مُقْمَدین الله مُقْمَدین الله مُقْمَدین الله مُقْمَدین الله مُقْمَدین الله مُقْمَدین الله مُقَامِع و الله مُقْمَدین الله مُقْمَدین الله مُقْمَدین الله مُقَامِع و الله مُقْمَدین الله مُقْمَدین الله مُقْمَدین الله مُقَامِع و الله مُقَامِع و الله مُقْمَدین الله مُقْمَدین الله مُقَامِع و الله مُقَامِع و الله مُقْمَدین الله مُقْمَدین الله مُقْمَدین الله مُقْمَدین الله مُقْمَدین الله مُقَامِع و الله مِنْ الله مُقْمَدِین الله مُقْمَدین الله مُقْمَدین الله مُقْمَدین الله مُقَامِع و الله مُنْ الله مُقْمَدین الله مُنْ الله مُنْ مُنْ الله مُنْدَا الله مُنْ الله مُنْدِی الله مُنْ الله مُنْ الله مُنْ الله مُنْمُدین الله مُنْ الله مُنْ الله مُنْ الله مُنْ الله مُنْ الله مُنْدِی الله مُنْدِی الله مُنْدِی الله مُنْدُی الله مُنْدُی الله مُنْدِی الله مُنْدِی الله مُنْدِی الله مُنْدِی الله مُنْدِی الله مِنْدُی الله مُنْدُی الله مُنْدِی الله مُنْدُی الله مُنْدِی الله مُنْدُی الله مُنْدُی الله مُنْدُی الله مُنْدُی الله مُنْدِی اله

اى على! حقاً تو فردا در كنار حوض كوثر خليفهٔ من مى باشى .

و تو اولین کسی هستی که فردا کنار حوض بر من وارد میشود .

و تو منافقین را از کنار حوض من میرانی .

و تو اوَّلین کسی هستی از امّت من که داخل در بهشت میشوی!

و حَقاً که دوستان تو و پیروان تو بر منبرهائی از نـور قـرار گرفتـه ، همگـی سیراب و سیراب شده ، با چهرههای درخشان و تابناک در اطراف من هستند، و مـن شفاعت آنها را مینمایم، و آنان فردا همسایگان من هستند .

و حَقًاً که دشمنان تو در فردا تشنه کام و جگر سوخته، بـا صورتـهای سـیاه و تاریک حاضر شده، و با چماقهائی که از شــلاّقهای اَتشـین میباشــد بـدور رانـده میشوند و سرافکنده خواهند بود.

و نيز گويد: اخرج ابونعيم الحافظ، عن ابى هريرة ، قال : قال رسول الله يَل لِعَلى رَضِى الله عَنْهُ: اَنْتَيا عَلِى عَلَى حَوْضَى، تَزودُ الْمُنافِقين، وَ انَّ اَبَارِيقَهُ عَدَدُ نُجومِ السَّماءِ، وَ اَنْتَ وَ الْحَسَنُ، وَ الْحُسَيْنُ، وَ حَمْزَةٌ، وَ جَعْفَرُ فِي الْجَنَّةِ اِحْواناً عَلَى سُرُر مُتَقابِلين، وَ اَنْتَ وَ اَنْتَ وَ اَنْتَ مَعِى ثُمَّ قَرَءَ (وَ نَزعْنا مَا فِي الْجَنَّةِ اِحْواناً عَلَى سُرُر مُتَقابِلين، وَ اَنْتَ وَ اَنْتَ مَعِي ثُمَّ قَرَء (وَ نَزعْنا مَا فِي صُدورِهِمْ مِنْ غِلِّ اِحْواناً عَلَى سُرُرٍ مُتَقابِلين) لاسول خدا عَلَى به امير المؤمنين في مو دند :

ای علی!تو در اطراف حوض من هستی، و منافقین را از آن دور میکنی

١- ينابيع الموده ص ١٣٠. ٢- ينابيع المودة ص ١٣٢.

ولایت تکوینی امام درس دهم

ابریقهای بهشتی که با آنها از کوشر آب برمی دارند تعدادش به اندازهٔ ستارگان آسمان است. و تو، و حسن، و حسین، و حمزه، و جعفر، در بهشتبرین، برادرانی هستید که در روی سریرها و تختها در مقابل یکدیگر به تماشای هم اشتغال دارید! و تو و پیروان تو همگی با من هستند، سپس رسول خدا این آیه را قرائت کردند: و بیرون کشیدیم، از سینههای آنان هر کدورت و قذارتی را، و آنان با یکدیگر، برادروار و روبروی هم بر تختها و اریکهها جای دارند.

و نيز گويد: و في جمع الفوائد: جابر و ابو هريره رفعاه على بن ابيطالب: صاحب حُو ْضي يَو ْمَ الْقيَامة، لِلاَو ْسَطِ البوهريره و جابر مرفوعاً از رسول خدا روايت كرده اند كه فرمود: صاحب حوض من در روز قيامت على بن ابيطالب است.

و نيز گويد: ابو سعيد رفعه: يا عَلِي المَعَكَ يَوْمَ الْقيَامَةِ عَصاً مِنْ عَصَى الْجَنَّةِ تَزودُ بِهاَ الْمُنافِقينَ عَنْ حَوْضى، لِلأَوْسَطِ الوسعيد مرفوعاً روايت كرده است كه رسول خدا فرمود: اى على! با تو درروز قيامت عصائى است كه با آن منافقان را از اطراف حوض من مى رانى .

و نيز گويد: و في جواهر العقدين، اخرج الطبراني عن ابي كثير قال: كُنْتُ جَالِساً عِنْدَ الْحَسَنِ بْنِ عَلِيٍّ رضَى الله عَنْهُما، جاء رَجُلٌ فَقالَ لَهُ: إِنَّ معاوية بْنَ خديج يَسُبُّ اَباكَ عَنْدَ ابْنِ اَبِي سُفْيانَ ، فَقالَ لَهُ: إِنْرَ أَيْتَهُ مِنْ بَعْدُ ، ارنيه! فَرَءَآه يَوْمًا (فَارَاهُ ذَلِكَ الرَّجُلَ)

فقال الْحَسَنُ رَضِى الله عَنْهُ لاِبْنِ خَديج : اَنْتَ تَسُبُّ اَباى عِنْدَ ابْنِ آكِلَةِ الْأَكْبادِ؟ اَمَالَئنْ وَرَدْتَ عَلَى الْحَوْضُ وَ مَا اَراكَ تَردُهُ، لَتَجَدَنَّ اَبَاى مُشَمِّراً حاسِراً ذراعيه، يَزودُ الْمُنافِقينَ عَنْ حَوْضٍ رَسولِ اللّهِ عَنْ وَهَذا قَوْلُ مُشَمِّراً حاسِراً ذراعيه، يَزودُ الْمُنافِقينَ عَنْ حَوْضٍ رَسولِ اللّه عَنْ وَهَذا قَوْلُ الصّادِقِ السَمُصَدَّقِ عَنْ آبن كثير گويد: من در خدمت حضرت امام حسن مجتبى الطّيَّا بنشسته بودم كه مردى آمد و به آن حضرت گفت: معاوية بن خديج پدر شما را در نزد معاوية ابن ابى سفيان سبّ و شتم مىكرد. حضرت فرمود: از اين پس اگراورا ديدى به من نشان بده آن مرد روزى آن شخص را ديد، به حضرت نشان

او ٢و٣ ـ ينابيع المودة ص١٣٢.

امام شناسی(۱) ساقی حوض کو ثر

داد. حضرت امام حسن السلام به معاویة بن خدیج فرمود: تو پدر مرا در نزد فرزند خورندهٔ جگرها (هند جگر خوار) سب و شتم مینمودی آگاه باش! اگر در کنار حوض وارد شوی ـ و من هیچ نمی بینم که بتوانی در آنجا وارد شوی ـ پدر مرا خواهی یافت که دامن بر کمر زده و آستینها را تا ذراع خود بالا زده و منافقان را از حوض رسول الله شخص حادق و میراند و این گفتار شخص صادق و مصدی و راستگو و گواهی شده بر راستی ـ رسول خدا شخص است.

ونيز گويد ايضاً لا حمد في المناقب ان رسول الله ﷺ قال: أُعْطِيَتْ في عَلِيِّ قَال: أُعْطِيَتْ فَي عَلِيٍّ قَالَ وَ اَمَّا الثالِثةُ فَهُوَ في عَلِيٍّ خَمْسٌ، هُنَّ اَحَبُّ اِليَّ مِنَ الدُّئِيا و ما فيها اِلي اَنْ قالَ وَ اَمَّا الثالِثةُ فَهُوَ واقِفٌ عَلَى حَوْضي يَسْقِي مَنْ عَرَفَهُ مِنْ أُمَّتِي ا

احمد بن موفّق خوارزمی در مناقب گوید: که رسول خدا کی فرمودند: دربارهٔ علّی بن ابیطالب، از جانب خداوندعزوجل، بمن پنج چیز داده شده است که آنها در نزد من از تمام دنیا و آنچه در دنیاست محبوبترند.

و سپس یک یک را ذکر میکند تا میرسد به آنکه میگوید:

و امّا چیز سوّم، آنستکه که علیّ بن ابیطالب در کنار حـوض مـن قـرار دارد و هر فرد از افراد امّت من را که او را بشناسد ، سیراب میکند .

١\_ ينابيع المودة ص١٣٢.

السَّماء ، وَ كَلَّمَنى رَبِّى اِلاَّ قالَ: يــا مُحَمَّـدُ اِقْـرَء عَلِيًّـا مِنِّـى السَّـلامَ وَ عَرِّفْـهُ، اَنَّـهُ اِمـامُ اَوْليائى وَ نورُ اَهْل طاعَتـى وَ هنيئاً لَكَ هَذَا الْكَرامَة \

ابن عباس مي گويد كه رسول خدا علي فرمودند:

ای علی! تو صاحب حوض من هستی! و صاحب لواء من هستی! و حبیب دل من هستی! و و ارث علم من هستی! و تو محل امانت مواریث پیامبران قبل از من هستی!

و تو امین خدا در روی زمین او هستی ! و حجّت خدا بر تمام آدمیان و رکن ایمان، و ستون اسلام، و چراغ درخشنده در تاریکیها و منار هدایت و پـرچمـی کـه برای اهل دنیا برافراخته شده است میباشی !

ای علی! کسیکه از تو پیروی کند نجات مییابد! و کسیکه از تـو تخلّف ورزد دستخوش غرقاب هلاک می گردد!

و تو طریق روشن و راه مستقیمی! و تو پیشوای سفید چهرگان و نشانهداران در غرفات بهشتی! و تو رئیس و سیهسالار مؤمنانی!

و تو ولی و سرپرست هر کس هستی که من ولی و سرپرست او هستم! و من مولی و ولی هر مرد مؤمن و هر زن مؤمنهای هستم.

تو را دوست ندارد مگر کسیکه تولّدش پاک باشد! و تو را دشمن ندارد مگر کسیکه تولّدش ناپاک باشد.

و خدای من عزّوجل مرا بآسمان معراج نداد وبا من پروردگار من تکلّم نکرد مگر آنکه گفت: ای محمّد! از جانب من سلام مرا به علی برسان و باو بفهمان که او امام اولیای من است ، و نور اهل طاعت من است ، و گوارا باد بر تو این کرامت!

و ابن شهراَشوب گوید: و فی اخبار ابی رافع من خسمسه طرق، قبال النبسی عَلَیْ یا عَلِی تَسْرِدُ عَلَیْكَ عَسْدُولُّكَ عَسْدُولُّكَ عَسْدُولُّكَ طَلْمَاآء مُقْمَحِین ۲ فَلَیْسُكَ عَسْدُولُّكَ طَلْمَاآء مُقْمَحین ۲

ابن شهرآشوب از خبرهای ابورافع از پنج طریق روایت کرده است که رسول خدا ﷺ بعلی بن ابیطالب فرمودند:

١- ينابيع الموده ص١٣٢.

۲\_ مناقب ابن شهر آشوب ج اص ۳۵۰.

ساقى حوض كوثر امام شناسی (۱)

ای علی! تو و شیعیانت وارد بر حوض کوثر میشوید همگی شادات و سیراب و دشمنانت بر تو وارد می شوند همگی تشنه کام و سرافکنده.

و جاء في تفسير قوله تعالى: و سَقَاهُم ْ رَبُّهُم ْ شَراباً طَهوراً ، يَعْنَى سيِّدُهُمْ عَلِيٌّ بْنُ ابيطالِب ، وَ الدَّليلُ عَلَى اَنَّ الـرَبُّ بمَعْنـــى السَّيِّدِ: قُولُــهُ تَعالـــى: وَ لأكر ْنـــى عنْدَ رَبِّكَ ١

در تفسیر گفتار خدای تعالی: و پروردگارشان آنان را از شراب طهور سیراب می کند ، آمده است که مراد از ربّ در این مبارکه سیّد است ؛ وربّهم یعنی سیّد ایشان علیّ بن ابیطالب، و دلیل اینکه ربّ در اینجـا بمعنـای سـیّد اسـت گفتـار خدایتعالی است، که یوسف برفیق زندانی خود گفت: مرا در نزد ربّ خود بیاد بیاور که مراد همان رئیس و حاکم بوده است.

الفايق: إنَّ النَّبِيَّ قال لِعلِيِّ. أنْتَ الذَّائِدُ عَنْ حَوْضي يَسوْمَ الْقيامَةِ تَسذُودُ عَنْهُ الرِّجالَ كَما يَذادُ الاصيدُ الْبَعير الصَّادى أي الَّذى به ِ الصَّيْدَ وَ الصَّيْد، داءً ىلە ي غُنْقَهُ ٢

در فائق زمخشری آمده است: رسول خدا به علی بن ابیطالب گفتند: تو هستی کهاز حوض من درروزقیامت دور میکنی!دور میکنی ومیرانی از آن مردمــان منافقین را همانطور که شتر گر ورا ساربانان از میان شترها دور می کنند.

حميري شاعر اهل بيت سلام الله عليهم مي گويد:

أُوِّمِّكُ فَكِي حُبِيِّهِ شِرْبُةً مِنَ الْحَوضِ تَجَمعُ اَمْناً وَ رَيّاً فَادْنُـي السَّعـيدَ وَ ذادَ الشَّـقــيّــاً مَتَى يِكُنْ مَوْلاهُ مِنْهُ يَقُلْ دُو الْحَوْضَ وَ الشُرَبُ هَنِيئاً مَريّاً نَذُدُهُ عَلَى مُكاناً قَصِيّاً

اذا ما ورَدْنا غَداً حَوْضهُ وَ انْ يَـــدْنُ مـــــــــهُ عَـــدُوُّلَـــهُ

و نيز راجع به غاصبين مقام ولايت ضمن قصيده طويلي گويد .

او ٢\_ مناقب ابن شهر آشوب ج ١ ص ٣٥٠.

٣ ـ ديوان حميري ص ٤٦٤ تخريجها المناقب ج٢ : ١٦٢ و٢٢٣ واعيان الشيعة ج١٦ : ٢٧٦ .

اشعار نغز و مشهور حمیری راجع به حوض کوثر:

وَ أَزْمَ عِوا غَدْراً بِمُولاهُمُ لاهُمْ عَلَيْهِ يَسردوا حَوْضه حَوْضٌ لَهُ مِا يَثْنَ صَنْعًا الِّي يُنْصَبُ فيه عَلَمٌ لِلْهُدى يَفيضُ مِنْ رَحْمَتِهِ كُوْثَرُ حَـصاهُ ياقوتٌ و َمَـرْجـانــةٌ أَحْضَرُ مادونَ الْجني ناضر ً وَ الْـعِـطْـرُ وَ الرَّيْحانْ انواعُـهُ ريح مِنَ الْجَنَّةِ مَأْمُورةً إذا مَرَثُهُ فاح مِنْ ريحِهِ فيه أباريقٌ و وَقدْ حَانهُ يَـذُبُّ عِنْـدُ ابْنِ اَبِـيطالِب إذا دَنوا مِنْهُ لِكَيْ يَشْرَبوا دَوْنُكموا فَالْتَمسوا مِنْهَلاً هذا لِمَنْ والرَى بَنْيِي أَحْمَدٍ فَالْفَوْزُ لِلشَّارِبِ مِنْ حَوْضِهِ مفاد اشعار این است:

تبّاً لِما كانوا بهِ أَزْمَعوا غَداً وَ لا هُو فيهم يشفع أيْلَةِ أَرْضِ السِّامِ أَوْ أَوْسَعُ وَ الْحَوْضُ مِنْ ماء لَهْ مُــــــــرَعٌ أَبْسِيَضُ كَالْفِضَّةِ اوْ أَنْصَعُ يَهِ تُــزُّ مِنْها مُــونقُ مُــونَعُ و فاقع أصفر ما يَطْلَعُ تَسْطعُ إِنْ هَبَّتْ بِهِ زَعْزعُ دائمةً لَيْس لَها مَـنْزعُ أزْكى مِنَ الْمِسْكِ إِذَا يَسْطَعُ يَـذُبُّ عَـنْهَا الْاَنْـزَعُ الْاَصْـلَـعُ ذَبَّكَ حَربكي إبل تَسْسرَعُ قيلَ لَهُمْ تَبًّا لَكُمْ فَارْجعوا يُرويكُمُ أَوْ مَطْعَماً يَشْبَعُ وَ لَمْ يَكُنْ غَيْسِرُهُمْ يَتْبَعُ وَ الْوَيْلُ وَ اللَّالَّالَّ لِمَنْ يَمْنُكُ ١

۱\_ متمر دین از بیعت با امیرالمؤمنین الگی در غدر و مکر با مولای خود علی بن ابیطالب پافشاری کردند، نابود و هلاک باد آن منظوری که برای وصول بآن بچنین مکری دست زدند

٢ فرداى قيامت آنها نمى توانند در حوض على داخل شوند ، و نه آنحضرت

۱\_ ديوان حميرى ص ٢٦١ و از بحارالانوار و مجالس المؤمنين و الغدير واعيان الشيعة وضحى الاسلام و اغاني وظرافة الاحلام اين قصيده را تخريج كرده است .

دربارهٔ آنها شفاعت خواهد نمود.

۳\_ برای آنحضرت حوضی است، که وسعتش ما بین صنعا تا ایله از اراضی شام است، بلکه آن حوض وسعتش بیشتر است.

٤ در آنجا نشانه و عَلَمی برای راهنمائی موالیان آنحضرت می گذارند ، و آن
 حوض از آبی که از آنحضرت است سرشار خواهد بود.

۵ از آنحضرت کوثر جریان پیدا می کند ، که آبش مانند نقره سفید بلکه درخشانتر است.

7\_ریگهای ته حوض کوثر از یاقوت و مرجان و لؤلؤئیست ، که تا بحال دست کسی بآنها نرسیده است ، زمین کوثر از مشک، و در اطراف آن درختهائی با میوههای زیبا و رسیده در اهتزاز است.

۷\_ آنقدر رنگهای سبز برگهای درختان خوش رنگ ، و رنگهای زرد طلائی آن دلفریب است ، که هیچ چشمی ندیده است، و چون باد و نسیم بهشتی درحرکت درآید ، از آن حوض بوی انواع عطر و ریاحین معطر برمیخیزد.

۸ نسیمی همیشگی و دائمی از بهشت بامر خدا میوزد ، که هیچگاه از حرکت نمی ایستد.

۹\_ و چون بوزش درآید از عطر کوثر بهتر از بوی مشک در هنگام انتشار آنبمشام جان میرسد.

۱۰و ۱۱\_در اطراف کوثر ابریقها و قدحها موجود، برای سیراب شدن موالیان گذارده شده است، و لیکن رجل أصلَع: مولا امیرالمؤمنین علی بن ابیطالب دشمنان خدا را مانند شترهای گری که در آب افتاده اند، از آن حوض دور می کند.

۱۳\_ چون بخواهند قدری بحوض نزدیک شوند، تا ازآب آن بیاشامند ندا می رسد دور شوید نابود شوید.

۱٤\_ برگردید! شما آبشخواری در نزد خود بجوئید، که شـما را سـیراب کنـد، و غذائی که شما را سیر بنماید.

۱۵\_این حوض اختصاص بافرادی دارد که با ذریه رسول خدا مهربانی نموده، و ولایت آنها را در دل داشته باشند، و تبعیّت از غیر آنان ننموده باشند.

17\_ بنابراین این رستگاری و کامیابی برای کسی است که از آن حوض بیاشامد، و ذلّت و تیره بختی برای کسی که از آن منع شود.

باری این حوض معدن علم امیرالمؤمنین است ، که حیات بخش جانها و شفا دهندهٔ دلهاست، هرکوری درآن برود بینا می شودو هرسیاهی سفید، وهر مریضی شفا پیدا می کند، وهر سوخته ای جان جدید پیدا می کند، و لذا این حوض از اعراف که جای آنحضرت ، و از تسنیم که علم آنحضرت است جاری می شود.

و هیچ مقامی بالاتر از آن نیست، مگر عرش خدا، که اشاره بمقام حقیقت نبویّه دارد.

فرمود پیغمبر اکرم ﷺ در حدیثی که متفق علیه فریقین است: اَتَا مدینة الْعِلْم و عَلِی بابها ا

من شهر علم و دانش هستم، و على در آنست.

١ ـ كنز العمال ـ ج١٢ص٢٠١حديث ١١٣٠چاپ هند ١٣٨٤ ووسائل الشيعه طبع حروفي ج١٥ص٥٠.

درسيازدهم

معناى وحى خيرات بهائمه در تفسير آيه مباركة:

وجعلناائمة يهدون بامرناوا حينااليهم فعل الخيرات

# درس يازدهم بسم الله الرحمن الرحيم

و صلّى الله على محمّد و آله الطاهرين و لعنة الله على اعدائهم اجمعين من الآن الى قيام يوم الدين ولاحول ولا قوّة الا بالله العلى العظيم.

قال الله الحكيم في كتابه الكريم:

وَ جَعَلْنَا اَئَمَّةً يَهْدُونَ بِامْرِنا وَ اَوْحَيْنا اِلَيْسِهِمْ فِعْـلَ الْخيـــراتِ وَ اِقــامَ الصَّلَــوةِ وَ ايتاء الزَّكُوة وَ كانوا لَنا عابدَينَ َ '

خداوندعزّوجلّ می فرماید: ماحضرت ابراهیم واسمعیل واسحاق را ائمّهای قرار دادیم که به امرما هدایت می کنند،و کارهای پسندیده رابه آنهاوحی کردیم،و اقامه نمازوایتاءزکوة را به آنها وحی نمودیم ؛و آنها از زمان قبل، روش ومسلکشان این بود که ما را عبادت می نمودند.

درمباحث گذشته پیرامون کیفیّتهدایتبه امرخدا وشرائط تحقیّقآن بحت وازآیات قرآن استنتاجاتی نمودیم؛ اینک راجع به جملهٔ دیگرآیه که میفرماید: وَ اَوْحَیْنا اِلَیْهِمْ فِعْلَ الْحَیْراتِ بحث نموده و معنی آنرا استنتاج مینمائیم بحول الله و قوته:

درمعنای وحی خیراتکهبائمه میشود

دراین جمله خدا می فرماید:نفس افعال خیری که آنها انجام می دادند ، وحی ما بود. چون مصدر مضاف افادهٔ تحقّ ق فعل را در خارج می کند.

اگر كسى بگويد: يُعْجَبُنسي إحْسَانُـكَ وَ فِعْلُـكَ الْحَيْسرَ،

۱\_ سوره انبياء : ۲۱\_ آيه ۷۳

از آن استفاده می شود که احسان وفعل خوبی که نمودهای مسرا مسرور نمود ، اما اگر بخواهند بگویند که احسان تو ، و فعل نیک تو ، پس از این مرا مسرور می کند ، مصدر را اضافه نمی کنند ، بلکه یا قطع از اضافه می نمایند ، یا فعل را با «آن مصدریه» ذکر می کنند ، ومی گویند: یُعْجِبُنی آن تُحْسِن و اَنْ تَعْفِلُ لَكَ وَ الْفِعْلُ لَكَ وَ الْفِعْلُ لَكَ .

مانند آیاتی که درقرآن بعنوان تشریع احکام بیان شده، ومنظوربجای آوردن آنافعال است درزمان مستقبل ازوقت خطاب،در آن آیات أنْ مصدریه بکاربرده شده است مانند، «اَنْ تصوموا خَیْرٌ لَکُمْ» و «اُمِرْتُ اَنْ أَعْبُدالله » آو «اَنْ لا تَعْبدوا الله الله » آو «اَنْ الصَّلوَة» آ

اما در آیه مورد بحث نمی فرماید: و َ أُوْحَیْنَا إِلَیْهِمْ أَنْ تَفْعَلُوا معنای الْخَیْرات ، به آنهاوحی نمودیم که خیرات رابجای آرید، بلکه وحی تکوینی می فرماید افعال خارجی که از آنها سرمی زد عین وحی ما بود، ما وحی کردیم بآنها افعال خیری را که انجام می دادند ، در این صورت نفس فعل آنها مورد وحی است .

بنابراین بایددیدچگونه ممکن است فعل موردوحیواقع شـود.برایروشـن شدن این مطلب از قرآن مجید شاهدی میآوریم:

وَ اَوْحَى رَبُّكَ اِلَى النَّحْلِ اَنِ اتَّخِذَى مِنَ الْجِبَالِ بُيُوتًا وَ مِنَ الشَّجَرِ وَ مِمَّا يَعْرشُونَ. ثُمَّ كُلِى مِنْ كُلِ الثَّمَراتِ فَاسْلُكِى سُبُلَ رَبِّكِ ذُلُلاً يَحْرُجُ مِنْ بُطونِهَا شَرَابٌ مُحْتَلِفٌ ٱلْوَائْهُ فيهِ شِفاءُ لِلنَّاسِ إِنَّ فِي ذَلِكَ لَآيَةً لِقَوْم يَتَفَكَّرُونَ <sup>0</sup>

خدای تو به زنبور عسل وحی فرستاد ، به اینکه در کوهها ودرختها ،ودر سقفهای منازل ، برای خود خانه درست کن ،سپس ازتمام میوه جات بخور،وبا حالت تسلیم و پذیرش راههائی که خدا بتو معرّفی کرده بپیما .

١\_ سوره بقره : ٢\_ آيه ١٧٤

۲\_سوره زمر: ۳۹\_آیه ۱۱

٣\_ سوره هود : ١١\_ آيه ٢٦

٤\_ سوره انعام : ٦\_ آيه ٧٢

٥\_ سوره نحل : ١٦\_ آيه ٢٩\_٧٠

ولايت تكويني امام درس يازدهم

آیا این وحی که به زنبورعسل کرده است، مانندوحی به قلب پیغمبران بود، که درهرلحظه برقلب زنبورعسل وحی می رسیده، که این قسم خانه بساز، در اینجا سکنی گزین، روی این گُل بنشین !سپس روی آن گل! روی گل بدبو منشین؟یا آنکه اینطورنیست، بلکه خداوند به قسمی این حیوان عجیب ولطیف راخلق فرموده است که تمام کارهای اوبه ارادهٔ خداانجام پذیرفته، واین حیوان معصوم بدون هیچ دخالتی از نفس امّاره و آرزوهای باطله و شخصیّت طلبی ها، طبق برنامهٔ معیّن که خدا ، درعالم تکوین برای اومقر رداشته است، درهرلحظه به امرواذن پروردگار در راهی که خدا معیّن نموده سیرمی کند، و طبق دعوت فطرت از روی این گُل برروی آن گل می نشیند، و شیرهٔ گل خوشبورامیمکد ، درسقفها ، و کوهها و در ختها ، خانهٔ هندسی شکل عجیب می سازد .

این وحی را وحی تکوینی گویند ،یعنی خدادرعالم تکوین وخارج ،تمام افعال و سکنات او را خود تنظیم نموده ، وبدون دخالت امر خارج که اورادرسیر تکاملی خود از صراط مستقیم خارج کند ، اورا درراهها و طرق سعادت و اعمال نیک طبق برنامه آفرینش حرکت میدهد .

وحی خیرات به امامان

آیه مبارکه قرآن می فرماید: که ما فعل خیرات را بآنها وحی کردیم یعنی تمام افعال پسندیده که از آنها ظهورمی کند، به اذن ما، و امرما بوده، وملکوت آنها دردست ماست، و بنابراین اعمال آنهابدون دخالت هیچ فکر نفسانی و هوای خود پسندی

از آنها سر میزند.

آنها اعتباراندیش نیستند وبرای محافظه کاری فعلی انجام نمی دهند وبرای بجا آوردن کاری دراعتبارات واهیّه نمیافتند که سپس کار خودرابراساس مصلحت تخیّلیّه بجای آورند، بلکه از تمام این مراحل عبورنمودهاند. ارادهٔ آنها ارادهٔ خدا، و فعل آنها از ضمیری پاک و بی آلایش، بدون شائبهٔ منفعت طلبی و ملاحظه اجرا و پاداش، و عاقبت اندیشی، از آنها سرمی زند.

آنها افرادی هستند که خودفعل جزای آنهاست ،ودرصددجزائــی خــارج از نفس و حقیقت فعل خود نیستند .

این فعل، فعل خداست که باراده و مشیّتخدا از آئینه وجودوصُقْعِ نفس آنان هویدا و از مجری و مجلای وجود آنان طلوع میکند. بنابراین می توان گفت که نفس فعل آنان وحی خداست.

انسان تا هنگامی که چشمش به جمال پروردگار گشوده نشده ،وکمکم مراتب هستی خودرافراموش ننموده ، وبهخداهست نشدهاست ، تمام افعال رااز خودمی بیند ، وحتماً برای غایت و نتیجه ای انجام می دهد، ولی اگر درمرحلهٔ عبودیّت قدم بصدق گذاشت ، رفته رفته دراثر مشاهده قدرت و علم مطلق خدا وانکشاف مراحل توحید دروجود وی، دیگر از خودو جو دوهستی ادراک نمی کند ، تاآنکه برای بقا و حفظ آن یابرای جلب نفع و رفع ضرر کاری انجام دهد، خود را در دست قدرت پروردگار چون موم درمشت قوی پنجه ای خاضع و تسلیم ملاحظه مینماید، چون با طلوع خور شید حقیقت ، و مشاهدهٔ جمال مطلق و حیات و علم مطلق ، و جود خود را در این صورت و این حال سرمی زند کار حق است و بس .

در حدیث قدسی که فریقین روایت کردهاند خدا میفرماید:

لاَيَـزَالُ الْعَبْـدُ يَتَقَـرَّبُ إِلَـىَّ بِـالنَّوَافِلِ حَتَّـى أُحِبَّـهُ فـاِذَا اَحْبَبْتُـــهُ كُنْتُسَـمْعَهُ الَّذَى يَسْمَعُ بِهِ وَ بَصَرَه الَّذَى يَبْطُ شُ بِهِ وَ لِسَاتَهُ الَّذَى يَنْطِـقُ بِـهِ وَ يَـدَهُ الَّتـــى يَبْطِـشُ بِها \ بها \

پیوسته بندهٔ مطیع من بسبب بجاآوردن کارهای موردرضاو پسندمن که اورا جبراً تکلیف ننموده ام وخود بشوق ورغبت انجام می دهد ،بمن تقرب می جوید، و نزدیک می شود ، تا بسر حدی می رسد که من دوستدار او خواهم شد ،و چون اورا محبوب خود قراردادم ، من گوش اومی شوم که بااومی شنود ، ومن چشم اومی شوم که با او می کند .

یعنی در آن حال گوش راازخودنمی بیند ، بلکه گوش او مجرائی است که بوسیله آن خدا می شنود ، و بوسیله چشم او خدا می بیند .

آیه مبارکهٔ قرآن:

و ما رَمَيْتُ إِذْ رَمَيْتَ وَ لَكِنَّ الله رَمي ٢

دلالت برهمین مقام دارد،ای رسول ما درآن وقتی که تو تیرانداختی ، توتیر

١\_وسائل الشيعه ج٣ ص٥٣

۲\_ سوره انفاق : ۸ آیه ۱۷

نينداختي ، بلكه خدا تير انداخت ؛ آيه مباركه :

يَدُ اللهِ فَوْقَ اَيْدِيهِمْ 'نيزبراين معنا دلالت مي كند ، دست خدا بالاي دست آنان است .

تحقّق شرائط امامت

بالجمله ازآیهٔ مبارکه: و او حَیْنَا اِلَیْهم فِعْل الْحَیْرَاتِ استفاده می شود که امام کسی است که حقّاً باید از مراتب نفس و خودی عبور نموده، و بمراحل توحید حقیقی وارد شده، وبا وجود طلوع آفتاب عالمتاب، وظهورذات مقد س حق جل وعلا

در مرائی کاینات و جلوهٔ او در ماهیّات امکانیّه ، از خرود ظهور و بروز ندیده ، بلکه اصل هستی خودرامندک درهستی حضرت مفیض الوجودبنماید؛ وفعل او وگفتاراو وسکون وحرکت او وقیام وقعود او وجنگ وصلح او فعل خدا گردد .

اگر كسى باين مرحله رسيد قابليّت امامت را باذن خدا دارد و الا فلا .

چون امام یعنی کسی که مأموم را بمقام و محل و مقصود خود رهبری می کند ،کسیکهازشوائب نفس امّاره بیرون نیامده است ،اگرامام شودتماممأمومینرا بمحل و مقام خود که امیال نفسانیّه باشد دعوت می کند؛ و بدیهی است که این دعوت، دعوت بخدا نبوده، بلکه دعوت به نفس است.

امام با این خاصهایکه ذکر شد،چون فعلش فعل حق، و قولـش قـول حـق می شود، لذا حجّت است ، چون فعل و قول حق حجّت است .

بنابراین باید از او پیروی کرد ، وبرکار او خرده نگرفت، زیرا خردهگرفتن بر او خرده گرفتن بر او خرده گرفتن بر او خرده گرفتن برفعل حق است، وشخص خورده گیرباید به نفس خودمراجعه نماید، وعیب رادر آنجاجستجو کند، که بواسطهٔ،جهل وفقدان معرفت وناشناختن امام، عیبی را بدو نسبت داده است .

ممکنست بسیاری ازافراد نیک و صالح العمل باشند،ولی چـون از خـودی خود برون نیامدهاند، امام را نشناسند، مرتبهٔ امامت مرتبهٔ ایست بس رفیع .

در اصول کافی در کتاب حجیّت مرحوم کلینی با اسناد خود از

۱\_ سوره فتح : ٤٨ \_ آيه ١٠

آبان از آحُول انقل می کند: که زید بن علی بن الحسین الکی چون مورد طلب خلیفه قرار گرفت ، و در دنبال او جاسوسان می گشتند در حالیکه خودرامختفی نموده بود،من بر او وارد شدم ، بمن گفت:

قیام زید بدستور امام نبوده است

ای ابا جعفر! اگر فردی از ما بر علیه خلیفه خروج کند ، رأی تو دراین باره چیست ؟ آیا تو هم برای کمک با او خروج خواهی نمود؟

من در پاسخ او گفتم: اگر آنکه بر خلیفه خروج کند مانند پدر تو (حضرتعلّی بن الحسین) وبرادر تو (حضرت امام محمّد باقر) باشدمن برای حمایت او خروج می کنم.

اَحْول میگوید : زید بمن گفت : من ارادهٔ خروج دارم ، که با این قوم مجاهده نمایم ، تو هم با من خروج کن .

من گفتم: چنین کاری نمی کنم فدایت گردم.

زید گفت: آیا جان خـود را خیلی دوست داری ، و از کمک ما دریغ میکنی؟

گفتم نه :جان من یک نفسی بیش نیست،ولی مطلب جای دیگراست و آن اینکه اگرزمیندارای اماموحجّت است ،چون این خروج توبدون اذن و دستور اوست، بنابراین افرادیکه باتو خروج کنند، هالک ؛وافرادیکه تخلّف ورزندو خروج نکنند ناجی و رستگار خواهند بود .

واگرزمین دارای امام و حجّتی نیست،بنابراین افرادیکه باتو خـروج کنندیـا نکنند در مرتبه مساوی، ودرمنزلت برابرند،چون هردوآنها کــار راروی اختیـارخود انجام داده، و طبق دستور حجّت خدا نبوده است .

زید بمن گفت :ای ابا جعفر! من باپدرم درسرسفره مینشستم،پدرم برای من لقمهٔ بزرگ میگرفت، ولقمهٔ داغ را سردمینمود تاخنک شود وبمن می داد، از روی شفقت و مهری که بامن داشت، چگونه می شود با من شفقت نکند، واز آتش

۱\_ احول اسمش محمّدبن نعمان است، ازاصحاب خاص عضرت صادق النفي است، وچون درزير طاقى دكّان داشته است الذااور امؤمن الطاق گويندوليكن اهل سنّت بجهت زبر دستى او درفن مناظره و در عين حال عداوتى كه بعضى از آنها حتّى بااصحاب اهل بيت دارند، اورا «شيطان الطاق» مى گويند.

دوزخ بعلّت عدم معرّفی امام مرا نرهاند؟

آیا می شود تو را بدین (امام) معرّفی کند، و بمن امام را معرّفی ننماید ؟
من به زیدعرض کردم:فدایت شوم، روی شفقتی که پدرت باتوداشته ،واز
آتش تورامی رهانیده است، امام رابه تومعرفی ننموده است، چون خوف داشته است
که اگرمعرّفی کند و تونپذیری داخل درآتش خواهی شد،ولیکن بمن امام راخبر
داده، و معرّفی نموده است، اگر من اطاعت اورا گردن نهم و معرّفی اورا بپذیرم،
نجات پیدا می کنم؛ و اگر نپذیرم، پدرت بر من باکی نداشته است که داخل آتش
گردم.

سپس به زید گفتم: فدایت شوم ، آیا شما أفضلید یا انبیاء ؟ زید گفت بلکه انبیاء افضلند.

گفتم : يعقوب بفرزندش يوسف گفت : يا بُنَى لا تَقْصُص ْرُ وَيْ اللهَ عَلَى الْحُوتَكَ فَيَكِيدوا لَكَ كَيْداً \، اى فرزندمن، خواب خودرا بابرادران خود مگوزيرا آنها بر عليه تو مكر و حيله خواهند نمود .

چرا یعقوب برادران را از خواب یوسف خبر نکرد، ومخفی نمود، بجهت آنکه برفرزندش یوسف شفقت ومهربانی داشت ومی دانست که دراثرافشاء خواب، یوسف راهلاک می کنند؛ همینطور پدرت چون بتوشفقت ومهرداشته، معرقی امام را از تو مختفی داشته، چون می دانسته اگر بگوید، و قبول نکنی، داخل در آتش خواهی بود:

زید گفت: قسم بخدا که چون این مطالب را گفتی من هم بتو بگویم که صاحب تو (حضرت امام جعفر صادق النظمی در مدینه بمن خبر داد: که تو کشته خواهی شد، وبه دارآویخته می شوی!ودرنزد آن حضرت صحیفهای است که درآن قتل، و به دار کشیده شدن من نوشته شده است.

اَحْوَل میگوید :چون برای عزم حج حرکت کردم، این جریان مناظره با زید را خدمت حضرت صادق علیه السلام بازگو نمودم .

حضرت فرمودند: حجّت را براوتمام کردی اوراه را ازجلووعقب وراست و چپ و بالا و پائین براوبستی ! و در محاجّه و مناظرهٔ با اوکوتاهی ننمودی . ۲

١ ـ سوره يوسف : ١٢ ـ آية ٥

۲\_اصول کافی ج۱ ص۱۷۶

زید بن علی بن الحسین دارای مقامی عالی بود، و در تقوی، و زهد، و غیرت، و ایثار، و انفاق، و عبادت سرآمد روزگار بود،وچون شهید شد حضرت صادق متأثر شدند، و بر اوگریستند وطلب رحمت نمودند، ولی باتمام این کیفیّات مقام امام چیز دیگری است و زید از مقامات امام ابداً خبری ندارد.

حرکت وسکون امام هردو صحیحاست

زید در مقابل انحراف وجنایات منصور دوانیقی بعلتقصور دیدوعدم تشخیص مصالح غائی امّت، جام صبرش لبریزشد؛ و آنقدر سعهٔ نفس نداشت که بتواند تحمّل کند ؛ لذا بر علیه او قیام کرد. ولی امام کسی است که ابداً

درمقابل ظلمها خسته نگردد، وچون ضیق نفس دراونیست ، مادام که به مصلحت اسلام و جامعه مسلمین نباشد، دستباقدام خونین نزند ، وبه احساسات خود یا همنشینان و القاءآت آنان متأثرنگردد؛ حس انتقام دراو نبوده باشد، وبرای ارضاء و تشفی غرایز و امیال خود اقدام نمی کند؛ بلکه تمام کارهای او طبق عالیترین برنامه انسانیت برای هدایت خلق به أعلی درجهٔ کمال بوده باشد؛ در اینصورت جنگ و صلح اوهردومصلحت بوده وهریک از آنان فعل خداست؛ حرکت و سکون او فعل خداست، و باید از او پیروی نمود .

باری مقام امامت، عهده داری رسالت خدا و هدایت نفوس مردم بخداست؛ و شایسته این مقام نیست مگرکسی که نفسش آنقدرسعه پیدا نموده، وازعلوم خدابهره یافته، و به حیات خدا زنده شده وازمراحل نفس وامتحانات بکلی رسته باشد.

امیرالمؤمنین انگی نفس رسول الله بود، و پیغمبراکرم در مواطن بسیاری باین موضوع تصریح فرمود .

البته این تصریح نه ازنقطه نظرظاهروتعارفات اعتباریّه وابلاغات عادیّه بر مردم بود، بلکه بر اساس ادراک واقع، ووقوف برمراتب، ومقامات، واستعدادات غیر متناهیهٔ آن حضرت بود، که این تصریحات، کاشف و نمایندهٔ آن واقعیّت می باشد.

وطبق تصریح آیهٔ قرآن درقضیهٔ مباهله، نفس رسول خدا ، وبمنزلهٔ آن حضرت شمرده شد؛ چنانکه فخررازی درذیل تفسیر آیه مباهله باین واقعیّت اعتراف می کند.

قندوزى ميگويد : اخرج صاحب المناقب عن جعفر الصادق، عن ابيـه،عـن جده علـي بن الحـسن بن علـي الكي قال في خطبته : قال الله تعـالي

لجدى على حين جحده كفرة اهل نجران و حاجّوه:

فقل: تَعالَواْ نَدْعُ اَبْنائنا وَ اَبْنائكُمْ وَ نسائنا ونِسائكُمْ وَ اَنْفُسَنا وَ اَنْفُسَكُمْ ثُسمَّ ثَبْتَهلْ فَنَجْعَلْ لَعْنَةَ الله عَلَى الْكَاذِبِينَ \

فَ اَخْرَجَ جَدَى اللَّهُ مَعَهُ مِنَ اللَّالْفُ سِ اَبَى، وَ مِنَ الْبَنْدِينَ اَنَا وَ اَخِى الْحُسَيْن، وَ مِنْ النَّساء فاطِمةَ أُمّى، فَنَحْنُ اَهْلُهُ وَلَحْمُهُ وَ دَمُهُ وَنَفْسُهُ، ونَحْنُ مِنْهُ وَ هُوَ مِنْ النَّساء فاطِمةَ أُمّى، فَنَحْنُ اَهْلُهُ وَلَحْمُهُ وَ دَمُهُ وَنَفْسُهُ، وَنَحْنُ مِنْهُ وَ هُوَ مِنّا ثَـم قال :

و فى عيون الاخبار عن الرّيان بن الصلت قال الرّضا رضى الله عنه : عَنَى الله مِنْ أَنْفُسِنا نَفْسَ عَلِى قُ مِمّا يَدُّلُ عَلَى ذَلِكَ قَوْلُ النَّبِيَ ﷺ لِتَنْتَهينَّ بِنَو وليعة اَوْلاً بُعَثَنَّ النَّهِمْ رَجُلاً كَنَفْسَى يَعْنَى عَلِى ّبْنِ ابيطالِبِ فَهذِهِ خُصوصِيّةٌ لاَ يَلْحَقُهُمْ فيه بَشَرٌ و قد تقدم في الباب الخامس أ

صاحب مناقب از امام جعفر صادق الناس از جدش حضرت على على بن الحسين الناس روايت كرده است كه: حضرت امام مجتبى حسن بن على على ماالسلام در خطبهٔ خود فرمودند:

خدای تعالی، در هنگامیکه کفّار و منکرین از اهل نجران، دعوت جدّم رسول الله را قبول نکرده و ردّ کردند، بجدّم چنین خطاب فرستاد:

بگو: بیائید، بخوانیم پسرانمان را، وپسرانتان را، و زنانمان راوزنانتان را، و جانهایمان را و جانهایتان را وسپس بدرگاه خدا ابتهال و تضرّع نموده، ولعنت و دور باش از خدا را بر دروغگویان قرار دهیم .

در اینحال جد من از جانها که باید با خود ببرد پدرم را برداشت؛ و از پسران من و برادرم حسین را، و از زنان، مادرم فاطمه را .

پس ما اهل رسول الله هستيم،وگوشت اووخون اووجان اوهستيم ،و ما از او هستيم و او از ماست .

١\_ سوره آل عمران : ٤ آية ٦١

٢\_ ينابيع المودة ص٥٢ و٥٣

و درکتاب عیون اخبارالرضا از ریّانبن صلت روایت است که حضرت امام رضا الگیالاً فرمودند:

خداوندازلفظ انفسنا درآیهٔ مبارکه،نفس علی ّ راقصد کرده است و دلیل آن اینکه : رسول ﷺ فرمودند :

بنوولیعة بایددست از تمرّد خود برگرداند، وگرنه من کسی رابرای جنگبا آنها می فرستم که مثل نفس من باشد؛ ومرادشان از آن کسکه حکم جانرسول الله را داشت علی بن ابیطالب بودند .

پس این یک خصوصیّتی است که درعلی است وهیچ فردی ازافراد بشر نمی تواند باین مقام دسترسی پیدا کند .

سپس مى گويد: اخرج احمدبن حنبل فى المسند عن عبدالله بن حنطب قال قال رسول الله عن عبدالله بن حنطب قال قال رسول الله على لوفد ثقيف حين جاوه: لَتُسَلَّمَنَّ أَوْ لاَبْعَثَنَّ اللهُمُ رَجُلاً كَنَفْسى لَيضْربَنَّ اَعْناقَكُمْ، وَ لَيَسبينَّذَ راريَكُمْ، وَ لَيَا خُذَنَّ اَمْوالكُم، فَالْتَفْتَ الله عَلِيِّ، وَ لَيَا خُذَنَّ اَمْوالكُم، فَالتَفْتَ الله عَلِيِّ، وَ اَخَذَ بيدهِ فَقالَ: هُوَ هذا مَرَّتين الله عَلى الله عَلَى الله عَلَى الله عَلَى الله الله عَلى الله عَلَى الله عَلَى الله عَلَى الله عَلَى الله عَلى الله عَلَى الله عَلى الله عَلَى الله عَلى الله عَلَى الله عَلَى الله عَلى الله عَلى الله عَلى الله عَلَى الله عَلَى الله عَلى الله عَلى الله عَلى الله عَلى الله عَلَى الله عَلى الله عَلَى الله عَلى الله عَلى

احمد بن حنبل در مسند خود از عبدالله بن حنطب روایت کرده است که رسول خدا بی بجماعتی از ثقیف که بر آن حضرت وارد شده بودند فرمودند:

باید تسلیم شوید! وگرنه من می فرستم بسوی شما مردی راکه حکم جان مراداردتاگردنهای شما رابزند، واولاد شمارااسیر کند، واموال شما را بگیردسپس حضرت بسوی علی بن ابیطالب توجّه نموده و دست اوراگرفتندودوبارفرمودند: آن مرد اینست .

و نيز گويد: اخرج احمد بن حنبل في المسند وفي المناقب: ان رسول الله قال: لِتَنْتَهِينَ يَا بَنى وَلَيعة، اَوْ لاَبْعَشَنَّ اِلَيْكُمْ رَجُلاً كَنَفْسى يُمْضى فيكُمْ اَمُرى، يَقْتُلُ الْمُقاتَلَةِ، وَ يَسْبِي الذُّريَّةِ، فَالْتَفَتَ اِلَى عَلِيِّ، فَاحَذَ بِيَدِهِ وَ قالَ هُوَ هذا مَرَّتَيْنَ.

وسپس گوید عین اینحدیث راموفق بن احمدخوارزمی مکی بهمین الفاظ

١\_ ينابيع المودة ص٥٣

تخریج نموده است . ا

احمد بن حنبل در مسند خود گوید و نیزدرمناقب خــود آورده اسـت کــه رسول الله نشخ فرمودند :

ای بنی ولیعه دست از تمر دوسرکشی بردارید، وگرنه من برمی انگیزم بسوی شمامردی راکه حکم نفس مرا دارد، وامر مرادرباره شما اجرا می کند: بامردان جنگی شما جنگ می کند و ذریّهٔ شما را اسیر می کند .

و پس از این گفتار رسول خدا بسوی امیرالمؤمنین انگیا التفات نموده و دست او را گرفته و دوبار فرمودند: آن مرد اینست .

و نيز از كتاب مشكاة نقل مى كند: ازحبيش بن جناده رضى الله عنه ، قال: قال رسول الله صلى الله عليه (وآله) وسلم: عَلِي مِنّى وَ أَنَا مِنْ عَلِي ّ وَلا يُؤدّى عَنّى إلاّ آئا وَ عَلِي مِنْ عَلِي مِنْ عَلِي مِنْ عَلِي مِنْ عَلِي مُنْ وَ الله صلى الله عليه (وآله) وسلم: عَلِي مُنّى وَ اَنَا مِنْ عَلِي مُنْ عَلَى مُنْ عَلَى مُنْ عَلَى مُنْ عَلَى مُنْ عَلِي مُنْ عَلَى مُنْ عَلَيْ عَلَى مُنْ عَلَيْ مُنْ عَلَيْ مُنْ عَلَى مُنْ عَلَيْ مُنْ عَلَى عَلَى عَلَى مُنْ عَلَى عَلِ

حضرت رسول الله فرمودند: على ازمن است ومن ازعلى هستم، و ذمّه مرا هيچكس نمى تواند ادا كند مگر خود من يا على .

و سپس گویداین حدیث راترمذی روایت کرده است؛ واحمدبن حنبل ایضاً از حبیش بن جناده روایت کرده است؛ و ترمذی گوید: هذا حدیث حَسَن غریب صحیح \*.

و همچنین این حدیث را ابن ماجه از ابن جناده روایت کرده است . آ

و نيز گويد كه در مشكاة از عمران بن حصين رضى الله عنه روايت كرده است كه قال النبى الله قال : إِنَّ عَلَيا مِنّى وَ اَنَا مِئْـهُ وَ هُـوَ وَلَـىُّ كَـلَّ مُؤْمِـنٍ بَعْـدى رواه الترمذي . "

و نيز گويد حموينى در فرائد السبطين با اسناد خود ازعلى كرم الله وجهه روايت كرده است كه قال : أهدرى الله رسول قال قَنْو موزة يقشر الموز بيده، و جَعَلَها فى فَمى فَقالَ قائل ! يا رسول الله : إنَّك تُحِبُّ عَلِيّاً؟ قال : او مَا عَلِمْت اَنَّ عَلِياً مِنْي و اَنَا مِنْ عَلى لِي أَ

«ازامیر المؤمنین الکیالی نقل شده است که فرمو دبر ای رسول خداشاخه موزی بهدیه

١\_ ينابيع المودة ص٣٥

۲و۳وکو ۵ ـ همان کتاب ص۵۶

آوردند، حضرت موزرا بادست خود پوست می کندودردهان من می گذارد، گوینده ای گفت: ای رسول خداتو علی رادوست می داری؟ حضرت فرمود: آیانمی دانی که علی از من است و من از علی هستم.

و نيز گويد: احمد بن حنبل در مسند خود از حبيش بن جناده سلولي روايت كرده است كه قال سمعت رسول الله ﷺ يقول : عَلِيٌّ مِنِّــي وَ أَنّــا مِنْ هُ وَ لاَ يُــؤُدّى عَنِّى إلاّ اَنَاا وَ عَلِيٌّ . '

و نیز گوید: در کتاب مناقب از عطیة بن سعد عوفی از مخدوج بن زبیر ذهلی روایت است که قال: ئزَلَتْ آیَةُ اَصحابُ الْجَنَّةِ هُمُ الْفائزونَ .

فَقُلْنا : يا رَسولَ اللّهِ مَنْ أَصْحابُ الْجَنَّةِ ؟

قَالَ: مَنْ اَطَاعَنَـــى ، وَ والَــى عَلِيّــاً مِنْ بَعْدى وَ اَخَـٰذَ رَسُــولُ اللـــهِ ﷺ بِكَفِّ عَلِيًّ فَقَالَ: إِنَّ عَلِيّاً مِنّى، وَ اَئَا مِنْهُ، فَمَنْ حادَّه فَقَدْ حادَّنـى، وَ مَنْ حادَّنـى اَسْخَطَ اللّــهُ عَزَّ وَ جَلَّ .

ثُمَّ قالَ : يا عَلِيُّ : حَرِبُكَ حَرْبِكِ، وَ سِلْمُكَ سِلْمِي، وَ اَنْتَ العَلَمُ بَيْنِي وَ بَيْنِ وَ بَيْن بَيْنَ اُمَّتِنِي .

قالَ عَطِيّةُ : سَأَلْتُ زيد بن ارقم عن حديث مـخدوج قـال : أُشْهِدُ اللــهَ لَقَـدْ حَدَّتَنَا بِهِ رَسولُ اللــه .

مخدوج بن زبیرگوید: که چون آیه ان اصحاب الجنه هم الفائزون بر رسول خدا نازل شد، عرض کردیم: ای رسول خدا اصحاب بهشت چه کسانند؟ فرمود: «کسی که مرا اطاعت کندوعلی را بعد از من سرپرست وصاحب اختیار خود قرار دهد.

دراین حال حضرت رسول الله دست علی راگرفته فرمود:حقّاً علی ازمن است و من از علی هستم، پس کسی که بااوستیزگی کند، با من ستیزگی نموده،و کسیکه با من ستیزگی کند، خداوند عَزَّ و جَلَّ را بخشم درآورده است .

و سپس فرمود: ای علی جنگ کردن با تو جنگ کردن با من است ، و مسالمت با من ، تو پرچم هدایت ونشانهٔ رهبری هستی بین من و بین

١\_ ينابيع المودة ص٥٤

امّت من!»

عطیّه که این حدیث را ازمخدوج بن زبیر شنید، می گوید؛ من از زید بن ارقم که اونیزازاصحاب رسول خدابود، پرسش کردم: ازاین حدیث، زیدگفت:

خداراگواهمى گيرم كهخوداين حديث راازرسول خدا شنيدم فونيز قندوزى گويد:وفى المناقب عن جابر بن عبدالله رضى الله عنهما، قال لقد سمعت رسول الله شي يقول :١- إنَّ فى عَلِى خِصالاً لَو كائت واحِدة مُ مِنْها فى رَجُل إِكْتَفَى بها

فَضْلاً وَ شَرَفاً .

خصال مو جو ده

امير المؤمنين

٢\_ قوله: مَنْ كُنْتُ مَوْلاهُ فَعَلِي مَوْلاهُ.

٣ ـ وَ قوله : عَلِيٌّ مِنِّي كَهارونَ مِنْ موسَى .

۴ ـ وَ قوله : عَلِيٌ مِنَّى وَ اَنَا مِنْهُ .

۵ ـ وَ قوله : عَلِيٌ مِنِّي كَنَفْسي، طاعَتُهُ طاعتـي، وَ مَعْصِيَتُهُ مَعْصِيتـي .

ع \_ و َ قوله : حَرْبُ عَلِيٌّ حَرْبُ الله، و سِلْمُ عَلِي سِلْمُ الله .

٧ ـ و قوله: ولِيُّ عَلِيٍّ وَلَتَّ اللَّهِ و عَدُوُّ عَلِيٍّ عَدُوُّ اللَّه.

٨ ـ و قوله: عَلِيٌّ حُجَّةُ الله عَلى عِبادِهِ.

٩\_ وَ قوله : حُبُّ عَلِيِّ ايـمانٌ وَ بُغْضُهُ كُفْرٌ .

١٠ و قوله : حِزْبُ عَلِي حِزْبُ الله و حِزْبُ اعْدائه حِزْبُ الشَّيْطانِ .

١١\_ وَ قوله : عَلِيٌّ مَعَ الْحَقَّ وَ الْحَقُّ مَعَهُ لا يَفْتَرقانٍ .

١٢\_ وَ قوله : عَلِيٌّ قَسيمُ الْجَنَّةِ وَ النَّارِ .

١٣ ـ وَ قوله : مَنْ فارَقَ عَلِيّاً فَقَدْ فَارَقَنى، وَ مَنْ فَارَقَنى فَقَدْ فارَقَ الله .

١٤\_ وَ قوله ﷺ شِيعَةُ علِي هُمُ الْفائزونَ يَوْمَ الْقِيَامَةِ .

جابربن عبدالله می گوید : ۱ ـ من از رسول خدا درباره علی بن ابیطالب مناقب و فضائلی شنیدم که هریک از آنها اگر درکسی یافت می شد ، برای فضیلت و

١\_ ينابيع المودة ص٥٥

شرافت او كافي بود

۲\_ یکی آنکه فرمود: من مولای هر کس هستم علی مولای اوست.

۳ـ ودیگرآنکه نسبت علی با من مانند نسبت هرون پیغمبربـابرادرش حضـرت موسی است .

٤\_ و ديگر آنكه : على از منست ، و من از على هستم .

۵\_ودیگر آنکه:مقام ومنزلت علی نسبت بمن مانندجان ونفس مناست نسبت بمن ، ییروی از او پیروی از من ، و مخالفت با او مخالفت با منست .

٦- دیگر آنکه ستیزگی با علی ستیزگی با خداست ، وصلح وآشتی با او،صلح
 و آشتی با خداست .

٧ ـ و ديگر آنكه دوست على دوست خدا ، و دشمن على دشمن خداست .

٨ ـ و ديگر آنكه على حجت خداست بر بندگانش.

۹\_ و دیگر آنکه مودّت و دوستی با علی ایمان ، و بغض با او کفر است .

۱۰ و دیگر آنکه جمعیّت و طرفداران علی حزب خدا هستند ، و جمعیت و طرفداران دشمنان علی حزب شیطانند .

۱۱\_و دیگر آنکه علی با حق است و حق با علی است : هیچگاه از هم جدا نمی شوند .

۱۲\_و دیگر آنکه علی قسمت کننده بهشت و دوزخ است .

۱۳\_و دیگرآنکه کسی که ازعلی دوری جوید ، ازمن دوری جســته ، وکســیکه از من دوری بجوید از خدا دوری جسته است .

۱٤\_ و ديگر آنکه پيروان و شيعيان على ، آنانند که رستگار خواهند بود .

از مجموع این روایات استفاده می شود که حضرت رسول الله، هم از نقطه نظر باطن، و معارف الهی واطلاع براسرارغیبیه، ونیزاز نقطه نظر ظاهر، در تمام شئون علی بن ابیطالب امیرالمؤمنین اللی را در بیت خود و حرم خود که حرم خداست، جای داده و همیشه در سر و شهادت، و ظاهر و پنهان، با آن حضرت بوده، دو نفس بودند که از یک اصل منشعب شده اند بالاخص در آن فقره از روایت که فرموده است: لا یؤدی عنی الا آنا او علی .

منظور آنستکه این باررسالت وهدایت مردم رابسوی خدااز نقط هنظرظاهرو باطن، یعنی با سیطرهٔ برنفوس وملکوت آنها ، کسی نمی تواند حمل کند ، مگر خود

من يا على .

و بنابراین آن حضرت درتمام مقامات و درجات رسول خدا شریک بوده است ؛ یک درجه ، مقام حمد وبدست داشتن لوای حمد است، که طبق روایات بسیاری آن لوا بدست امیرالمؤمنین است ، یعنی کسی مانند آن حضرت خدا را نشناخته ؛ وبنابراین نتوانسته خدارا آنطور که سزاوار مقام عالی ورفیع اوست حمد کند .

و همچنین مقام شفاعت درروز قیامتبدست آن حضرت،و ذریّه و رسول خداست.

ما طی مباحث گذشته بعضی از مقامات امیرالمؤمنین را نقل کردیم ، مانند آنکه آنحضرت قسمت کننده بهشت و دوزخ است، و پروانهٔ عبور دهنده از صراط، و ساقی کوثر، و نیز مقام شفاعت، و میزان عمل .

بایددانست که انتساب حضرت به این صفات منافات باقدرت خداندارد؛ بلکه عین صفاتی است که در خداست ؛ و بواسطهٔ اعطاء به امیرالمؤمنین الناس از خدا منسلخ وجدا نشده ، وخدا بیکاره نگشته ، بلکه عین صفات خداست که از آن حضرت که دارای ولایت کبری است ظهور می کند؛ بلکه نفس ولایت عین تجلیّات و ظهورات حضرت حق است .

پس آنچه هست راجع به خداست و بس ، و در مقام ولایت صرفاً نیاز و احتیاج بذات مقد س اوست، همینطوریکه دراین عالم ماد که موجودات مقد ر و محدودند،علموقدرت دربین آنها قسمت شده و هرموجودی بفراخور حال و وسعت خود بهرهای گرفته است، واین تقسیم منافات با وجود منبع علم، وقد درت و حیات در خدا نیست و قسمت کنندهٔ اینها جز خدا نیست، و ظهورات تقسیم در هرمر حله عین ظهورات خداست و بس، همانطور در عالم ملکوت و عقل قسمت کننده خداست؛ و بهره و تقسیم از صفات و اسمای او خارج نیست؛ و مقام و لایت که تقسیم علوم و معارف و حیات را بر دلها می نماید همان عمل خداست و بس .

و ما تشاون الا ان يشاء الله . ١

بنابراین درقیامت که عالم ظهوروبروز است هیچکس جزمشاهده قدرت و عظمت وحیات خدا مشاهدهٔ دیگرندارد؛ و تمام موجودات درمقابل آن ذات مقدس

۱\_ سوره دهر : ۷٦ \_ آيهٔ ۳۰

صِفر و فقيرند .

يَوْمَ هُمْ بارزونَ لا يَحْفَى عَلَى اللَّهُ مَنْهُمْ شَيْئَى . ا

روز قیامت روزی است که همهٔ مردم ظهور و بروز دارند وچیزی از آنها بــر خــدا مخفی نخواهد بود .

وَ بَرزواللهِ الْوَاحِدِ الْقَهَّارِ. ٢

و بروز و ظهور پیدا کردند برای خداوند واحد قهار .

و لَوْ يَرَى الَّذينَ ظَلَمُوا إِذْ يَرَونَ الْعَذَابَ أَنَّ الْقُوَّةَ لِلَّهِ جَميعاً . "

و اگر می دیدند افرادیکه ستم روا داشتهاند، در آن وقتیکه عذاب را مشاهده می کردند، که تمام مراتب قوّت و قدرت اختصاص بخدا دارد .

وبالجمله تمام صفات واسماء خدا كه در قرآن مجيد حصر شده است مانند إن الله هُو الرَّزَاقُ ذو الْقُوَّةِ الْمَتِين . أ

بدرستیکه حقاً خداوند تنها روزی دهنده است واودارای قوّت استوار است و لِلّهِ الْحَمْدُ. <sup>٥</sup>

تمام مراتب و در جات ستایش و تمجید (از هر موجودی بهر موجودی) اختصاص بذات خدا دارد .

و اللَّهُ لاَ إِلَهَ إِلاَّ هُوَ . عُ

خداست که هیچ معبودی و مقصودی جز او نیست .

و هُوَ الْحَيُّ الْقَيَّومَ . ٧

اوست تنها موجود زنده و قوام همه كائنات.

و إنَّهُ هُوَ السَّميعُ الْبَصيـرُ . ^

بدرستیکه اوست که تنها و فقط شنوا و بیناست .

٥\_ سورة جاثيه : ٤٥ \_ آية ٣٦

٦و٧\_ سورة بقره : ٢\_ آية ٢٥٥

٨ ـ سورة اسراء : ١٧ ـ آية ١

۱\_ سورهٔ غافر : ٤٠ \_ آيهٔ ١٦ \_ <sup>-</sup>

٢\_ سورة ابراهيم : ١٤ \_ آية ٤٨

٣\_ سورة بقره : ٢ \_ آية ١٦٥

٤ \_ سورهٔ ذاریات : ٥١ \_ آیهٔ ٥٩

و اِلله هُو َ السَّميعُ الْعَلِيمَ . 'درآن عالم ظهور نموده وانحصار آنها بــذات آنــها بذات مقدّس حق مشهود است .

مقام ولايت، نفس آن صفات واسماء است نه غيراز آن، وبنابراين ظهور آن صفات و اسماء بولايت ناميده مي شودوبس والحمدلله رب العالمين وصلى الله على محمد و آلِه الطاهرين .

١\_ سوره دخان : ٤٤ \_ آيه ٦

درس دوازدهم لازمهٔ عصمت هدایت به حق است

## درس دوازدهم بسم الله الرحمن الرحيم

و صلّى الله على محمد و آله الطاهرين و لعنة الله على اعدائهم اجمعين منالانالى قيام يسوم الدين ولاحول ولاقوة الأبالله العلى العظيم.

قال الله الحكيم في كتابه الكريم:

اَفَمَنْ يَهْدِى اِلَى الْحَقَّ اَحَقُّ أَنْ يُتَّبَعَ اَمَّـنْ لاَ يَـهِدِّى اِلاَّ اَنْ يَـهْداى فَمَـا لَكُمْ كَنْفَ تَحْكُمُه نَ

در این آیه مبارکه کیفیّت احتجاج با مشرکین راخداوند به پیغمبرش تعلیم میکند، که چگونه بر آنها اثبات نماید، که شرکاء خدا قابل ستایش و پیروی نیستند، و اساس این احتجاج مبتنی بر لزوم پیروی از صدق واعراض ازغیر حق می باشد.

این احتجاج عقلی است، چون بر یک اصل کلّی مبتنی است، که آن اصل لزوم تبعیّت همیشگی ازحق میباشد، لذابرای استدلال بلزوم تبعیّت و پیروی ازامام معصوم بهترین دلیل خواهد بود، و برای و رود دراصل احتجاج بایدآن مبنارابعنوان مقدمه بیان کنیم:

یکی از احکام فطری و عقل انسان، لزوم متابعت از حق است، این حکم یک قانون کلّی است که همیشه انسان باوم تکّی است، واگر لزوم پیروی احیاناً در اعمال یا گفتار خود از آن منحرف شود، وبغیرحق از مایل گردد، بعلت هوای نفس یاشبهه وغلطی که احیاناً برای حق می پندارد،و

١ ـ سوره يونس : ١٠ ـ آية ٣٥

بجهت اشتباه و التباس امر، از غیر حق پیروی میکند، ولذا درمقام اعتذاربرآمده و گمان خود را باینکه حق می پنداشتم، عذر خود قرار میدهد.

بنابراین حق بدون هیچ قید و شرطی لازم الاتباعست و بر همین اصل متفرّع می گردد قیاعده دیگری؛ و آن اینکه کسیکه هدایتبحق کند متابعت او واجب است، چون با او حق است، ودلالتبحق می کند و؛ بنابراین لازم، باید او را در پیروی نمودن؛ بر شخص دیگری که یا بحق دلالت نمی کند ویا آنکه بغیر حق دلالت می کند مقد م داشت، چون پیروی هدایت کننده بحق پیروی از حق است که با او موجود است.

و قبلاً گفتیم که پیروی از نفس حق ، حکم ضروری فطری و عقلی است . بر این اساس ، قرآن مجیددراین آیهٔ مبارکه استدلال خودرابرعلیه مشرکین پایه گذاری می کند، بدین منوال که اولاً از آنها بعنوان استفهام سئوالی می کند: قُل ْ هَل ْ مِنْ شُر کَائِکُم ْ مَنْ یَهْدِی اِلَی الْحَقِ ی اِلْ الْحَق ی اِلْ اللّٰ ا

بگوی ای پیغمبر! آیا از شریکهائی که باخدا قرارداده اید کسی هست که هدایت بحق کند؟ معلوم است که مشرکین در این زمینه پاسخ مثبتی ندارند؛ چون شرکائی که برای خدا قرار می دهند یا از جمادات هستند، مثل بتها ، ویااززندگان مانند ملائکه، و ارباب انواع، و جن و طواغیت زمان، و فراعنه، و گگام جورکه از آنها پیروی می کنند ، ومعلوم است که هیچ یک از آنها چون از خود، نفع و ضرر ، و حیات، و موت و نشوری ندارند؛ هدایت بحق نمی کنند .

و چون جواب مثبتی ندارند، خدا بزبان پیغمبرش گذارده، که فوراً جـواب آنها را از پیش خود ابداع نموده ، و بگوید:قُلِ الله یهدی لِلحق خداوند است کـه بسوی حق هدایت میفرماید ،وهرموجودی رادرمقاصدتکوینیهٔ خودبدانچه محتاج است هدایت فرموده، و مایحتاج او را بدو میرساند .

كما في قوله تعالى: ربُّنَا الَّذِي اَعْطَى كُلَّ شَيْئٍ خُلْقَهُ ثُمَّ هَدَى ٢

چون فرعون از هارون و موسى سئوال كرد كه پروردگارتان كيست؟

گفتند: پروردگار ما کسی است که بهر موجودی در عالم آفرینش، نیازمندیهای وجودی اوراداده، وتام الخلقه آفریده، و سپس اورا بسوی کمال خود

١ ـ سوره يونس : ١٠ ـ آيه ٣٥

٢\_ سوره طه : ٢٠ \_ آيه ٥٠

رهبری نموده است.

و مثل قوله تعالى : أَلَّذِي خُلَقَ فَسَوَّى وَ الَّذِي قَدَّرَ فَهَدَى `

خداوند ، کسی است که خلقت فرموده وسپس درآفرینش تعادل و تناسب رامن جمیع الجهات ملحوظ داشته است، کسی است هرموجودی را درعالم ،باندازه و حد معین آفریده ، و سپس او را در راه کمال سیر داده است .

و بنابراین خداوند است که انسان را بسعادت زندگی هدایت نموده،واورا به بهشت وسعادت مطلق بافرستادن انبیاءوکتب سماوی واحکام آسمانی دعوت فرموده است .

لزوم پیروی از امام معصوم مبتنی بر اصل لزوم متابعت از حقّ است

باری چون رسول خدا در مقام احتجاج، از آنها دو اعتراف گرفت: یکی آنکه شرکاء آنها هدایت بحق نمی کنند، دیگر آنکه تنها خداوند بحق هدایت می فرماید؛ در این حال این سؤال را لازم و واجب می بیند:

اَفَمَنْ يَهْدِى اِلَى الْحَقِّ اَحَقُّ اَنْ يُتَّبَعَ اَمَّنْ لا يَهدِّى اللَّا اَنْ يُهْدَى ؟

آیا آن کسی که هدایت بحق می کند، سزاوار تر به پیروی و تبعیّت است، یا کسی که هدایت بحق نمی کند؟

و معلوم است که پاسخ این گفتار آن است که بگویند: خداکه هدایتبحق می کندسزاوار تربه پیروی است، ولی چون کفارومشرکین عملاًبه این منطق پای بند نیستند ، وعبادت شرکاء که بحق هدایت نمی کنند، نموده، وازعبادت خدای لا شریک له که هدایت بحق می کند اعراض نموده اند؛ و بنابراین روی قوای فطری و احکام عقلی سرپوش گذارده، برخلاف ناموس فطرت و عقل رفتار می نمایند، لذا پیغمبر از باب توبیخ و ملامت می فرماید:

فَمَا لَكُمْ كَيْفَ تَحْكُمُونَ ؟

چه در نظر دارید در این باره ؟چگونه حکم میکنید ؟

در اینجا لازمست که در مقابله بین جمله اَفَمَنْ یَـهْدِی اِلَـی الْحَـقِّ وَ جملـه اَمَّنْ لاَ یَهدِی اِلاَّ اَنْ یُهْدَی دقّت نظر شودتاببینیم چگونه این دوجمله مقابل و عِدل یکدیگر قرار گرفته اند .

۱\_ سوره اعلى : ۸۷ آيه ۲-۳

چون معلوم است که سؤال کننده بطریق استفهام همیشه بایدیکطرف جمله را نفی قرار دهد، مثل آنکه می گوید: زید رادیدی یا ندیدی؟ حسن درس خواندیا درس نخواند؟ و امااگرمثلا سؤال شود حسن درس می خواندیا مغروربخوداست، حتماً برای آنکه این معادلهٔ استفهامیّه صحیح باشد، بایدگفت کسی که مغروربخود باشد درس نمی خواند بنابراین در جمله «مغرور بخود است»، یکجمله منطوی و مختفی است و آن اینکه: «درس نمی خواند».

وهمچنین ازاین طرف «مغرور بخود است» عِدلش «مغرور بخودنیست» خواهد بود و چون درجمله استفهامیّه فوقبجای مغروربخودنیست، جمله «درس می خواند»قرار گرفته است، لذا باید گفت دراین جمله، «جملهٔ مغروربخودنیست» منطوی است، و حاصل چنین می شود حسن مغرور بخود نیست و درس می خواندیا مغرور بخود است و درس نمی خواند.

| مغرور بخود است | حسن | درس ميخواند     | دراستفهام باید  |
|----------------|-----|-----------------|-----------------|
|                |     |                 | طرفين جمله،     |
| درس نـميخواند  | يا  | مغرور بخود نيست | نفىواثبات باشند |

در آیهٔ مبارکه نیز طرفین جمله استفهامیّه نفی و اثبات نیست، تا احتیاج بجمله منطوی و مختفی دیگر نباشد (چون یهدی دراصل یهتدی بوده وقاعده درباب افتعال جوازادغام تاء افتعال است درعین الفعل، بعد از آنکه اورا قلب بعین الفعل نمایند) و حاصل معنی چنین می شود آیا کسی که هدایت بحق می کند سزاوار تر به پیروی است یا کسیکه خودش هدایت نیافته است مگر بهدایت غیر.

چون جمله «هدایت بحق می کند» عِدلش «هدایت بحق نمی کند» خواهد بود، بنابراین استفاده می شود که کسیکه هدایت نیافته است مگر بهدایت غیر، هدایت بحق نمی کند.

و نیز چون جملهٔ «کسی که خودش هدایت نیافته است مگر بهدایت غیر» عِدلش جمله «هدایت ذاتی یافته است»خواهد بودلذااستفاده می شود که کسی که بحق هدایت کند کسی است که ذاتاً هدایت یافته است، نه به هدایت غیر.

ولايت تكويني امام

کسی که بحق هدایت میکند سزاوارتر است کسیکه خودش هدایت نیافته به پیروی است مگر به هدایت غیر به پیروی

كسيكه ذاتاً هدايت يافتهاست يا كسي كه هدايت بحق نمي كند

بنابراین از این آیه خوب استفاده می شود که انسان سزاوار تراست از فردی تبعیّت کند که هدایت بحق می کند، و البته او کسی است که ذاتاً هدایت یافته باشد، نه آنکه دیگری او را هدایت نموده باشد، واو امام معصوم است که درهیچ لحظه غیر از خدا را نپرستیده و از او معصیتی سر نزده باشد.

چنین کسی بدون دخالت واسطهای، بدستخودخدا که حق است هدایت یافته است، و اما شخصی که مدّتی غیر از خدا راپرستیده، یا معصیّتی از اوصادر شده،گرچه فعلا بدست غیرمتنبّه شده و خداپرست وعادلگردیده است،لکنلایت برای مقام امامت و پیروی نیست.

والبته باید دانست که کلمه «احقیی» درآیهٔ شریفه که افعل التفضیل است، و دلالت بر رجحان متابعت از حق می کند نه لزوم آن، مبنی بر قواعد فن مناظره و مباحثه است، که عصبیت طرف مقابل بحرکت درآید، والا معلوم است که تبعیت از غیرحق بطور کلی جایز نیست، و پیروی ازحق در هرحال لازم و و اجب است.

بنابراین پیروی ازامام معصوم واجب استواز امام غیر معصوم حرام است. این یکی ازطرق استدلالی است که بزرگان شیعه برای لزوم پیروی ازامام معصوم نمودهاند؛وطبق روایات متواتری ازرسول خداوندنقل کردهاند:امیرالمؤمنین علی بن ابیطالب المی یک آن بت نپرستید، و یک لحظه معصیتی نکرد، و هیچ جای شبهه نیست که دردامان رسول اکرم پرورش یافت، واوّل کس بود کهایمان آورد، و هنوز بسن بلوغ نرسیده بود.

از امالى شيخ طوسى مسنداً نقل شده، و همچنين از مناقب ابن المغازلى مرفوعاً زابن مسعودعن النبي فسى آية، لا يَنالُ عَهْدِى الظّالِمِينَ، عَنْ قَوْلُ اللهِ لِإِبْرَاهِيمَ مَن سَجَدَ لِصَنَم دونى لا أَجْعَلُهُ إماماً \_قال في وَائتَهَتِ

## الدّعْوَةُ اِلَىَّ وَ اِلَّـى اَخَى عَلِيٍّ ، لَمْ يَسْجُدْ اَحَدُنا لِصَنَم قَطُّ ا

حضرت رسول الله فرمودند: که خداوند بحضرت ابراهیم خطاب کرد: کسیکه به بتسجده کردهباشد، منهیچگاه او را امام قرار نمی دهم سپس حضرت رسول اکرم فرمودند: تا اینکه دعوت رسالت وامامت به من و به برادرم علی منتهی شد، هیچیک از ما دو نفر به بتی سجده نکردیم در هیچ زمان .

سید هاشم بحرانی پانزدهروایت ازطریق عامّهویازده روایت از طریق خاصّه روایت می کند مبنی بر آنکه علی با حق است، و حق با علی است، و بر آنکه حضرت فرمودند: خدایا حق را با علی قرار ده، هر جاکه علی قرار دارد؛ و بر لزوم

عَلِيٌّ مع الحقّ والحقّ مع عَلِيٌّ

متابعت و پیروی از طریقهٔ آن حضرت.

ما در اینجاروایاتی که ازطریق عامّه نقل شده، ویکی از روایات خاصّه را با حذف سند و باختصار بیان میکنیم.

١- ابراهيم بن محمد حمويني كه از علماء عامّه است ، و

۲ موفق بن احمد خوارزمی بااسناد متصل خودروایت میکنند از شهربن
 عوشب ، و

٣-زمخشـرى در ربيعالابـرار مرسـلاً روايـت مىكننـد<sup>٣</sup>: قـال شــهر بــن حوشب :كُنْتُ عِنْدَ أُمِّ ــ سَلَمَة رَضِىَ اللــهُ عَنها، إذَا اسْتَاذَنَ رَجُلُ فَقَالَتْهُ لَهُ : مَنْ آئت؟ قال : أنّا ابوثابتٍ مَوْلَى عَلِى عَلَيْهِ السَّلامِ ،

فَقَالَتْ أُمَّ سَلَمَةَ: مَرْحَباً بِكَ يا أَبا ثابِتٍ أُدْخُلْ ،فَدَخْلَ فَرَحَّبَتْ بِهِ.

ثُمَّ قالَت : يا اَبا ثابتٍ اَيْنَ طار َ قَلْبُك َ حين طارت ِ الْقُلوب مطائِرَها ؟

قَالَ : تَبَعَ عَلِيّاً العَلِيّاللهِ.

فَقَالَتْ: وُفِّقْ ــتَو اَلَّـذَى نَفْســى بِيَــدِهِ؛ لَقَــدْ سَــمِعْتُ رِســولَ اللـــه ﷺ يَقــولُ عَلِيٌّ مَعَ الْحَقِّ وَ الْقُرْآنِ، وَ الْقُرْآنُ وَ الْحَقُّ مَعَ عَـلِيٍّ، وَ لَـن ْ يَفْتَرقا حَتّــى يَــردا عَــلَىَّ

١\_ تفسير الميزان ج١ ص ٢٨٢

٢\_ غاية المرام ص ٥٣٩ و ص ٥٤٠

٣ ـ زمخشري مي گويد: استاذن ابوثابت مولى على الخ.

#### الْحَوْضَ. اوم

و درروایت موفق بن احمد خوارزمی وارد است که ابوثابت می گوید:مولی ابی ذر، و بعد از بیان حدیث ام سلمه می گوید:و لَقَدْبُعَثْتُ إِبْنی عُمَر، وابْن َ أَخی عَبْدِالله بن ْ اَبی اُمَیَّه ، و اَمَر ْتُهُما اَن ْ یُقاتِلا مَعَ عَلِیٍّ مَن ْ قاتَلَه، و اَلَوْلا اَن َّ رَسُولَ اللهِ اَمْرَنا اَن ْ نَقِرَّ فی حِجالِنا و فی بُیوتنا ، لَحْرَجْتُ و کُنْتُ حتَّی اَقِفَ فی صَفِّ عَلِیًّ

شهر بن حوشب می گوید: من درنزدام سلمه نشسته بودم، کهمردی اجازه دخول خواست .

امٌ سلمه گفت : كيستى تو؟

گفت : من ابوثابت غلام على هستم .

امّ سلمه گفت : خوش آمدی ای ابو ثابت بیا بنشین .

ابوثابت داخل شد ، و امّ سلمه باو مرحبا گفت .

سپس ام سلمه گفت: ای ابو ثابت! در آن وقتیکه دلها بسوی مقاصد خود به پرواز درآمد، وهر دلی بمقصدی و آرزوئی، و دنبال شخصی پرید، دل توبکجا پرواز کرد؟

ابوثابت گفت دل من پیروی از علی نمود.

ام سلمه گفت :خوب جائی بارخود را فرود آوردی!قسم به آن خدائی که جان مندردست اوست،حقاً ازرسول خدا شنیدم که میفرمود:علی باحق وقرآن است، و حق وقرآن باعلی است، و آن دو از هم جدا نخواهند شد، تادرکنارحوض کوثر بر من وارد شوند.

و سپس ام سلمه گفت: من فرزندخود عمر، و فرزند برادرخودعبدالله بن ابی امیه، را فرستادم ، تا در رکاب علی بادشمنانش نبردکنند، واگررسول خدا ما زنان را امر نمی فرمود که درخانههای خودبمانیم، ودرآسایشگاههای خودبیاسائیم، هر آینه من نیز برای حمایت علی ازمنزل بیرون می رفتم، تاخود رابه علی رسانیده، و با مردان در صف جنگجویان علی به کارزار با دشمنان او مشغول می شدم.

۱\_ این سه روایت را در ینابیع المودة ص ۹۰ نقل میکند

۲\_ ینابیع المودة ص ۹۰ ازجمعالفوائدمعیّت علی را با قرآن و عدم افتراق آنها را تا حوض روایت می کند
 و می گوید للاوسط و الصغیر.

٤- حموینی با اسناد متصل خود از ابوحیان تمیمی،ازپدرش ، ازعلی النین ٥- در کتاب «الجمع بین الصحاح السّتة»،تألیف رزین امام الحرمین از صحیح بخاری از امیرالمؤمنین علی بن ابیطالب النین .

٦- از جزء اول كتاب الفردوس از اميرالمؤمنين الطُّيِّلًا .

٧- و موفق بن احمد خوارزمی با اسناد متّصل خود از ابوالحباب تمیمی،از پدرش، از علی اللّه روایت کنند که ، قال: قال رسول الله : رَحِمَ الله عَلِیّا ، اللّهُمَّ اَدِرِ الْحَقَّ مَعَهُ حَیْثُ دار ، و خوارزمی می گوید: اخرج ابوعیسی الترمذی فی جامعه .

امیرالمؤمنین علی بن ابیطالب فرمودکه رسول خدا فرمود: خدارحمت کنــد علی را ، بار پروردگار حق را با علی به گردش در آر هر کجا که علی میگردد .

۸- حموینی با اسناد متّصل خود از برادر دعبل خزاعی، از هارون الرّشید از ازرق بن قیس، از عبدالله بن عباس روایت می کند که قال: قال رسول الله اللّخق مُع عَلِی بّن اَبیطالِب حَیْثُ دار. 'حضرت رسول الله می فرماید: حقبا علی بن ابیطالب است هر کُجا علی حرکت کند و در هر حالیکه بوده باشد.

9- از كتاب فضائل الصّحابة با اسناد متّصل خود از اصبغ نباته ، از محمّد بنابي بكرازعائشه، قالت: سمعترسول اللّه ﷺ يقول: عَلِسيٌّ مَع عَلِيٍّ ، لَنْ يَفْتَرقا حَتّى يَردا عَلَى الْحَوْضَ.

على با حق است و حق با على است، و آندوهيچگاه ازهم جـدا نمى شـوند تا در كنار حوض كوثر بر من وارد شوند.

۱۰ موفق بن احمد خوارزمی با اسناد متصل خود از شریک، از سلیمان اعمش ، از ابراهیم ، از علقمه و اسودقالا : سمعنا ابا ایوب الانصاری قال :سمعت النّبی عَلَی یَقول ُلِعَمّار بْن یاسِر : تَقتُلُكَ الْفِئةُ الْباغِیةُ وَ اَنْتَمَعَ الْحَقِّ وَ اَلْحَقٌ مَعَكَ یا عَمّار، النّبی عَلَی الله عَلَی الله الله عَلَی الناس وادیا غیر و مَان یُحْر جَك عَن الْهُدَی .

يا عمّارُ إِنَّهُ مَنْ تَقَلَّدَ سَيْفًا ، اَعانَ بِهِ عَلِيًّا على عَدُّوِّه؛ قَلَّـدَهُ اللّـهُ يَـوْمَ الْقِيَامَـةِ وُشاحًا مِنْ دُرٍّ ، وَمـنَ ْ تــَقَلَّدَ سَيْفًا اعانَ بِهِ عَدُوَّ عَلِىٍّ قَلَّدَهُ اللّـهُ يَوْمَ الْقيَامَةِ وُشاحاً مِنْ

۱\_ این روایت را در ینابیع المودة ص ۹۱ نیز بیان میکند

نار قالَ: قُلْتُ : حَسنُكَ

علقمه و اسود مي گويند: ما از ابوايوب انصاري شنيديم كه مي گفت: شنیدم که رسول الله به عمّار بن یاسر می گفت:ای عمّار؟تــو را جماعتسـتمگر خواهند کشت، و تو با حق هستی و حق با توست،ای عمار!زمانی که دیدی علی را که از یک طریق سیرمی کنداو غیرعلی ازوادی دیگر، توباعلی باش و درطریق او گام بردار و تمام مردم را رها كن، على تو را بهلاكت و ضلالت نمى افكند، و از هدایتخارج نمی کند.

ای عمّار!کسیکه شمشیری حمایل خود کند و بدان بخواهد علی را بر عليه دشمنانش نصرت كندخداوند أن شمشير رادر روزبازيسين بهصورت كردن بندي از دُرٌ به گردن او در آویزد وکسی که شمشیری حمایل کندوبخواهدبا آن دشمن علی را یاری کند، خداوند درروز قیامت آن شمشیررا بصورت گردنبندی از آتش بگردن او آویزان کند، عمّار می گوید: بحضرترسول اکرم عرض کردم:کافیست من مطلب را آنطور که باید دریافتم.

١١- موفق بن احمد خوارزمي با اسناد متّصل خود از اعمش، از ابراهيم از علقمه و اسود روايت كند، قالا:أيَتْنا ابا ايّــوب الأنصــاري،وَ قُلْنَا لَهُ يِنا اِنِنا ايِّنِ ! إِنَّ اللَّهُ تِنارُكَ وَ تَعالَى أَكْرَمَ نَبِيَّـهُ عَلَيْ وَ صَفَالُكَ مِنْ فَضِلْهِ مِنَ اللَّهَ فَضَّلَكَ بِهَا! أَحْبِرنَا بمَحْرَجِكَ مَعَ عَلِيِّ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهُ اللَّهِ اللَّهِ اللَّه

ملاقات علقمه و اسود نزد ابو ايوب انصاری و مذاکره راجع بخلافت على عليهالسلام

(فقال ابوايّوب) أُقْسِمُ لَكُما بالله، لَقَد كانَ رَسُولُ اللَّهِ ﷺ في هَذَا الْبَيْتِ الَّذِي اَنْتُما فيهِ مَعَى ، وَ مِا فِي الْبَيْتِشِ غَيْرُ رَسُولِ اللهِ عَلَى اللهِ عَلَى مَا اللهِ عَنْ يَمينهِ وَ أَنَا جِالِسُ عَنْ يسارِهِ ، وَ أَنَسُ قَائمٌ بَيْنَ يَدَيْهِ ، إذا حَرَّكَ الْبابَ ؛ فقال رسولُ الله على افْتَحْ لِعَمَّارِ الطَّيِّبِ الْمُطَيَّبِ.

فَفَتَحَ النَّاسُ الْبابَ وَ دَخْلَ عَمَّارُ ، فَسَلَّمَ عَلَى رَسولِ اللَّهِ فَرَحَّبَ به ؛ ثُمَّ قالَ لِعَمَّارِ : إنَّهُ سَيكونُ في أُمَّتي بَعْدي هُناة، حتّى يَخْتَلِفَ السَّيْفُ السَّيْفُ

١\_ ظاهراً بايد انس باشد .

فيما بَيْنَهُمْ، وَ حَتَّى يَقْتُلُ بَعْضُهُمْ بَعْضًا فَاِذار أَيْتَ ذَلِكَ فَعَلَيْكَ بِهَذَا الأصْلَعِ عَن يَمينى يَعْنى عَلِيَّ بْنُ أبيطالِب.

فَإِنْ سَلَكَ النّاسُ كُلُّهُمْ وَادِياً .

وَ سَلَكَ عَلِى وَادياً فَاسْلُك وَادِى عَلِى قَلِى وَخَلِّ النَّاسِ، يا عَمَّارُ ! إِنَّ عَلِيًّا لا يَرُدُّكَ عَنْ هُدًى وَ لاَ يَدُلَّكَ إلَى رِدًى ، يا عمّارُ ! طاَعَةُ عَلِىًّ طاعَتَى طاعَةُ الله عزّ و جلَّ.

علقمه و اسود می گویند ما بر ابا ایّوب انصاری در منزلش وارد شدیم؟و گفتیم:ای اباایّوب!خداوند پیغمبر خود راگرامی داشت، و تو را بواسطه صحبتبا و شرافت و فضیلت داد.

برای مابیان کن چگونه تو بمعاونت علی خارج شدی وبااهل توحید جنگ نمودی؟ (منظور جنگ اوبا اصحاب معاویه است که بصورت ظاهر مسلمان بودند.)

ابو ایّوب گفت: شما را بخدا سوگند که رسول خدا درهمین اطاقی که ماو شما فعلاً نشسته ایم، نشسته بود، ودراطاق هیچ کس نبود، غیرازرسول خدا، وعلی بن ابیطالب که درسمت راست آن حضرت نشسته بود، ومن که درسمت چپ آن حضرت نشسته بودم، وانس بن مالک خادم آن حضرت که در مقابل آن حضرت ایستاده بود، که ناگهان در زدند، حضرت فرمودند: باز کنید در را برای عمّار مرد پاک و پاکیزه، در را باز کردند، وعمّارداخل شدوسلام کرد بر رسول خدا شد حضرت به او خوشامد گفتند، سپس فرمودند:ای عمّاربزودی بعدازمن درامت من فتنه برپا می شود، بطوریکه شمشیر بروی هم می کشند، و بعضی بعض دیگر را می کشند، چون چنین دیدی بر تو باد به آن مردی که درسمت راست من نشسته و اشاره بحضرت امیرالمؤمنین کردند، اگر دیدی تمام مردم جهان در یک مسیر حرکت می کنند، و ملی بن ابیطالب بتنهائی در مسیر دیگر حرکت می کند، تواز مسیر علی حرکت کن، و مردم را رها کن،ای عمّار علی تو را در ضلالت و پستی وارد حرکت کن، و مردم را رها کن،ای عمّار علی تو را در ضلالت و پستی وارد نمی کند، و از راه هدایت تو را دور نمی نماید،ای عمّار متابعت از علی متابعت از من متابعت از خداست.

۱۲ - موفق بن احمد خوارزمى با اسناد متصل خود از ابى ليلى، قال رسول الله على: سَتَكُونُ مِنْ بَعُدى فِتِنْةٌ فِإذا كَانَ ذَلَكَ فَالنَّزَمُ وا عَلِيّ بنْ

ابيطالِب ، فَإِنَّهُ الْفاروقُ الأكْبَرُ الْفاصِلُ بَيْنَ الْحَقِّ وَ الْباطِل . \

حُضرت رسول اللّه فرمودند:بزودی چون ازدنیا بروم،فتنهای درمیان شما بر خواهد خاست، و در آن حال دست ازعلی بن ابیطالب ندارید، اوست جدا کننده بین حق و باطل، و فیصل دهنده بزرگ خدا.

١٣- حمويني با اسناد خود از اعمـش، از ابـي وايـل، از حذيفـة قـال: قـالُ رسول اللَّه ﷺ عَلِيٌّ طَاعَتُهُ طَاعَتِهِي و مَعْصيَّتُهُ مَعْصيَتِي .

حضرت رسول الله فرمودند اطاعت ازعلى اطاعت ازمن، ومخالفت باعلى مخالفت با من است .

١٤- از كتاب فردوس با اسناد خود از ابوسعيد خدري، قال: قال رسول اللَه عَلَيْ تَفْتَرِقُ أُمَّتِي فِرْقَتَيْنِ ، فَيَمْرُقُ بَيْنَها فِرْقَةٌ مارِقَةٌ ، يَقْتُلُها أُولَى الطائفَتَيْن بِالْحَقِّ .

حضرت رسول الله فرمودند:امّت من بدودستهافتراق پيدا نموده وازهم جـدا می شوند، یک دسته از دین خارج می شوند و آنها را آن دستهٔ دیگر که حقّند مى كشند.

١٥- عامر شعبي كه از نواصب،وازمنحرفين از اميرالمؤمنين است، از عروة بن زبير از ابوبكر روايت ميكند كه: سمعت رسول الله يقول: ٱلْحَــقُّ مَـعَ عَلِـيٍّ وَ عَلِيٌّ مَعَ الْحَقّ.

حضرت رسول فرمودند: حقّ با على است و على با حقّ است.

اينها رواياتي بودكهدر «غاية الـمرام» ازطريق اهل تسنّن بيانشـده اسـت واز طريق شيعه يازده روايت نقل شده است كه ما بذكر يكي از أنها اكتفا ميكنيم.

ابن بابویه بااسناد متّصل خو دنقل می کند از عبدالحمید عبادت عطا از عبدالله بن عباس و مذاكره دربارهٔ خلافت على بن سلام نموده، و نشستيم. ابيطالب عليه السلام

اعرج،ازعطاكهمي گويد:عبداللهبن عباس مريض بود،و ضعفاوراگر فتهبود،مابرایعیادتاوبطائف رفتیم،وبراو

١- ينابيع المودة ص ٨٦ اين روايت را با كمي تغيير از اصابة روايت ميكند گويد: و فسي كتاب الاصابة،ابوليلي الغفاري قال: سمعترسول الله يقول: تكون من بعدي فتنة فاذاكان ذلك فالزموا على بسن ابيطالب، فانمه اول من آمن بسي، واول من يصافحنسي يوم القيامة، وهوالصديق الاكبسر، وهوف اروق هذه الامة ، و هو يعسوب المؤمنين، و المال يعسوب المنافقين. گفت:ای عطا، افرادیکه با تو آمدهاند چه کسانند؟

گفتم:ای آقای من!از شیوخ و محترمین این شهر هستند!و از ایشانست عبدالله بن سلمة بن مریم الطائفی، و عمارة بن الاجلح و ثابت بن مالک، همینط ور مرتباً من یکایک از آنها را معرفی نمودم.

پس از آن همه آنها بجلو آمده و گفتند: ای پسر عم رسول خدا، توبشرف صحبت رسول خدارسیده!و از آن حضرت آنچه بایدبشنوی شنیدی!برای مابیان کن ازسر اختلاف این امّت، چرا دسته ای علی را مقد می دارندبر غیراو، و دسته ای دگر او را بعد از سه خلیفه قبول دارند

قال: فتنفَّس ابن عباس، فقال سمعت رسول الله ﷺ يَقول: عَلِيٌّ مَعَ الْحَقِّ وَ الْحَقُّ مَعَ عَلِيٍّ، وَ هُو الامامُ وَ الْحُليفَةُ بَعْدى، فَمَنْ تَمَسَّكَ بِهِ فَازَ وَ نَجا، وَ مَنْ تَحَلَّفَ عَنْهُ ضَلَّ وَ غَوَى، يَلَى تَكْفِينَى وَ غَسْلى، وَ يَقْضى دَيْنَى، وَ اَبو سِبْطَىَّ الْحَسَنِ وَ الْحُسَيْنِ يَحْرُجُ الائمَّةُ التِّسْعَةُ وَ مِنّا مَهْدِيُّ هَذِهِ الاُمَّة.

عطا می گوید ابن عباس نفس عمیقی کشید و گفت: که از رسول خدا شنیدم که می فرمود: علی با حق است و حق با علی است، واوست امام و جانشین بعد از من، کسیکه بدو تمسّک جوید، نجات می یابد، و رستگار می شود، و کسیکه از او تخلّف و رزد گمراه می شود، و بهلاکت می رسد.

علی است که متکفّل کفن نمودن، و غسل من می شود، اوست که دین مرا ادا می کند، و پدر دوفرزند من حسن وحسین استواز صلب حسین خارج می شود نه امام، و از آنهاست مهدی این امّت.

در این وقت عبدالله بن سلمه حضرمی گفت:ای پسرعمرسول خدا علی چرا ما را بدین معارف پیش از این دلالت ننمودی!ابن عباس گفتسو گند بخدا آنچه را که از رسول خدا شنیدم ابلاغ کردم، و ادا کردم حق آنرا؛و تصحت لکم ولکن لا تُحِبُّون النَّاصِحِین؛ و شما را نصیحت کر دم و لیکن نصیحت کنندگان را دوست ندارید.

ثُمَّ قال : اِتَّقُوا اللهَ عِبادَ اللهِ تَقِيَّةَ مَن اعْتَبَرَ تَمْهيداً ، وَ اَبْقــى فـــى وَجَـل ، وَ كَمَشَ فــى مَهَل ، وَ رَغِبَ فِى طَلَب ، وَ هَـرَبَ فــى هَرَب فَــاعــْمــَلوا لآخِـرَــــكُمْ قَبْـلَ

ولایت تکوینی امام دوازدهم

حُلولِ آجالِكُمْ ، وَتَمَسَّكُوا بِالْعُرْوَةِ الْوُتْقَى مِنْ عِتْرَةِ نَبِيِّكُم ، فَـاِنِّى سَـمِعْتُهُ يَقـولُ : مَـنْ تَمَسَّكَ بِعِتْرَتِي مَنْ بَعْدى كَانَ مِنَ الْفائزين.

سپس گفت:ای بندگان خدا تقوی پیشه سازید، مانند تقوای کسی که جایگاه خود را درست مینماید،ومحل آرامشوسکونتخود را آزمایش می کند،و خود را در خوف و خشیت نگاه می دارد، و با رفق و مدارا بسرعت ناقه خود را می دوشد، و بار خود را می بندد، و در طلب سعادت رغبت دارد، و از خوفگاه می گریزد، پس قبل از آنکه اجلهای شمافرا رسد،برای سفرآخرت خودعمل کنید، و بدستاویز محکم از عترت پیغمبر خود متمستک گردید.

حقاً من از پیغمبر خدا شنیدم که می فرمود: کسی که تمستک جوید بعـترت من بعد از من از رستگاران خواهد بود؛ شم بکی بکائا شـدیداً سـپس ابـن عبـاس گریه فراوانی نمود: جمعیّتی که بودند از اوسئوال کردند چگونه گریه می کنی، در حالی که منزلت و مقام تو نزد رسول خدا است؟

ابن عباس گفت:ای عطا به دو چیز می گریم: لهول المطلع و فراق الاحبّـة یکی برای خوف و خشیت از طلوع مقام جلال وعظمت خدا،ودیگری از مفارقت احبّه و دوستان.

سپس آن جماعت از نزد او برخاستند و متفرّق شدند .

در این حال گفت :ای عطا دست مرا بگیر، و مرا در صحن خانه ببر!من و سعید اورا بلند کردیم، وبسوی حیاط منزل حرکت دادیم چون درصحن آمددست خود را به آسمان بلند کرد و گفت:اللّهُمَّ إنّی اَتَقَرَّبُ اِلَیْكَ بَمُحَمَّدٍ وَ لَوْ مُحَمَّدٍ، اللّهُمَّ اِنِّی اَتَقَرَّبُ اِلَیْكَ بَمُحَمَّدٍ وَ لَوْ مُحَمَّدٍ، اللّهُمَّ اِنِّی اَتَقَرَّبُ اِلَیْكَ بَمُحازَن اینطالِب، فَما زال یُکرِّرُها حَتّی وَقَعَ عَلَی الأرْضِ، فَصَبَرْنا عَلَیْهِ ساعَةً ثُمَّ اَقَمْناهُ فَافِذا هُوَ مَیّتٌ رَحْمَةُ الله عَلَیْه.

گفتبار پروردگارا!من بسوی تو بمحمّد و آل محمّد تقرّب می جویم، بار پروردگارا!من بسوی تو بشیخ علی بن ابیطالب تقرّب می جویم!ودائما این جملات را تکرار می کرد، تا بروی زمین افتاد، ما ساعتی درنگ نموده و او را بحال خود گذاشتیم، وسپس اورا از زمین بلند نمودیم دیدیم که رحلت نموده وبرحمت خدا

پيوسته است.

علّت مخالفت معاندین با خلافت امیر المؤمنین

باری اگر کسی بگوید: چطور با وجود این نصوصی که از حضرت رسول الله رسیده، وبسیاری از آنراخودخلفای ثلاثه، و عائشه روایت کرده اند، و مقامات و درجات مولای متقیان را اعتراف نموده اند، آنها خلافت را از آن حضرت گردانیدند، و

خود بمقام خلافت در جای امیرالمؤمنین نشستند، و بر منبر پیغمبر بالا رفتند؟ جواب همانست که خود رسول الله فرموده است، و سنّیها نیز روایت کردهاند: حُبُّكَ الشَّیْعَ یُعْمِی و یُصِمُّ

کسی که بچیزی محبّت داشته باشد، واین محبّت ازروی احساسات باشد، وهوای نفس وقوای دنیّه در پیدایش اومؤثّر باشد، آنکس را نسبت بغیرآن منظورو محبوبی که دارد، کور و کر میکند، یعنی غیر از آن هدف، چیزی نمی بیند، و سخنی غیر از آن نمی شنود.

بر ارباب ملل و نحل پوشیده نیست، و بر مطّلعین بر سیروتاریخ مکشوف است، که غصب مقام خلافت از خاندان رسول هیچ داعی، جزمحبّت حکومت و سروری بر مسلمین، و طلوع حس شخصیت طلبی نداشته است، و لذا تمام این احادیث و نصوص، با وجود آن غریزهٔ مهلکه، کاری نمی کند، و در وقت ارادهٔ رسیدن بمنظور و هدف، تمام آنها را چون خس وخاشاک بطوفان بلا می دهد، وبا مواجه شدن بامقصود از ستیزه نمودن باخاندان رسول خدا، و آتش زدن در خانه بضعهٔ رسول خدا، و بیرون کشیدن مقام ولایت رابه مسجد، دریغ نکرده، وباشمشیر برهنه ادعای تسلیم شدن، وبیعت نمودن، و گردن نهادن در برابر این تعدیات را تحمیل می کند.

و این یک مسئلهایست که باید روی او دقّت نمود؛ مقام علم و ادراک به حقایق جداست، و مرحلهٔ خضوع نفس و انقیاد او نسبت بحق جداست.

بسیاری از کسانیکه در چاه طبیعت وهویگرفتارند،نه بعلّت جهل آنان

١\_ غاية المرام ص ٥٤١

در كتاب على والوصية ازص ٦١ الى ص ٦٥احاديثي را با اسناد مختلفه راجع بمعيّت امير المؤمنين بــاحق و با قرآن أورده است .

۲\_ این حدیث را مسعودی در مروج الذهب ج۲ص ۳۰۲ روایت کرده است

امام شناسی(۱) درس دوازدهم

بطریق صلاح می باشد، بلکه چه بسادارای علم کافی هستند، و بسیار خوب زشت را از زیبا تشخیص می دهند، ولی درمقام عمل روی سیطره قوای نفسیّه، و عدم انقیاد آنها نسبت بملکه عقل، و روی غلبه غرائز شهویّه، خود را درکام آن کردار زشت و ناپسند درمی آوردند.

لذا انبیاء و ائمّهٔ اطهار دعوتشان مبنی بر اصلاح نفس است، و خضوع و انقیاد در مقابل حق، خدای علی اعلی فرمود:

### قَدْ أَفْلَحَ مَنْ زَكَّيها وَ قَدْ خابَ مَنْ دَسَّيها \

هیچ نفرمود فلاح مختص کسی است که روایت از پیغمبر بشنود، وبدبختی وخسران برای کسیکه نشنود، بلکه فرمودرستگاری برای کسی است که نفس خود را به تباهی آورد، ودر اصلاح کند، و زیان و خسران برای کسی کهنفس خود را به تباهی آورد، ودر طیّ طرق هلاک آزاد گذارد.

غُمَر بخوبی از مقام و منزلت و شخصیّت مولا امیرالمؤمنین خبر داشت؛ روایاتی که از طریق سنّت دراین موضوع وارد شده،بسیار است که خوداواعتراف می نموده، و احادیثی را از رسول خدا نقل کرده است، ولی همانطور که ذکر شد تبعیّت از حق ، طهارت نفس ، و صفای باطن ، و انقیاد لازم دارد و اَیْنَ هذا؟

علاّمه امینی گوید که حافظ دار قطنی و ابن عساکر تخریج این حدیث نمودهاند که دو نفرنزد عمربن خطاب آمدند،واز طلاق کنیزسئوال کردند کهچند مرتبه می توان او را طلاق داد، تا حرام نشود، و دیگرنتوان او رابعقد جدیدی نیزدر حبالهٔ نکاح در آورد.

عمر با آنها برخاست تا آنکه بمسجد آمده ودرمیان حلقهای ازجمعیّت مرد اصلعی <sup>۲</sup> نشسته بود

عمر گفت ای أصلَع در طلاق أمّة (یعنی کنیز) چه می گوئی؟

آن مردسرخود را بسوی او بلند کرد و با دو انگشتسبابه ووسطی اشاره کرد.

عمر دانست که طلاق أمّة دوطلاق است وفوراًبه آن دومردگفت تطلیقتان یعنی دو بار طلاق.

١- سورهٔ شمس : ٩١ - آيهٔ ١٠

۲\_اصلع کسی است که جلوی سر او مو ندارد

یکی از آن دو گفت: سبحان الله ما نزد تو آمدیم، و توامیرالمؤمنین و بزرگ آنها هستی! چگونه باما آمدی تادرمقابل این مردایستادی! و ازاو سئوال کردی! و به اشارهٔ او با دو انگشت خود اکتفا نمودی؟

عمر به آن دو گفت: آیا می دانید این مرد کیست؟

گفتند: نه گفت: این علی بن ابیطالب است أُشْهِ عُلَی رَسولِ الله عَلَی رَسولِ الله عَلَی رَسولِ الله عَلَی السَّمْعُتُهُ وَ هُوَ يقولُ: إِنَّ السَّمَاواتِ السَّبْعَ، وَ الْأَرَضينَ السَّبْع، لَوْ وُضِعا فِی كَفَّةٍ ، ثُمَّ وُضِعَ ایمانُ عَلِی فی كَفَّةٍ لَرُجِّحَ ایمانُ عَلِی بْن ابیطالب. ا

عمربه آن دو گفت: شهادت می دهم بررسول خداً که ازاو شنیدم که دربارهٔ علی می فرمود:اگر آسمانهای هفتگانه و زمینهای هفت طبقه رادر کفهٔ ترازوئی بگذارند، و سپس ایمان علی رادر کفهٔ دیگر بگذارند، هر آینه ایمان علی بن ابیطالب سنگین تر خواهد بود.

سپس علاّمه امینی گوید در حدیثی که زمخشری روایت کرده می گوید: آندو نفر به عمر گفتند: تو خلیفه مسلمین هستی و آمدهایم از تو سؤال کنیم!توما را پیش مرد دگری بردی،وازاوسئوال نمودی، یکی ازآن دو گفت:سوگند بخدا که ای عمر من دیگر با تو سخن نخواهم گفت:

عمر گفت: وای بر تو!میدانی این مرد که بود؟او علی بن ابیطالب است الخ.

واین روایت را دارقطنی وابن عساکر از حافظین نقل نموده اند، و نیز گنجی در کفایه ص ۱۲۹ روایت نموده و گفته است که هذا حَسَنَ تُابت، این روایت، روایت خوب و قبول آن نزد علماء ثابت شده است.

و نيز از طريق رواة زمخشرى، خوارزمى امام الحرمين درمناقب ص ٧٨ و سيدعلى همدانى شافعى درمودة القربى روايت كردهاند، وحديث أميزان وترازو را از عمر، محب الدين طبرى دركتاب رياض النضره ج ١ ص ٢٤٤ وصفورى درنزهة المجالس ج ٢ ص ٢٤٠ آورده اند .

۱\_الغدير ج٢ ص٢٩٩

٢\_ يعنى فقط ذيل حديث فوق را كه جملة : لوان السوات السبع الخ بوده باشد



## درس سيزدهم بسم الله الرحمن الرحيم

و صلّى الله على محمّدٍ و آله الطاهرين و لعنة الله على اعدائهم اجمعين من الآن الى قيام يوم الدّين و لاحول و لا قورة الا بالله العلى العظيم.

قال الله الحكيم في كتابه الكريم:

اَفَمَنْ يَهْدِى اِلَى الْحَقِّ اَحَقُّ اَنْ يُتَّبَعَ اَمَّنْ لاَيَهِدِّى اِلاَّا نَ يُهْدَى فَمَا لَكُمْ كَيْفَ تَحْكُمونَ \

در فصل قبل پیرامون این آیهٔ مبارکه مفصلًا بحث شد، و نتیجه آن شدکه هدایت کننده بسوی حق حتماً باید هدایتش بنفسه باشد نه بغیر، و کسی که اهل شرک، یا گناه بوده و بالغیر هدایت یافته است، او امام نبوده، و نمی تواند مردم را بحق هدایت کند. چند نکته در اینجا ذکرش لازم است:

اوّل آنکه مراد از حق در این آیهٔ شریفه همان معنی حقیقی است، نه معنی حقیقی که به نحوی از انحاء،مبنی برتساهلات عرفیّه درالسنهٔ مردم رایج است،کما آنکه دیده می شودهدایت به حق را بهرکس که تکلّم به حق کند نسبت می دهند، گرچه معتقد نباشد، یا معتقد باشد، و عمل نکند،یا عمل کند ولیکن نفسش به آن متحقّق نشده باشد، و چه اینکه ذاتاً اهتداء نیافته باشد، و هدایت او بغیر باشد.

اینها هیچکدام هدایت به حق نیست وازباب مسامحات عرفیّه براوهدایت به حق گفته می شود،بلکه هدایت به متن حق همان ایصال به متن واقع است و فقط برای خدا و راه یافتگان به خدا، بدون واسطه و تخلّل غیر می باشد .

۱\_سوره يونس١٠ \_ آيه٣٥

دوم آنکه مراد ازهدایتبه حق دراین آیه ایصال به مطلوب است؛ نه به معنی ارائهٔ طریق بسوی خدا؛ چون بدیهی است که ارائهٔ طریق ازدست هرکس ساخته است، چه اینکه امام باشدیا نه، و چه اینکه ذاتاً خودراه یافته باشد، یا هدایتبه غیر پیدا کرده باشد، یا آنکه اصلاً هدایت نیافته باشد، و خود گمراه باشد؛ درهر حال هدایت به معنای ارائهٔ طریق از آنها ممکن است، ولی ایصال به متن واقع و حق و کمال هر موجود، اختصاص به هدایت شدگان بنفسه و هادیان الی الحق دارد.

سوم مراد از جمله «لا يَهدِّى الاَّانُ يُهدى» آنستكه هدايتبه خود نيافته باشد، و اين اَعم است از آنكه اَصلاً هدايت نيافته باشد و يا هدايت بالغير يافته باشد؛ و دليل بر عموميّت آنست كه جمله «اِللاّ اَنْ يُهدَى» كه استثناء از جمله «لا يَهدِى» استبا« اَن مصدر یه» آمده، و این جمله دلالت بر تحقق وقوع ندارد، به خلاف مصدر مضاف.

فرق است بین آنکه بگوئیم: اعجبنی ضربُک یا آنکه بگوئیم: اعجبنی ان تضرب،درصورت اول اعجاب از نفس ضرب متحقّق درخارج است،ودر صورت دوم اعجاب از امکان تحقّق ضرب است؛و براین مطلب شیخ عبدالقاهردردلائل الاعجاز تنصیص نموده است.

و بنابراین چون جملهٔ الا آن یهدی نمی فهماند این را که فعلا هدایت بغیر شده است، بلکه می فهماند که گرچه بعداً ممکن باشد هدایت از ناحیه غیربه او برسد؛ ومعلوم است که هدایت از ناحیهٔ غیر در صورت قبول هدایت خواهد بود؛ و اما اگر طبعاً قابل هدایت نباشد هدایت از غیر به او نخواهد رسید.

بنابراین جملهٔ **لایهدی** به عموم خود باقی بوده ومعنایش چنین می شود: که هدایت بنفسه نشده باشد، چه آنکه اصلاً هدایت نیافته باشد یا قابل هدایت بوده و هدایت بالغیر یافته باشد.

امام باید هدایت بحق یافته باشد ودر آن سهشرط است

و بالجمله امام كسى است كه ذاتاً هدايت بحق يافته باشد، نه هيچيك از دو دسته ديگر، و بنابراين امام كسى است كه از ضلالت و معصيت مصون باشد، يعنى اولاً در تلقيى معارف الهيه و الهامات رحمانيه اشتباه نكند و متن واقع در قلب او منعكس گردد، بدون نوسان و اضطراب، و دخالت نفس كه

أنرا به صورت دیگری جلوه داده، و تفسیر بنماید؛ و ثانیاً در ابلاغ احکام و هدایت

مردم از نقطه نظر ظاهر و باطن در راه مستقیم آنها را حرکت دهد، سوم آنکه خود گرفتار ظلم به نفس و معصیت نباشد و این معانی را از دو جمله و جَعَلْنا هُمْ أَتَمَّةً يَهْدونَ بِأُمِرِناً و اَوْحَیْنا إلَیْهِم فِعْلَ الْحَیْراتِ استفاده کردیم و نیز از ذیل آیهٔ شریفه راجع به حضرت ابراهیم که تقاضای آنرا برای ذریّه می کند ، استفاده می شود که امامت به ستمگر و ظالم نمی رسد؛ چون ظالم در آیه، مطلق آمده است:

وَ لا يَنالُ عَهْدِي الظَّالِميَن ٢

یعنی عهد من به کسانیکه ظلم کرده باشند گرچه آن ظلم مختصر باشد نمی رسد؛ وبرعکس به کسانیکه به نحو مطلق ظالم نباشندخواهد رسیدواین عین عصمت است .

امام کسی است که در تمام طول عمر خود گناه نکرده باشد، و کسی که گناه کوچکی گرچه در بعض احیان از او سرزده باشد، یا ظلم وشرکی ازاو بروز کرده باشد، گرچه بعداً توبه نموده باشد، و اثر گناه ازبین رفتهباشدامام نخواهدبود.

حضرت علامه طباطبائی مُدَّ ظِلُهُ العالی درتفسیر این آیه شریفه فرماید:از بعضی ازاستادان ما راجع بهدلالت این آیه شریفه برعصمت امام چون سؤال شد،در جواب چنین فرمود: که مردم به حسب تقسیم عقلی از چهار دسته خارج نیستند، اول کسانیکه در جمیع طول عمر ظالم باشند.

دوم کسانی که در تمام طول عمر خود پاک ومنزّه ازگناه بوده، ولحظهای ظلم نکرده باشند.

سوم کسانیکه در اول عمر خود ظالم بوده، ودرآخر عمرخود توبه نموده، و هدایت خدا به او رسیده باشد.

چهارم بعکس، کسانیکه در اوّل عمر پاک و بیگناه بوده، ولـی درآخرعمـر خود مبتلای به معصیّت و گناه شدهاند.

حضرت ابراهیم شأنش أجل از آنستکه از خداوند سؤال کند که امامت را در قسم اول و چهارم قرار دهد، و هیچگاه چنین پیشنهادی از آن حضرت دیده نمی شود که برای کسی که در تمام مدت عمر یا در آخر آن دچار معصیت است

737

۱\_ سورهٔ انبیاء ۲۱\_ آیهٔ ۷۳ ۲\_ سوره بقره ۲\_ آیه ۱۲۶

منصب امامت تقاضا نماید؛میمانددوصنف دیگرکه مورد سئوال آن حضرت واقع شدهاند، یکی آنکه در تمام عمریاک ومعصوم از گناه بوده، و دیگر آنکه در آخر عمر خود پاک و منزه از گناه شده است.

از این دو صنف خدا می فرمایدمن عهد خودرا به ظالمین از آنها نمی دهم، معلوم می شود که دسته ای که در اول عمر خود گناه کرده اند، گرچه در آخر عمر خود توبه نموده و هدایت الهی از آنها دستگیری نموده است، بازهم عنوان ظلم به نحو موجبهٔ جزئیه بر آنها منطبق است، و چون امامت به آنها داده نشود فقط می ماند یکدسته، و آن آنهائی هستند که در تمام مدت عمر، منزه از گناه بوده اند واین همان معنی عصمت است او آ

بطور کلی از آنچه در این مباحث از آیات قرآن استدلال کردیم هفت مسئله ازامّهات مسائل امامت که شیعه به آن قائل استودرآن اصرار دارد و حد مایز است بین آنها و بین سنّیها (که هیچ یک از آنها رادرامام شرط نمیدانند) استنتاج گردیده است.

مسئله اول: امامت قابل انتخاب نیست بلکه مجعول است به مسئلهٔ ۱ جعل الهی که توسط پیغمبر، یا امام قبلی ، یا خود آن امام به امامت قابل نصوص و معجزات بر مردم معلوم می شود، زیرا اوّلاً چنانکه انتخاب نیست گفتیم این منصب را خداوند درقرآن مجید به عنوان جعل و

انتصاب الهي معرفي مي كند چنانكه گويد:

قالَ إِنِّي جَاعِلُكَ لِلنَّاسِ إِمَاماً " و كُويد:

وَ جَعَلْنا مِنْهُمْ أَنَمَّةً يَهْدُونَ بِأَمْرِناً لَـمَّا صَبَرُوا \* و گويد:

وَ جَعَلْنا هُمْ اَئَمَّةً يَهْدونَ بِأَمْرِناَ وَا وْحَيْنا إِلَيْـهِمْ فِعْـلَ الْخَـيْراتِ در تمـام ايـن آياتي كه منصب امامت را ذكر كرده است عنوان جعل الهي را آورده است.

١\_ الميزان ج ١ ص٢٧٧

٢\_ نظير اين استدلال را قاضي نوراللـه دراحقاق الحق ج٢ص٣٩٦باتقريب ديگري مينمايد.

٣\_ سوره بقره :٢ آيه١٢٤

٤\_ سوره السجده : ٣٢ آيه ٢٤

٥\_ سوره انبياء : ٢١ آيه٧٧

ثانیا امامت قوهٔ الهیّهای است در نفس امام که با آن بر ملکوت و نفوس اشیاء اطلاع حاصل نموده، وبرآنها سیطره پیدا می نماید، چنانکه ازجمله «یسهدون بامرنا»استفاده شد؛ و این قوّه درهرکه باشد امام است و درهرکه نباشد امام نیست. دست انتخاب را در آن بهرهای نیست، نه ازجهت آنکه بگوئیم: چون مردم از ملکوت ومقام عصمت خبرندارند، امام رانمی توانندبشناسند، وبنابراینانتخاب آنان صحیح نیست، بلکه اگر فرض کنیم تمام مردم برملکوت و روح اشیاء نیزاطلاع حاصل کنندو خدا به آنها نوری دهدکه بتوانندبا آن مقام عصمت را تشخیص دهند در عین حال نیز امامت قابل انتخاب نیست ، چون همانطور یکه گفتیم امامت یک ملکهٔ الهیّه و یک قوّهٔ قدسیّه است که درنفس امام درخارج موجود است، ومعنی ندارد که بگوئیم انسان موجودخارجی را انتخاب کند؛ موجودخارجی هست، وبانتخاب انسان، هست نمی شود.

آیاصحیح است عالِمی که دارای مَلکهٔ استنباطاحکام گردیده استبگوئیم ما اجتهاد او را انتخاب می کنیم؟یابه پهلوانی که گوی مسابقه را ربوده وقدرت در بدن او فعلیّتیافته بگوئیم ما زوروقو ّت او را انتخاب می کنیم؟یابه کسی که قرآن مجید راحفظ نموده است بگوئیم، ماحفظ او را انتخاب می کنیم؟ابدا ٔ چنین سخنی درست نیست.

انتخاب در امور اعتباریّهای است که و ورانش بدست اعتبار و انتخاب است، با انتخاب هست می شود و با عدم انتخاب نابود می گردد، و اما در امور تکوینیّه و واقعیّهایکه قبل از مرحلهٔ انتخاب بود وهستی دارد،ابدا انتخاب را درآن مجالی نیست

مسئلهٔ ۲ امام حتماً بایدمعصوم باشد

مسئله دوم: امام حتماً بايد معصوم باشد به عصمت حضرت بارى جل و عز و در اين باب از آيات «لاَينال عَهدى الظّالِمين »و جملهٔ «يهدون بأمرنا» و جمله «و أوحينا إليهم فعل الخيرات »استنتاجاتى نموديم، ومعلوم شد كه امام چون

ازجمیع مراحل نفس عبور نموده است، وبه هستی حضرت حق متحقق شده،ودر وجود اواراده ومشیّت حق بدون دخالت نفس امّاره حکمفرماست، وفعل اونفس وحی خدا قرارگرفته است، لذا آن امام معصوم و منزّه از هرگونه آلایشهای نفسس است و این معنی عصمت است، و نیز از آیهٔ:

فَائَّهُ يَسْلُكُ مِنْ بَيْن يَدَيْهِ وَ مِنْ خَلْفِهِ رَصَداً \

استفادهٔ مصونیّت و عصمت نمودیم،بطوریکه بسیارروشن و واضح، آیات قرآن این حقیقت را رسانیده است.

مسئلهٔ ۳ امام باید ازطرف خداتأیید شدهباشد

مسئله سوم: امام حتماً بايدمؤيَّدمن عندالله باشد، يعنى علوم و ادراكات او بوسيله يقين و الهامات غيبيّه در نفس اوصورت گيرد، و خداوند متكفّل امور او گردد، و اين نيز از جمله و او حَيْنا إلَيْهمْ فِعْلَ الْحُيْراتِ و از جمله لَمّا صَبَروا و كانوا

بآیاتنا یوقنون، و از جملهیهدون بامرنا، استفاده شد؛ چون لازمه امامت دارا بودن مقام یقین است ومقام یقین همانطورکه ذکر شد بدون انکشاف ملکوت وحقیقت اشیاء میسور نیست، بنابراین با انکشاف ملکوت وهدایت بامرالله خداوندهرلحظه او را تأیید می کند

مسئله چهارم: زمین و تمام افرادی که دراو هستند، درهر زمان دارای امام است، و هیچگاه زمین از حجّت خدا خالی نیست، این موضوع نیز از آیه:

مسئله ٤ هيچوقت زمين از حجّتخالي نيست

یو م تد علی میست می تواند بنی آدم را بوسیله امامشان در روز بازپسین به حشرمی خواند، خداوند تمام افراد بنی آدم را بوسیله امامشان در روز بازپسین به حشرمی خواند، بنابراین هیچ فردی از افراد بشر نیست مگر آنکه امام دارد، و هیچگاه فردی درروی زمین بدون امام یافت نمی شود، کماآنکه درروایات بسیار وارداست که چنانچه در روی زمین هیچگاه نباشد مگر دو نفر، حتمایکی از آنها امام دیگری خواهد بودو اگر یافت نشود مگر یکنفر همان کس امام خواهد بود.

مسئله ه بندگان خدا علم دارد وهیچ علمی از نظر امام مخفی نیست. علم احاطی امام بندگان خدا علم دارد وهیچ علمی از نظر امام مخفی نیست. بر اعمال امّت در این موضوع نیز بحثهای گذشتها از آیات قرآن این

١ ـ سورة جن : ٧٢ ـ آية ٢٧

٢\_ سورة انبياء : ٢١ \_ آية ٧٣

٣\_ سورهٔ سجده : ٣٢ \_ آيهٔ ٢٤

٤\_ سورة اسراء : ١٧ ـآية ٧١

ولايت تكويني امام

معنى را رسانيد، چون امام سيطره برنفوس وملكوت موجودات دارد، وبا وجوداين ملكه، تمام ارواح و نفوس و جان اعمال در مشهد امام و حضور ولايت است، همچنانكه موجودات عالم طبيعت در نزدشخص بينا مشهود، ودرنزدشخص نابينا غائب است.

در نزد افرادی که به مرحلهٔ امامت هنوز نرسیدهاندگرچه ملکوتبسیاری از اعمال و اقوال و نفوس منکشف گردد،ودراثرتقوی وعبادت ومخالفت ومجاهلهٔ با نفس امّاره تا اندازهای این معنی روشن شود؛ ولی سیطرهٔ کلّی به تمام ارواح و نفوس وهدایت آنان هر یک را به نوبه و به قدرظرفیّت خود به کمال خودنخواهد بود؛ولی همین درجه ازروشنائی همان روشنائی چشم قلب است، که درسایرافراد نیست، لیکن در امام این چشم به اندازهای قوی و تیزبین شده است که چیزی از ملکوت در هر آن و هر مکان از او مختفی نیست.

مسئلهٔ ٦ علم امام به نیازهای بندگان

مسئله ششم: امام به جمیع اموریکه بندگان در امرمعاش یا در امرمعاش امرمعاد بدو محتاجند عالم است، چون بنابفرض، امام نفوس را از ملکوت آنان هدایت بحق می کند؛ و آنانرا به کمال خود

میرساند؛ بنابراین چگونه ممکن است که خود او نسبت به مایحتاج عباددر امورتکاملی آنها جاهل باشد، و این خاصه نیز از آیات قرآن که یَهْدونَ بِأَمْرِنَا، و افضلیّتمقام امامتازنبّوتطبق مفادخطاب حضرتحق به ابراهیم خلیل روشن شد.

وعلاوه چون فعلوقول امام منطبق برحق به تمام معنی الکلمه است، ودر مقام عبودیت و تقرب،امام پا به مرحلهای گذارده،که خودخدا دروجود او آمروناهی خواهد بسود، و فعل امام عین و حی خداست، بنابراین همانطور کسه بسر خدا مایحتاج عباد پوشیده نیست، بسر امام که مجدای آتم و مجرای کاملهٔ افاضات حضرت احدیّ به موجودات است، این امرمخفی نیست؛ بلکه علم امام عین علم خدا بوده و تفاوتی در اصل معنی وجود ندارد.

مسئله۷ افضلیت امام از افراد بشر در کمالات نفسانیّه

مسئله هفتم: امام از تمام افراد بشردرفضائل نفسیه،ومَلکات الهیه بالاتر بوده، و محالست که شخصی ازامام در محاسن اخلاق و ملکات انسانی بهتر باشد؛چون بنابفرض،راه حدا از راه مَلکات وصفات نفس است، وچون امام دراین مرحله از

افضليّت

اميرالمومنين در

سایرافرادبالاتر است؛ لذاآنها را از راه ملکوت بحق هدایت می کند؛دراین صورت اگر دو نفر پیدا شوند که در این معنی یکی از دیگری بالاتر باشد، حتماً شخص برتر امام دیگری خواهد بود، چون آنکه افق ملکوت ونفسش روشنتراست؛ طبعاً می تواند شخص دیگری را که درآنافق نیست به منزل و محل خود دعوت کند، و درایس صورت امام اوست.

به خلاف عکس که شخص ضعیف نمی تواند قوی را حرکت دهد ، و باراو را متحمّل گردد. این هفت مسئله از اصول مسائل امامت است وسایر مسائل متفرّع بر این مسائل است.

راجع به فضیلت علّی بن ابیطالب امیرالمؤمنین علیه الصلوة و السلام، از جمع افراد بشر، غیر از حضرت ختمی مرتبت، جای شبهه و تردید نیست؛ دوست و دشمن به این حقیقت معترفند، گذشته از ظهوراتیکه از آن حضرت درمدت بیست و

جمیع فضائل نفسیّه معترفند، گذشته از ظهوراتیکه از آن حضرت درمدت بیست و سه سال حیات رسول خدا، ومدتسی سال بعدازر حلت آن حضرت سرزده است.

در فنون مختلف علوم ، و حل مسائل غامضهٔ ریاضی، و قضاء بحق، و علق نفس، و ایثار، و اتصال به حرم خدا، و منجذب شدن به جذبات الهیه، وادراک حقائق و معارف کلیه معنویه الهیه، وعبورازتمام مراحل نفس و آثار او، وسبقت در اسلام ، و هجرت ، و جهاد ؛

و گذشته از احادیثی که از رسول خدا روایت شده، وافضلیت آن حضرت را به معنای تضمنی یا التزامی می رساند، مثل حدیث آئیت مِنّی بمَنْزلة هارون مِنْ موسی و مثل إن علیّاً و زیری، و وصیییی، و وارثی، و اَخی فی الدّثیا و الأخِرة، و خلیفتی مِنْ بَعْدی، و وَلیی گُلِّ مُؤمن مِنْ بَعْدی، و وَلی عَلیّا اَمیراللمؤمنین، و سیّد المُعنامین و یعسوب المؤمنین، و اَلله مُوّمن مِنْ بَعْدی، و الله مُوّمن مِنْ بَعْدی، و الله مُوّمنین، و الله مُوّمنین، و الله مُوّمنین، و الله مُوّمنین، و مُوّالصّدی الله مُوّمنین، و الله مُوّمنین، و وَد و وَر نها

و گذشته از حدیث اَنَامَدیَنةُ الْعِلْمِ وَ عَلِیٌّ بابُها احادیث دیگری درعلم آن حضرت ،

و گذشته از احادیثی که مستفیضاً وارد شده، و دلالت دارد بر آنکه آن حضرت حکم نفس رسول خدا را داشته اند ،

و گذشته از احادیثی که می رساند آن حضرت دارای فضائل اختصاصی بوده اند؛ با آنکه هریک از اینها به تنهائی دلالت برافضلیّت آن حضرت برسایرامّت دارد از همهٔ اینها گذشته روایاتی بسیار از طریق شیعه واهل بیت، و نیزاز طریت عامّه راجع به افضلیت آن حضرت از امّت بلکه از جمیع افراد بشر، بلکه از انبیاء و مرسلین، از حضرت رسول اکرم ه وارد شده است که به معنای مطابقی دلالت بر افضلیّت آن امام معصوم دارد.

شیخ حافظ سلیمان بن ابراهیم قندوزی حنفی ازکتاب «مودّة القربی» تـألیف سید علی شافعی روایت کند از عطاء قال: سئلت عائشة عن عَلِیِّ.

قالت: ذَلك خَيْرُ الْبَشَرِ لا يَشُكُّ فيه ِ الا كافِرُ الْعطاء مى گويد: از عائشه سئوال كردمازعلى گفت: كه اوبهترين افرادبشراستودراين موضوع كسى شكنمى كند مگر آنكه كافر شده باشد.

علیّ بهترین افرادبشراستومنکر آنکافراست

وازامیرالمؤمنین انگی روایت کند؛ که حضرت رسول الله فرمودند: یا عَلی اُئتَ خَیْرُ الْبَشر، ما شَكَ فیه اِلا کافِر الله علی تو بهترین افراد بشر هستی، در این مطلب شک نمی کند مگر کافر.

و از حذیفه روایت کند که انه قال: عَلِیٌّ خَیْرُ الْبَشَر وَ مَنْ اَبَی فَقَدْ کَفَرَ<sup>۳</sup> حذیفه گفت علی بهترین بشر است، و کسیکه در این موضوع ابا کند و نخواهد قبول نماید به تحقیق که کافر است.

و از جابر بن عبدالله انصاری روایت کند که رسول خدا فرمود:عَلِی مُ خَـیْرُ الْبَشَر، مَنْ شَکَ فیه فَقَدْ کَفَر علی بهترین فرد از افراد بشر است، کسیکه شک کند حَقّاً روی حق را پوشانیده و کفر ورزیده است.

و نیز از ام هانی دختر حضرت ابوطالب که خواهر امیرالمؤمنین الیسی است روایت کند: که رسول خدا فرمود: اَفْضَلُ الْبُریَّةِ عِنْدَ اللهِ مَنْ نامَفَی قَبْرِهِ، وَ لَمْ یَشُكُ فی عَلیِّ وَ ذُریِّتهِ النَّهُمْ خَیْرُ الْبَریَّةِ "بهترین افراد مردم در نزد خَدا کسی است که در قبرش بخوابدوهیچ شکی در دلش نباشد که بهترین افراد بشرعلی و ذریهٔ اوست.

١ و٢ و٣\_ ينابيع المودة ص٢٤٦

٤ و٥ \_ ينابيع المودة ص٧٤٧

از رسول اللسه هش سئوال کردند: بهترین افراد بشر کیست؟ حضرت فرمودند: بهترین آنها، و پرهیزگارترین آنها، و با فضیلت ترین آنها، و نزدیک ترین آنها به بهشت کسی است که به من نزدیک تر بوده باشد، و پرهیزگار ترونزدیک تربه من نیست مگر علی بن ابیطالب.

فَلَمّا وَصَلْتُ البَّغَنَّةَ وَجَدْتُ مَكْتوباً عَلى بابِ الْجَنَّفَةِ: لاالِدهِ اللهِ اَنَا، وَ مُحَمَّدُ حَبيبي مِنْ خَلْقي ، ايّدْتُهُ بعَلّى و زيرهِ، و نَصَرْتُهُ به ٢

حضرت رسول اکرم به امیرالمؤمنین فرمودند:ایعلی من در چهارمقاماسم تو را مقرون به اسم خود دیدم.

چون مرا به سوی آسمان به معراج می بردند، همینکه به بیت المقدس رسیدم در روی صخرهٔ آن این جملات بود: نیست معبودی مگر خدا، محمداست رسول خدا، او را تأیید کردم به علی که وزیر اوست.

١- ينابيع المودة ص ٧٤٧

٢\_ ينابيع المودة ص ٢٥٦ و الغدير نقلا از كتاب مودة القربي ج ٢ ص ٥١

وچونبهسدرةالمنتهی رسیدم، برآن دیدم این کلماترا: نیستمعبودی مگر من، به تنهائی، محمّد استبرگزیدهٔ ازمیان آفریدههای من، مناورا تأییدکردم به علی وزیر او، او را به علی یاری نمودم.

و چون به عرش خداوند ربّ العالمین رسیدم دیدم:برپایه های آن نوشته بود، من خدای هستم، هیچ معبودی نیست جزمن، محمداست حبیب من، ازمیان بندگان من او را تأیید کردم به علی وزیر او، و او را به علی یاری نمودم.

و چونبهبهشترسیدم دیدم بردربهشت نوشته بود: نیست معبودی مگرمن، محمّد است حبیب من،ازمیان مخلوقات من،اورا تایید کردم به علی وزیراو،واورا به علی نصرت دادم.

بیانات جبرئیل و خوارزمی ابوالمؤیّد موفق بن احمد با اسناد متصل خوداز بصورت دحیهٔ اعمش از سعید بن جبیراز ابن عباس روایت می کند: که رسول راجع به خدا در خانهٔ خودبودند، صبح زود قبل از آنکه کسی خدمت ولایت آن حضرت برسد، علی بن ابیطالب به خانه حضرت رفت، و

داخل خانه شد،و دید که حضرت رسول الله درصحن خانه خوابیده وسرخودرا در دامان دحیة بن خلیفه کلبی گذارده است(دحیهٔ کلبی مردی بود درمدینه بسیار زیبا و خوش منظر، غالباً که جبرائیل امین بر حضرت به صورت ظاهر می شد به صورت دحیهٔ کلبی بر اصحاب آن حضرت نمودار می شد) امیرالمؤمنین گفت: سلام بر توای دحیه!حال رسول خدا چطور است؟دحیه گفت: ای برادررسول خدا به خیر است.

حضرت امیرالمؤمنین او را دعا نموده و گفتند:

جَزاكَ اللّه عُنّا خَيْراً اَهْلَ الْبَيْتِ اى دحيه به پاس اين خدمتى كه مىكنى خداوند تو را از ما اهل البيت جزاى خيرى بدهد.

دحیه عرض کرد: من خیلی تو را دوست دارم وبرای تودرنزد منمدح و تمجیدی است که میخواهم به حضورت تقدیم دارم:

اَنْتَ اَميرُالْمؤمِنينَ، وَ قَائدُ الْغُرِّ الْمَحَجُّلِينَ، وَ اَنْتَسَيِّدُ وَلَٰدِ آدَمَ يَوْمَ الْقيَامة ، ما خلا النَّبييِّنَ وَ الْمُرْسَلِينَ، لِواء الْحَمْدِ بيدكِ يَوْمَ القيَامةِ ، تَزَفُّ اَنْتَ وَ

١- غاية المرام ص١٦

شَيَعَتُكَ يَوْمَ الْقيامَةِ إِلَى الْجَنَّةِ مَعَ مُحَمَّدٍ وَ حِزْبِهِ إِلَــى الْجنانِ زَفَّاً زَفَّاً، وَ قَـدْ اَ فَلَحَ مَنْ تَـوَلاَّكَ وَ خَسِـرَ مَـنْ تَحَـلاَّكَ فَبِحُـبِ مُحَمَّدٍ حَبُّـوكَ، وَ مُبْغضِوكَ لَـنْ تَنُالُـــهُمْ شفاعَةُ مُحَمَّدِ.

تو امیر مؤمنان هستی! و پیشوای فروزنده چهرگان در غرفههای بهشت ، و تو آقا و بزرگ فرزندان آدمی در روز قیامت، حتی پیغمبران و مرسلین ؛ پرچم حمد در روز باز پسین به دست توست .

تو و شیعیان تو را در روز قیامت مانند عروسی را که به حجله برند، بسوی بهشتبا محمّدو حزبش بسوی جنّت دسته دسته می برند، فلاح و رستگاری مختص کسی است که تولای تورا داشته باشدو دست از تو برندارد و بال و خسران مختص کسی است که تو را تنها بگذارد و دست از تو بدارد.

پس به محبّت محمّد تو رادوست دارند، وشفاعت محمد شامل حال افرادی که بغض تو را در دل می پرورند نخواهد شد.

سپس دخیّه گفت: ای علی به من نزدیک شو! ای برگزیدهٔ خدا! امیرالمؤمنین نزدیک اوشد، و دحیه سر حضرت رسول الله را از دامان خودبر داشت، و در دامان امیرالمؤمنین گذارد.

در این حال حضرت رسول الله گفتند: ای علی این همهمه چه بود! امیرالمؤمنین عرض کرد یا رسول الله داستان از این قرار بود، و تمام خصوصیات ورود و گفتگوی با دحیه را عرض کرد.

حضرت فرمودند: ای علی آن دحیه نبود، جبرئیل بود، تو را به همان اسمی که خدا برای تو گذارده نام برد، اوست که محبت تورادر دلهای مؤمنین، و خوف از تو را در دلهای کافرین قرار می دهد. ا

احادیثی که دلالت دارد بر افضلیت امیرالمؤمنین الناسی به عنوان خیرالوصیّین، وسیّدولدآدم، وامثال ذلک از رسول خدا بسیار است. ما برای نمونه از طریق عامّه به این چند روایت اکتفا نمودیم. بنابراین طبق مسائل هفتگانهٔ سابق، مقام امامت مختّص به آن حضرت است که با قاطعیتی هرچه بیشتر، مردم را به راه خدا دعوت می کرد، و در فعل و گفتاراز اویشیمانی و

مسائل هفتگانه امامت در امیرالمومنین الگیگاز متحقق بود

١- غاية المرام ص١٦

شک و حیرت و جهل و ندامت دیده نشد.

امام چون بر ملکوت احاطه دارد هیچوقت اشتباه نمی کند، و چون فعل او فعل حق است دچار تردیدوتحیّر نمی شود،ودرکردهٔ خودپشیمان و نادم نمی گردد؛ چون خدا در کار خود تحیّر و ندامت ندارد.

افرادی که ندامت و پشیمانی پیدا میکنند، راجع به جهل آنها هنگام عمل است که جهتی از جهات در نزد آنها پسندیده بنظر می رسد، وبلاد رنگ مبادرت به آن عمل میکنند، و سپس که نقاط ضعف و تاریکی برای آنها روشن شد، که در حین عمل مخفی بوده است، نادم و پشیمان می گردند.

مرد حق پشیمان نمی شود، هیچگاه دیده نشده است که امام از فعل خود اظهار پشیمانی کند، واین علامتِ صحّت عمل واتقان آنست، وعلاوه امام در هر موضوعی با قاطعیّت، وظیفه مردم را تعیین می کند، نه آنکه از امروز به فردامحوّل کند، یا با مشورت و مطالعه و تأنی و تروی حقیقت براومکشوف گردد، بلکه چون آئینه، حقائق در مقابل او نمودار است، و بلادرنگ پاسخ می گوید.

غَمَر در بسیاری از موضوعات در جواب مسائل احکام بسیار عادی در می ماند؛
از امیرالمؤمنین ایس از بعضی مسائل سئوال می نمودند که ریاضی دانان
باید برای بدست آوردن جواب آن اعمال قواعد ریاضی بنمایند، آن حضر تبلادرنگ
پاسخ می داد، آیادارای مغزالکترونی بود؟ماشینهای الکترونی نیز نمی توانند از حلل مسائل بسطیه تجاوز کنند، ولی آن حضرت بدواً پاسخ می داد، گویاجواب مسئله مانند آفتاب در نزد او هویدا و روشن بوده است.

در بسیاری از مسائل قضاء که احتیاج به حل مسئلهٔ ریاضی ندامت ابوبکر است آن حضرت فوراً پاسخ داده است.

از خلافت ابوبکر چند بار از خلافت خود اظهار پشیمانی نمود.

كراراً گفت: اَقيلونى، اَقِيلُونى وَ لَسْتُ بِحْيْرِكُمْ ١

بار خلافت را از گردن من بردارید من بهترین افراد شما نیستم!

باید به او گفت: اگر خلافت را که ربودی به امر خدا بود، چگونه میخواهی رها کنی ؟و اگر به امر خدا نبود چگونه ربودی ؟

۱\_ درجلددوم همين كتاب ازاين حديث سخن مي رود، ونيز درالغديرج ٥ص ٣٦٨ عين عبارت فوقرا از الصواعق المحرقه ص ٣٠ نقل مي كند .

اینجاست که مانند کلاف سردرگم متحیّروسرگردان می شود، چون قدرت تحمّل این بار را ندارد از طرفی، و از طرف دیگر هم دلش نمی آید که بگذارد تا صاحبش بردارد کَظُلُمات فی بَحْر لُجِّی ً، یَعْشاهُ مَوْجٌ مِنْ فَوْقِهِ مَوْجٌ، مِنْ فَوْقِهِ سَحابٌ، ظُلُمات بَعْضُها فَوَّق بَعْض إِذَا أَحْرَجَ يَدَهُ لَمْ يَكَدْ يَرَيها، وَ مَنْ لَمْ يَجْعَل الله لَهُ نوراً فَمالَهُ مِنْ نورا

ابوبكرپس از بيعت در سقيفه، روز ديگر برمنبر رسول خدا در مسجد پيغمبر بالا رفت، و ضمن خطبه گفت: آيُها النّاسُ، فَاِنّی قَدْ وُلَيْتُ عَلَيْكُمْ، وَ لَسْتُ بِخَيْر كُمْ، فَإِنْ آخسنَتُ فَاعينوني، وَإِنْ آسَانتُ فَقَوِّموني ٢٠٠٠ أَطيعوني مَا اَطَعْتُ الله، وَ رَسولَهُ، فلاطاعة لي عَلَيْكُمْ ٣٠٠

ای مردم من سرپرستی و صاحب اختیاری شما را بدست گرفتهام، و بهترین شما نیستم؛ اگر در این تولیت کار خوب کردم مراکمک کنید، واگربدی کردم شما مرا راست کنید.

تا آنکه گوید: مرا اطاعت کنید تا هنگامیکه من خدا را اطاعت کردم ، و زمانیکه مخالفت خدا و رسول خدا را نمودم مرا بر شما طاعتی نیست .

و طبری گوید: چون ابوبکر در میان مردم شروع به خطبه کرد گفت:

گفت: ای مردم من مثل شما هستم، و من نمی دانم شاید شما تکالیف مهمی را ازمن بخواهید، آنچیزهائی که فقط رسول خدا طاقت آنرا داشت، خداوند

١\_ سوره نور ٢٤\_ آية ٤٠

۲ـ تاریخ یعقوبی ج۲ص۱۲۷ وشرح النهج ج۲ص۸ وزادایضاً:ان لیشیطاناً یعترینی فایاکم وایای
 اذا غضبت لاأؤثرفی اشعارکم،ودائرةالمعارف فریدو جدی ج۲ص۳۰۰

٣ سيرة ابن هشام ج٤ص٥٧٠٧

کے تاریخ طبری ج۲ص ٤٦٠

محمدرا برجهانیان برگزید، واو را از آفات مصون داشت ولکن من تابع شریعت هستم، نه آنکه از پیش از خود چیزی آورده باشم، اگر در این وظیفه ریاست و خلافت مسلمین درست رفتار کردم، از من پیروی کنیداو اگر منحرف شدم مرا راست کنید!

تا آنکه گوید: و به تحقیق که برای من شیطانی است که مرا فرو می گیرد، هروقت که آن شیطان به سراغ من آمد شما از من اجتناب کنید. این به ایراد درست در این فقرات ملاحظه شود که چقدر با تَرسوجُبن بر بروبکر سخن می گوید:

ایراد اوّل: اولاً می گوید: من بهترین شما نیستم، باید به او گفت بنابراین چرا خلافت را متصدی گشتی، و این امر رابه بهترین مردم،وجود مقد س مولی الموالی با آنهمه نصوص صریحه از صاحب شریعت بر افضلیّت او نسپردی؟و چرا خواستی امام افضل و اعلم از خود گردی؟چگونهراضی شدی که امیرالمؤمنین ناموس اکبر الهی و گنجینه اسرار ومعارف حق، ونفس رسول خدا رابه پیروی از خود بخوانی؟چگونه خواستی از او بیعت بگیری واوراد رمقابل امرونهی خودت تسلیم بلاقید و شرط بنمائی؟و با چه معارف وفضائل اخلاقی خواستی مؤمنین را ایصال به مطلوب کنی؟بر کدام ملکوت سیطره داشتی؟

ثانیاً می گوئی اگر از من نیکی سر زد از من پیروی کنیداو ایراد اگر بدی سر زد مراراست کنید!بنابراین توکه میزان صحّت و دوّم بطلان عمل خود را به دست ما سپردی!وما رادرجرحو تعدیل آن مخیّر ساختی! ما امام تو هستیم، نه تو امام ما!

از این گذشته ما خوبی و بدی را از کجا تشخیص دهیم؟اگر از پیش خود تمیز دهیم دیگر محتاج به خلیفه نیستیم، و اگر امام به حق باید به ما بفهماند، در اینصورت ما همه تابع آن امام باید باشیم، و خود تو نیز باید تسلیم اوامر اوگردی ثالثا می گوئی:ممکن است تکالیفی برمن کنیدکه من طاقت

ایراد آن را نداشته باشم، و پیغمبر طاقت آن را داشته است. سوّم

درست است ، حتماً نظير اين تكاليف پيش خواهد

۱\_ ونیزازالامامةوالسیاسة نظیراینخطبهراقدری مشروحتربیان کردهوما در جلددوم ازهمین کتاب آوردهایم.

آمد، ولیکن که تو را به جای رسول خدا نشانید، تاازعهدهٔ کاررسول خدا فرومانی؟ مگردرمد ت مدید ازرسول خدا نشنیدی، نه یک بار ونه دوبار عَلِیٌّ، یَقضی دَیْنیی، علی است که دین مرا ادا می کند وازعهدهٔ بار رسالت و ابلاغ آن برمی آید؟مگر خودت ازرسول خدا روایت نمی کنی عَلِیٌّ مَعَ الْحَقِّ وَ الْحَقِّ مَعَ عَلِی ؓ؟ مگر در روز غدیر خم به امیرالمؤمنین تحیّت بر ولایت نگفتی؟

تو که نمی توانی بار رسول خدا را بر دوش گیری،به کدام مجور برسر جای آن حضرت نشستی ؟ و حق مسلّم مقام خلافت و وصایت را ربودی ؟

رابعاً می گوئی اطاعت مرا کنید تا وقتیکه من اطاعت خدا و ایراد رسول خدا را می کنم، و اگر دیدیدمخالفت خدا ورسول خدا چهارم کردم مرا اطاعت نکنید.

بنابراین اولاً تو هم درردیف ما قرارگرفتی،نه رئیس برما، وبنابراین چراما از تو اطاعت کنیم، بیا تواز ما اطاعت کن، وبه کدام قاعده و سنّت الهی وجوب اطاعت تو بر ماست؟

علاوه، ما در معالم دین احتیاج به معلّم و مربی داریم، طاعتخدا ورسول خدا، و مخالفتخدا و رسول خدا را از تعالیم او باید یاد گیریم،ازکجابدانیم ایس عمل تو طاعت استوآن دگرمعصیّت؟ جزآنکه معلم قرآن،وعارفنسبت به رسول خدا، ومحیط بر نوامیس احکام و شرایع، بایدبرای ماطاعت ومعصیّت راجدا کند، و انگهی فرضاً ما بخواهیم در صورت مخالفت تو را راست کنیم، مگرتو راست می شوی؟ تو که راضی نیستی دست از خلافت برداری، درصورت مخالفت امر خدا و رسول خدا،نیز ایستادگی خواهی نمود، و هر چه امّت بخواهند تو را راست کنند، بیشتر مقاومت می کنی!همین تصدیّی مقام خلافت، زیغ و انحراف توست.

مگر برای راست نمودن توامیرالمؤمنین از تومؤاخذه نکردندو تورابراین فعل پنهانی و فوری، دروقتیکه هنوز جنازه رسول خدا دفن نشده بود توبیخ نکردند؟ مگر در مسجد از فضائل و مقامات خود بازگو ننمودند؟ مگر حضرت صدیقه با آن خطبهٔ روشن موارد انحراف شما را بیان نکرد؟ مگر نفر مود: یا آبابکر ماآسر عَمَاآغَر تُمْعَلی آهل بَیْتِ رَسول الله؟ مگر اصحاب بزرگوار، و بنسی هاشم که از بیعت تخلف کردند، مواضع خطای شما را نشان ندادند؟ چرا مرتدع نشدید، وراست نشدید؟ اگر زیاده از این نیز می خواستند یافشاری کند، خونها ریخته می شد، مالها اگر زیاده از این نیز می خواستند یافشاری کند، خونها ریخته می شد، مالها

ولايت تكويني امام درس سيزدهم

تباه و نوامیس و آعراض بهدرمی رفت، مگرعثمان علناً مخالفت امررسول خدانکرد؟ چرا مسلمین که او را تنبیه کردند، گوش نکرد؟ و چرا بر افعال خود مقاومت می نمود؟

مسلمین گفتند: یا از خلافت دست بردار، یا برسنت رسول خدار فتارکن! حاضر به هیچ یک از آن دو نشد، و مقاومت نمود، ومعاویه ولشگر شام رابرعلیه مسلمین به کمک خود خواست.

مگر مسلمین توانسـتند خلفای جوریکـه رویکارآمدندآنهاراراسـتکنند؟ آنکه زمام قدرت را دردست گرفته ، وحاضرنیست ازمقام وشخصیّت خود تنـازل کند، کجا راست میشود؟

مگر معاویه راست شد.

مگر خلفای بنی امیه و بنی عباس راست شدند؟

هر کس خواست آنها را آگاه کند، وحتی نصیحتی بنماید خونش را ریختند، فرزند رسول خدا را روز روشن با اهل بیتش همین مخالفت کنندگانسنت پیغمبر در میان دو نهر آب با لب تشنه کشتند.

ای ابوبکر متوجه باش! در این خطبه هائی که می خوانی چه می گوئی؟با این کلمات، راه تمام این تعدیات را برخلفای جور باز نمودی! وخامساً می گوئی: من شیطانی دارم که سراغ من می آید، و اگر آمد از من دوری کنید.

ای کاش این کلام را نمی گفتی ! آن امامی که خود معترف باشد که شیطان در وجود او حکمفرماست ، آن امام شیاطین است نه امام مؤمنین !

امام مؤمنین شیطان را هلاک کرده اعزبی عَنّی یا دُنیا، قَدْ طَلَّقْتُكِ ثَلاثاً فرموده ، با یک قاطعیّت مانند کوه خود را معرفی میکند .

و می گوید: ای افراد بشر بسراغ من آئید، که من ولّی خدا هستم، من از بندگان مخلص خدا هستم،آیهٔ طهارت دربارهٔ ما نازل شده،مندارای مقام عصمتم، من دارای مقام «سلونی قبل ان تفقدونی» هستم، من باب علم برای مدینهٔ علم هستم،من متحمّل بار رسالت وادا کنندهٔ دیون رسول الله هستم،مندارای سیطره بر ملکوت و حقائق اشیاء هستم، و هزاران نمونه روشن و بارزنیزبه دست می دهد.

من نفس رسول خدا هستم، من ولى هر مؤمن و مؤمنه هستم، من وصّى و

وزير و وارث اسرار نبوت هستم.

اینست مقام امام، نه آنکه در موقع مرگ حسرت بخورد و بگوید:ای وای، کاش سه کار را که کردم نمی کردم.

مسعودى گويد: و َلَمَّا احْتَضَرَ ابوبَكْرِ قَالَ: مَا آسى عَلى شَيْئى إلا عَلَى ثَرَكْتُها، و وَدَدْتُ أَنِّى تَرَكْتُها، و وَثَلاث تَرَكْتُها و وَدَدْتُ أَنِّى سَالْت تَرَكْتُها و وَدَدْتُ أَنِّى سَالْت تَركُثُها و وَدَدْتُ أَنِّى سَالْت تَركُثُها و وَدَدْتُ الله عَنْها، فَأَمَا الثَّلاثُ أَلَّتَى فَعَلْتُها و ودَدْت وَدَدْت مَا الثَّلاث الثَّلاث الله عَنْها و ودَدْت مُنها، فَالْما الثَّلاث الثَّلاث الله عَنْها و ودَدْت مُنها الثَّلاث الثَّلاث الله عَنْها و ودَدْت الله عَنْها و الله عَنْها و الله و اله و الله و ا

تأسّف ابوبكر هنگام مرگ برنه چيز

اَنِّي تَرَكْتُها، فَودَدْتُ أَنِّسِي لَـمْ أَكُـنَّ فَتَشْتُ بَيْتَ فاطِمَـة، و َ ذَكَـرَ فــي ذلِكَ كَلامـاً كثيـرا. \

چون زمان وفات ابوبکر رسید وبه حال احتضاردرآمد، گفت:من برچیزی تاسف نمیخورم، مگر بر سه چیز که به جای آوردم،ودوست داشتم که آنهارا به جای نمیآوردم، و بر سه چیز که به جای نیاوردم، و دوست داشتم که آنها رابه جای میآوردم. و از سه چیز که دوست داشتم از رسول خدا سئوال کنم و سئوال نکردم. امّا آن سه چیزیکه به جای آوردم،ودوست داشتم که آنها رابه جای نمیآوردم، یکیآن بود که دوست داشتم که از خانهٔ فاطمه تفتیش وتفحص به عمل نمیآوردم، و در این باره سخنان بسیاری گفت.

این روایت را علاوه برمسعودی، طبری در تاریخ خود، وابن قتیبه در «الامامة و السیاسة» و ابن عبد ربه در «عقد الفرید» آورده است ۲

و علامّه امینی در الغدیر علاوه بر این مصادر از ابوع بیددرکتاب الاموال ص ۱۳۱ نیز آورده است و فرموده است: سندهای این حدیث صحیح وراویان آن همه از موثّقین هستند و چهار نفر از آنها از راویان صحاح ششگانه معروف عامّه می باشند."

بعضى از معاصرين از عامّه مانند فريد وجدى در دائرة المعارف و احمد

۱ مروج الذهب ج۲ص ۳۰۸ و تاریخ طبری ج۲ص ۹۱۹ به این لفظ آورده است:فوددت انی لم اکشف بیت فاطمه عن شئی وان کانوا قد غلقوه علی الحرب الخ

<sup>1-1</sup>الامامة و السياسة ج 1-1 ص 1 و عقد الفريد ج 1

۳ـ الغديرج٧ص ١٧٠و ١٧١

ولايت تكويني امام درس سيزدهم

امین مصری درکتب خود، این خطبهٔ ابوبکر راسند برای حرّیت و آزادی او قرارداده و می خواهند و انمود کنند که طرزتشکّل حکومت او یک حکومت عادلهٔ دموکراسی با موج آزادی خواهی بوده است.

ما در طی بحثهای گذشته و بحثهای مفصل آینده که انشاءالله تعالی در پیش خواهیم داشت اثبات نموده و خواهیم نمود که طرز حکومت اسلام براساس حق است نه بر رأی آحاد و اجتماعات مردم ؛ نه بر اساس اکثریّت و اقلیّت .

نصوص صریحهٔ قرآن کریم و سنّت صحیحهٔ رسول خدا وسیرهٔ متّبعهٔ ائمّـهٔ طاهرین اللَّهٔ و روش صحابهٔ ذی بصیرت وتابعین ذی درایت جداً مناط تبعیّـت و پیروی را، از واقعیّت و حق می داند ، خواه طبق آراء اکثرین باشد یا نباشد .

و از پیروی رأی خلاف واقع و حقیقت تجنّب می ورزد خواه پشتیبان او آراء همهٔ عالم باشد یا نباشد.

و این بزرگترین محل اختلاف بین شیعه و سنّی است، و تمام مسائل اختلاف بر این محور دور میزند و بر این اساس رجوع مینماید.

شیعه از صدر اسلام تا به حال فریاد می زند ، دلیل می آورداحتجاج می کند که باید ازحق تبعیّت نمود، نه از آراء مردم امامت انتصابی است، نه انتخابی، مردم باید از حق پیروی کنند، و امام به حق باید از جانب خدا معیّن گردد، بعین آنک هرسول خدا باید از جانب خدا بیاید، و مردم حق انتخاب پیامبر را ندارند.

شیعه اثبات میکند که رسالت و امامت، از نظر حکومت بر مردم وولایت، هیچ تفاوتی ندارند،مانند دو نهالی که از یک اصل روئیده باشدیادو طفلی که از یک پستان شیر می خورند.

عامّه می گویند: امامت یک حکومت ظاهری است، و پیروی از شخص جاهل و یا خطاکار اشکال ندارد.

البته بنابراین منطق باید ابوبکر راسمبل آزادی خواهی دانست همچنانکه متجدد مآبان از سنّی مذهبان باین طرز عمل گرایش دارند.

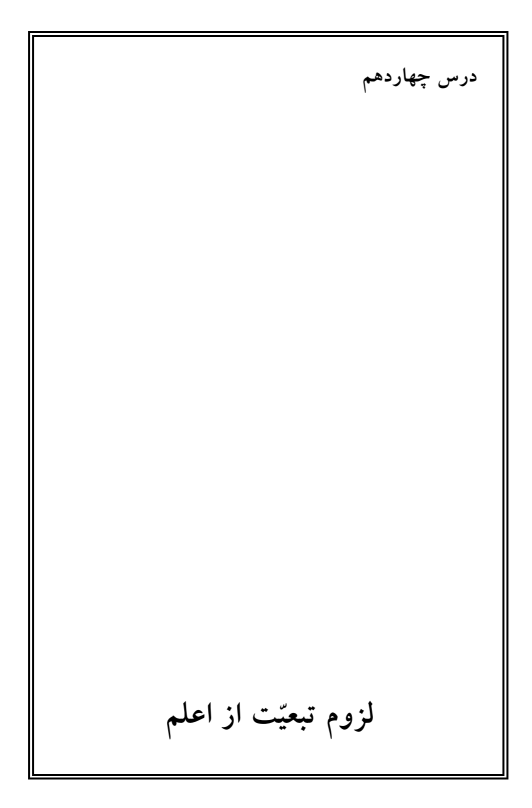
البته یک مفهوم وسیعی از آزادی که امروز رواج دارد، و با پروپاکانهای شبانه، و خبر نکردن بنی هاشم و بسیاری ازمهاجرین و انصار را برای بیعت،وبا شکستن پهلوی زهرا و دختر رسول الله وصرف نظر کردن از اجرای حدّشرعی به خالد بن ولید که مؤمن متعهدی چون مالک بن نویره را به جهت عشق به جمال

زوجهاش کشت و همانشب با زوجهاش همبستر شد،ودیگر بسیاری ازخلافهای روشن که طرفداران مکتب مغرب زمین آنها را مخالف آزادی نمی دانند و هدف را محلّل و توجیه گر مقدّمه می شمارند، هیچگونه منافاتی ندارد.

ولی شیعه بُسن و ریشه ایسن منطبق را میزند، و ایسن بنیان را منهدم میکند، و با براهیسن فلسفیّه و عقلیّه و عقلیّه و گذشته از ادلهٔ نقلیّه و هسن و سستی ایسن طرز تفکّر را به ببه به میرساند و همانطورکه اخیراً درروایت ابوایوب انصاری دیدیم کهرسول خدا شی به عمّار فرمود: اگر تمام مردم عالم درراهی گام نهند وعلیّ درراهی دیگر بهراه بیفتد تو از راهی که علی میرود حرکت کن،وتمام مردم رارها کن،وچه عالی ایسن جملات را رسول خدا مبرّهن می سازد به این جمله که:علیّ تورا از هدایت برنمی گرداند، و بر راه ضلالت دلالت نمی کند، یعنی چون علی متحقق بحیق است بایدازاو تبعیّت نمود گر چه تمام عالم مخالف او باشند. ا

اینست منطق شیعه که منطق اسلام است.

ال ايسن روايست ازغايسة المرام ازمو فق بن احمد خوارزمي در همين كتاب در مجلس دواز دهم ضمن روايات دال بر افضليت امير المؤمنين نقل گرديد.



## درس چهاردهم بسم الله الرحمن الرحيم

و صلَّى الله على محمد و آله الطّاهرين ولعنة الله على اعدآئهم اجمعين من الان الى قيام يوم الدين ولاحول ولاقوة الا بالله العلى العظيم

قال الله الحكيم في كتابه الكريم:

وَ اِذْ قالَ ابْراهيمُ لأبيهِ وَ قَوْمِهِ اِتَّنَـى بَرآءٌ مِمَّا تَعْبُدُونَ اِلاَّ النَّذِي فَطَرَنـي فَانتَّـهُ سَيَهْدين وَ جَعَلَها كَلِمَةً باقِيةٌ فِي عَقِبهِ لَعَلَّهُمْ يَرْجِعُونَ . `

> بقاءمنصب امامت در ذرية حضرت ابراهيم تا روزقیامت

یاد بیاور آن زمانی را که حضرت ابراهیم به پدرش و خویشاوندانش گفت: به درستی که حقّاً من از آنچه که شما جـزخدائي كـه مراآفـريده است ميپرستيد،بيزاري ميجويم، و

برائت خود را اعلام مي دارم.

أنخدائي كهمراأفريدهاست،مرابه سوىحق وكمال خود راهنمائي خواهندنمود؛ و ما اين رايك اصل ثابت وكلمهٔ باقيه دراعقاب وذريهٔ ابراهيم قرار دادیم ، به امید آنکه به مقام توحید و یکتایرستی رجوع کنند.

ازاین آیهٔ مبارکهاستفادهٔ منصبامامت،وییشوائی ورهبری مردمدر ذریّه و نسل حضرت ابراهيم الكلا نسلاً بعد نسل تا روز قيامت مي توان نمود.

توضيح آنكه لفظ بَراء مصدراست ازفعل بَرَئ يَبْرءُ، كهصفتش بَرىء آيد.و «اننّی بَر اَءً » یابر تقدیر محذو فست: اننّی ذو بَر آءیاب سبیل تأکیدومبالغه است مثل زيدً عدل ، وضمير فاعل در «جعلها» بـ ه سـ وى اللـ ه است سبحانه و تعالى ، وضمير مفعول

١\_ سوره زخرف: ٤٣ \_ آبه ٢٨

یا راجع به سوی برائت است، که حضرت ابراهیم تکلّمبدان نمود، ویاراجع به سوی هدایت است ، که از کلمهٔ «سیهدین» اتّخاذ و استنتا. می گردد .

اما در صورتی که بگوئیم مرجعش لفظ برائت است، مفادش همان کلمهٔ توحید است یعنی کلمهٔ: لا اله الا الله ؛

چـون «اننَّى بَرَاءً مِمَّا تَعْبُد ونَ إلاّ الذَّى فَطَرتى »همان مفاد كلمه لا اله الله الله استوكلمه توحيد معناى واحدى است كه مرجع ضمير مفعـول در وَجَعَلها مى باشد،

چون بنابرقواعدعربیّت ، اعراب مستثنی در کلام منفی در استثناء متصّل ،اعراب مستثنی منهوبدل ازاوخواهد بود؛ ودر کلمهٔ لااله الأالله لفظ جلاله مرفوع است به عنوان بدل ازاله که محلاً مرفوع است وباملاحظهٔ بدلیّت فقط یک جمله بیشتر

معنای کلمهٔ لااله الا الله

نخواهد بود،

و معنى چنين مي شود: لا إله َ إلاّ الله موجودٌ يعنى خدائي غير از خدا نيست.

و اگراین جمله بخواهد متضمن دو کلمهٔ نفی واثبات باشد باید لفظ جلاله منصوب باشد، ودراین صورت دو جمله وهرکدام حاوی یک معنای مستقلّی است اول جملهٔ منفیه الله موجود الله موجود البته است شنی الله موجود البته چنین نیست؛ و بنابراین آنچه در لسان اهل دعوت وا وراد وارداست که کلمه الالله ورد نفی و اثبات مرکب است خالی از تحقیق است، و فقط ذکرنفی است و بس.

و امادرصورتی که مرجعش لفظهدایت باشد، معلوم است که هدایت الهیّه اولاً وبالندّات اختصاص به ذات مقدیّس پروردگار دارد، واز آن ذات مقدیّس به غیر اوسرایت می کند، پس هدایت تامّهٔ الهیّه، مختص به خدا؛ و مادون آن برای موجودات و مخلوقات است؛ و چون حضرت ابراهیم باکلمهٔ «سیهدین» هدایت مطلقه رااشاره می کند، قابل انطباق براتم مراتب هدایت است، که همان حظّهدایت امام و لازمهٔ ولایت کلیّه باشد.

چون درتفسيرقول خداى تعالى: إنّى جاعِلُكَ لِلنَّاسِ إماماً ١، كه خطاب بـه

۱\_ سورهٔ بقره : ۲\_ آیه ۱۲۶

ولايت تكويني امام

حضرت ابراهیم است ذکر شد: که وظیفه امام ، هدایت افراد بشر است از باطن و ملکوت اعمالشان به سوی خداوند عزّوجلّ،کهآنان راارشاد فرموده، ودردرجات قرب، و دردرکات بُعد،هرکدام به حسب منزلهٔ خودقرار داده ودرآنجا مقیم خواهد ساخت و هر کدام را در آنچه عملش و کردارش اقتضا کند سکنی خواهد داد،و به سوی آن منزل جذب خواهد نمود.

پس هدایت حضرت باری تعالی شانهٔ ذاتیّه، و هدایت امام بالتبّع و بالْعَرَض خواهد بود.

واگرمرجعضمیر «برائت»باشدمعنایش این می شود که این حقیقت توحیدرا که همان ولایت است،درذریّهٔ ابراهیمقرار دادیم به امید آنکه به حق و توحید رجوع کنند، پس اوّلاً استفاده می شود که این حقیقت إلی الابددرذریّهٔ ابراهیم ثابت و باقی خواهد بود، وبطوراجمال ذریّه او دارای چنین منصب و مقامی هستند ؛ و هیچگاه و در هیچ زمان امامت از ذریّه او فی الجمله رخت برنخواهد بست .

و ثانیاً این کلمهٔ توحید وولایت در خصوص ذرینه ای است که دعوت به حق می کنند، وبقیّه از ذریّه دعوت به حق می شوند؛ پس ضمیر «فی عَقِبهِ» راجع به ذریّه است به اعتبار هبری وپیشوائی، وضمیر دریر بجعون راجع به ذریّه است به اعتبار رهنمون شدن وراهیافتن؛ وبنابراین هر دست از ذریّه، دارای سیری خاص و حرکتی مخصوص به خود هستند: یک دسته امامت و دستهٔ دیگر ایتمام و مأمومیّت.

درایسن اولاً استجابت دعای ابراهیم که عرض می کند رَبّنا واجْع مَلْنا مُسْلِمَیْن لَک وَمِن ذُرِیّتِنَا اُمَّةً مُسْلِمَةً لَک ظاهر می گردد، و ثانیاً سِر قول خدای عز وجل که الاینال عَهدی الظّالِمین آبعداز سئوال ابراهیم و مِن ذُریّتی، که آن دسته ای به امامت میرسند که هیچگاه ظالم به نفس، یاظالم به غیر نبوده اند، و روشن می شود.

ثالثاً معناى يك سلسله، ازروايات راكه در تفسيرايين آيه مباركه وارد شده است ، و آنها كلمه باقيه رابه امامت تفسير كرده اندو دربعضى ازباب انطباق، بالاخص در ذريه حضرت حسين بن على سيّد الشهداء السيّ تصريحاتي دارند ، و در مجمع البيان از حضرت صادق السيّ روايت كرده است كه: مقصوداز كلمه باقيهٔ امامت است تا روز رستا خيز وقيامت ؛ مبرهن مي نمايد .

٢\_ سورة بقره : ٢\_ آية ١٢٤

709

١\_ سورة بقره : ٢\_ آية ١٢٧

و اگرمرجع ضمیر «هدایت»باشد،معلوم است که هدایت الهیه،همانمقام ولایت و امامت است، که بوسیله آن مردم از شرک به توحید، وازغیرخدابه خدا، رجوع میکنند،وبالجمله درهرصورت چه ضمیرراجعبهکلمهٔ برائت وتوحیدباشد، و یا راجع به امامت وهدایت باشد،آیهٔ مبارکه دلالت بر بقاء منصبامامتدر ذریهٔ ابراهیم خواهد داشت.

و البته این مقام،معلول مقام توحیدوولایت است،ومقام توحیدوولایت لازمهاش اندکاک صفات بشری در صفات خداست، وازجمله صفت قدرت وعلم است .

بنابراین بایدامامدارای مقام علم جامع وگسترده ای باشد که امّت و پیروان اوبدان مرحله از علم راه پیدا نکرده باشند، وآن درجه از علم پاک و بی شائبهٔ کدورت ، وآن مرتبه از دانش وسیع و مطلق، به دنبال خود لزوم تبعیّت و پیروی دگران را

امام باید از تمام اُمت عالم تر باشد می کشد.

و بر همین اساس است که حضرت ابراهیم انتیا به سرپرست خود آذر خطاب فرموده و می گوید:

يَا اَبَتِ اِنَّى قَدْ جَائَـنِى مِـنَ الْعِلْمِ مَالَـمْ يَـأَتـِكَ فَا تَّبَـِعْنِى اَهْـدِكَ صِــرَاطاً سَويًّا .\

ای پدربه درستی که ازجانب خدا دانشی به من رسیده است، که آن دانش به تو نرسیده است؛ بنابراین لازم و واجب است ازمن پیروی بنمائی! تا تورادر راه راست و صراط مستوی و هموار هدایت بنمایم.

در این آیه چنانکه ملاحظه می شود وجوب تبعیّتِ آذر رااز آراءوافکار خود فقط و فقط منوط و مربوط به علمخودوفقدان آن علم در آذر شمرده است؛ بنابراین لزوم تبعیّت جاهل از عالم از قضایائیست که احتیاج به برهان ندارد، و بلکه از قضایائیست که قضایائیست که قاساتها معها.

و بر اساس این اصل مسلّم و این قاعدهٔ کلیّه، بدون ذکر این قاعده حضرت ابراهیم حکم خود راانفاذ نموده،ومقام ابلاغرا به آذر رسانیده است، و لذا در علم اصول فقه علمای اعلام اثبات فرمودهاند که لزوم تبعیّت جاهل از عالم ،

لزوم پیروی جاهل ازعالم در سهمر حله

١ سورة مريم : ١٩ آية ٤٣

ولايت تكويني امام

قبل از حکم شرعی یک حکم عقلی و قبل از حکم عقلی یک حکم فطری و وجدانی است، واین حکمدرسه مرحلهٔ وجدانوعقلوشرع تجلّی می کندو ظهور می نماید؛ و بر همین قاعدهٔ کلیّه، استفاده لزوم پیروی از آراء اَعلم را نصمودهاند، و سعادت جامعه را منوط به حکومت آراء اَعلم آن جامعه در آن مجتمع دانستهاند.

چون علم به منزلهٔ نوروحیات است، وبه مثابهٔ روح وجان است،وهر چه درجامعه نوروحیات بیشتر باشد،وروح وجان قوس گیرد،آن جامعهزنده تر و اثرب بخشترو راقی تر خواهد بود، همچنانکه دربدن آدمی هر چه حیات قوی تسرباشد، و جان و روح قویتر باشد، آن آدمی به عافیت وطول عمر و کامیابی از مواهب الهیّه نزدیکتروهرچه حیات ضعیف تر وروح افسرده ترباشد؛ آنآدمی به کسالت و مرض فوهلاکت و به فقدان مواهب الهیّه نزدیکتر بوده؛ و از تمتّعات انسانی بهرهٔ کمتری خواهد داشت.

ازاین آیهٔ مبارکه می توان درباب اجتهاد و تقلیداستفاده نموده و لزوم پیروی افراد امّت را از عالِم بشریعت الهیّه استنتاج وبلکه لزوم پیروی افرادامّت را ازاعلم وقت استفاده نمود، گر چه اینحقیربه کسی ازعلمای اعلام و کتب مدوّنهٔ آنها تابه حال برخورد نکرده ام که به این آیهٔ کریمه تمسّک نموده باشد.

در کتاب «غایة المرام»ازشیخ طوسی در « امالی » با سلسلهٔ سند متصل خود روایت کرده است، از حضرت امام جعفر صادق النام از پدرش ، از جدس حضرت علی بنالحسین علیهماالسلام، که فرمودند:دروقتی که حضرت امام حسس مجتبی النام بنابر صلح با معاویه گذاردند، برای برخورد وملاقات خارج شدندو ملاقات نمودند، و همین که هر دو نفر درمجلس اجتماع کردند،معاویه برای ایراد خطبه برخاست، و خطبه ای ایراد کرد. . .

تما آنکه گوید: «سپس حضرت اسام حسن الله خطبهای انشاء کسردند و فرمودند: اَلْحَمْدُ لِلّهِ الْمُسْتَحْمِدِ بِالْلَاءو تَتابُعِ النَّعماء تا آخر خطبهٔ طویله و جامع خود، که حاوی بسیاری از مطالب دقیق و عمیق و بیان شرافت اهل بیت رسول خددا و از جمله استشهاد به آیهٔ تطهیر، و آیات دیگر ، و مطالب تاریخی دیگر است.

عاقبت امر هر امتی که حکومت خود را بدست کسی غیر از عالم ترین افراد خود بسپارد تباهی است

رسول خدا شی فرموده اند: هیچگاه طایف هوامّتی، امور خودرابدست مردی نسپرده است که در آن طایفه و گروه دانا ترواعلم از او بوده اند، مگر آنکه پیوسته امور آن امّت رو

بخرابی و تباهی میگذارد، تا زمانی که ازاین کرداربرگردند، وزمام امور خسود را بدست أعلم امّت دهند.

ونیزدر «غایة المرام» مختصراین خطبه راباسنددیگری،ازشیخ در «امالی» ذکر کرده است، و عین این جمله را دربارهٔ لزوم رهبری أعلم امت از رسول خدا روایت کرده است ۲

و نیز مرحوم ابن ادریسدرباب «مستطرفات سرائر»ازروایت ابی القاسم بن قولویه از حضرت صادق الله مرفوعاً ازرسول خدا گیگاروایت کرده است که:

قال رسول الله ﷺ مَنْ أمَّ قوْماً وَ فيهمْ مَنْ هُو َاعْلَمُ مِنْهُ أُواْفْقَهُ مِنْهُ ، لَمْ يَزَلْ أَمْرُهُمْ في سَفال إلى يَوْم الْقيامة، و مَنْ دَعى السي اضلال لَمْ يَزَلْ في سَخَطِ اللهِ حَتّى يَرْجعَ مِنهُ ، و مَنْ ماتَ بغيْر امام مَاتَ مِيتَةً جاهِليّةً ٣

رسول خدا شی فرمود ؛ کسیکه زمام امور مردم را بدست گیرد وبر آنها پیشوائی کند، در حالیکه در بین آن مردم فردی اعلم ازاویاافقه ازاوباشد، پیوسته امر آن دسته و گروه از مردم، رو به تباهی و خرابی خواهد رفت، تا روزقیامت، و کسیکه مردم را به گمراهی بخواند پیوسته در غضب خدا قرار خواهد گرفت،تا زمانیکه از کردار خود بایستد، و کسیکه بدون امام بمیرد، مانند مردن مردم زمان جاهلیّت مرده است.

باری علماء در بارهٔ لزوم امامت اَعلم از امّت استدلالاتی دارند ، زیرا

۱\_ غاية المرام ، چاپ سنگي ص ۲۹۸در تحت عنوان حديث ۲۹ ۲\_ غاية المرام ص ۲۹۹در تحت عنوان حديث ۲۷

٣ مستطرفات سرائر ص ٢١

ولایت تکوینی امام درس چهاردهم

همانطور که اشاره شد، مسئله رهبری مسئلهای حیاتی است.

رهبر روح جامعه وارادهٔ جامعه می باشد، و بهر مقدار که ارادهٔ رهبر پاک تر، وصحیح تر، و برای رشد و رقاء جامعه مفید تر باشد، به همان مقدار آن جامعه پاکتر، و راستین تر، و راقی تر خواهند بود.

تمام افراد جامعه به منزلهٔ اعضاء پیکر است، همانطور که نفس واحد پیکر واحدی را اداره میکند، وآن رادرجهت صلاحیافساد به حرکت درمی آورد، رهبر، افراد جامعه را اداره مینماید، و آنان را در مسیر کمال و سعادت و یا در مسیر منقصت و شقاوت سوق می دهد.

روایاتیکه دربارهٔ علم و اعلمیّت امیرالمؤمنین الگی از رسول خدا و از آن حضرت وارد شده است از حد شمارش بیرون است، علمای خاصّه و عامّه در این موضوع کتابهائی نوشته و مسفوراتخودراازاعلمیتوافقهیّت واقضابودن آن حضرت پر کردهاند، بطوریکه می توان این مسئله را از مسلمیّات اسلام

امير المؤمنين العَلِيُّهُلِمْ

اعلم امّت بودهاند

دانست.

این روایات با مضامین مختلفی این موضوع را بیان میکند، ومادراینجا به جهت حفظ اختصار از هرسلسله و دسته از آنها فقط یک،یا دوروایت به عنوان نمونه ذکر میکنیم.

اماازروایاتیکهاجمالاًغزارت،ووسعت علم آن حضرت را می رساند؛ ابس بابویه با سند متصل خود روایت می کند از حضرت باقر اللی از پدرش از جدیش اللی که چون آیهٔ «و کُلَّ شَیْء اَحْصَیْنَاهُ فِی اِمَام مُبین »وارد شد ،ابوبکر و عمر از محل خود برخاستند، و گفتند:ای رسول خداً آیامراد ازامام مبین،تورات است؟

رسول خدا فرمود: نه.

گفتند: آیا مراد انجیل است؟

فرمود:نه

گفتند: آیا مراد قرآن است ؟

فرمودند: نه

پس از این امیرالمؤمنین الله وارد شد ،حضرت رسول الله فرمود:

هُوَ هذا ، إِنّهُ الْإِمامُ الّذي اَحْصَى اللهُ تَبارَكَ وَ تعالَى فيه عِلْمَ كُلِّ شَيْئي ﴿ اينست آنامام مبين اينست آن اماميكه خداوند تبارى وتعالى دراوعلم هر چيز را قرار داده است.

و امّا از روایاتیکه دلالت دارد بر آنکه رسول خداهزاردرازعلم رابسر روی علی گشودند، که از هر دری هزار در دیگر باز می شد:

امیرالمؤمنین می گوید: رسول خدا گی زبان خودراداخل دهان من کرد، پس در دل من هزار دراز علم باز شد، که با هر دری هزار در دیگر باز شد.

و علی بن ابیطالب الگی گفته است :اگربالش حکومت رابرای من خم کنند، و مرامتمکن از حکم کردن نمایند، هرآینه دربین اهل تورات با تورات آنها ،و در بین پیروان انجیل با انجیل آنها، و در بین اهل قرآن با قرآن،آنها حکم خواهم نمود.

و سپس غزالی گوید: و این مرتبهایست از علم که بادرسخواندن، و معلّم دیدن دسترسی به آن پیدا نخواهد شد، بلکه به این مرتبهٔ ازعلم بایسدباعلملدنّی رسید.

واماازروایاتیکه دلالت دارد برآنکه رسول خدا فرمود:من شهرعلموحکمت هستم و علی در آن شهر است، درغایةالمرامازکتاب مناقبابنالمغازلی باسندخود از جابربنعبدالله انصاری روایت کرده است کهاوگفت:رسولخدا

٢\_ غاية المرام ص ٥١٦ حديث ١٨

٣ غاية المرام ص ٦١٧ و ص ٥١٨ حديث ٣

ولايت تكويني امام

بازوى على اللَّكُلُّ را گرفت ، و گفت : هذا اَميرُ الْبَرَرَةِ، وقاتـِلُ الْكَفَرةِ ، مَنصُورٌ مَن نُصَورٌ مَن مَنْ نَصَرَهُ، مَحْذُولٌ مَنْ خَذَلَهُ ،ثُمَّم دَّبِها صَوتَهَ ،فَقـالَ اَنـَا مـــَدينَةُ الْعِلْمِ وَ عَلِى ً بابُها ، فَمَنْ اَرادَ الْعِلْمَ فَلْيَأْتِ الْبابَ .

رسول خداکه بازوی علی راگرفته بودفرمود: این است امیرنیکو کاران، و کشندهٔ کافران، یاری شده است کسیکه او را یاری کند، ذلیل و پست است کسیکه او را ذلیل کند، و پس از آن رسول خداصدای خود رابه این کلمات بلند فرمود، و سپس گفت: من شهر علمم وعلی در آنست، بنابراین هرکس که طالب علم باشد باید به نزد در بیاید.

و اما از روایاتی که دلالت دارد بر گفتار سَلونی قَبْلَ اَنْ تَفْقِدُونی ،ابن ابی الحدید در شرح نهج البلاغه گفته است، که تمام طبقات و اصناف مردم اجماع نموده اندبر آنکه احدی از صحابهٔ رسول خدا، و احدی از علماء نگفته است:سَلونی قَبْلَ اَنْ تَفْقِدونی غیر از علی بن ابیطالب السَلیماً

و اما از روایاتیکه دلالت داردبر آنکه امیرالمؤمنین علیه السلام از تمام افراد امّت حکمش بهتر و صحیحتر بود.

و اما از روایاتیکه دلالت دارد برآنکه ابوبکروعمروعثمان درحکم وعلم به امیرالمؤمنین النا رجوع می کردند، در «غایةالمرام» از مُسند احمد حنبل با سلسلهٔ اسناد خودروایت کند،ازیحیی بن سعیدبن مسیب قال:کان عُمَرُیَتَ عَوذُ بالله من معضلة لیس لها ابوالحسن <sup>۴</sup>

عمردرهرمشکلهای پیش می آمد،وامیرالمؤمنین انگی بسرای حل آن حاضر نبودند به خدا پناه می برد ؟

١ غاية المرام ص ١٢٠ حديث ١

٢\_ غاية المرام ص ٥٢٤ حديث ٧

٣ غاية المرام ص ٥٢٨ حديث اول از باب ٣٩

٤\_ غاية المرام ص ٥٣٠ حديث اول از باب ٤١

و نیزازموقّق بن احمد، با سلسلهٔ سند متّصل خودروایت کرده است، از زید بن علی از پدرش، از جدّش، از علی بن ابیطالب که فرمود: در زمان حکومت عمر، زن آبستنی را به نزد او آوردند که اعتراف بر زنای خود نماید زن اعتراف بفجور نمود، و عمر امر کردتا اورا ببرند و َجم کنند، زن درراه با علی بن ابیطالب برخورد کرد.

حضرت فرمود:این زن چه کردهاست که اورابرای حدیمیبرند؟گفتند: زنا کرده است، وعمرامرکرده است که بایداورا سنگسار کرد امیرالمؤمنین زن را نزد عمر برگردانده و فرمودند: آیا تو امر کردی که او را سنگسار کنند؟

عمر گفت:آری چون خودزن اعتراف به گناه خودنموده است فقال علی هـندا سُلطانـُك عَلَيْها ؛ و لَعَـلَك عَلَيها و اَنْتَهَرْتَها و اَخَفْتَها.

فقال عُمَرُ: قد كان ذاك .

قال: أو ما سَمِعْتَ رَسُولَ اللّه ﷺ يقول: لا حَدَّ عَلَى مُعترَف بَعَد بَلاء الله مَنْ قَيُّدَتْ أوْ حُبسَتْ أوْ تُهَدِّرَتْ فَلا إقْرارَ لَه ، فَحْلا سَبيلها .

ثم قال عمر: عَجزَتِ النَّساءُ أَنْ تَلدِدَمِثْلَ عَلى بِن ابيطالبِرضى الله عنه لو لا عَلىُ لَهَلَك عُمَرُ \

امیرالمؤمنین الگیان فرمودند:ای عمر! اعتراف اوبرگناه موجب شدکه تو بتوانی برخود اوحد بجاری کنی، پس چه چیز موجب شده است که برطفلیکه در

۱- «غایة الـــمرام» ص ۵۳۱ حدیث ازباب ۱ غودر ص ۷۷ کتــاب «مقام الامام امیر المؤمنین عند الخلفاء »مرحــوم شریف عسگری گویــد: بنا به نقل تذکــره «خواص الائمـة» ص ۸۷ طبع ایــران، غمـر در قضیــه زنی که ششما هه زائیده بودو حکم بر جم او نمو ده بو دوامیر المؤمنین مانع شدند و سببش رابیان کردنـــد گفـــت، اللهـــم لا تبقنی لمعضلهٔ لیس لها ابن ابیطالب، و در «کنز العمـال» ج ۳ ص ۳۰ مولی علی متقی نظیر آنر ادر مفــادر وایت کــرده است که: اللهـم لا تنزل بی شدید آلاوابو الحسـن الی جنبی و در «ذخـائر العقبی » ص ۸۲ گویـد: اللهـم لا تنزل بی شدید آلاوابو الحسـن الی جنبی و نیز از یحیـی بـــن عقیل روایت کرده است، کـه عمر در قضایای مشکلــــی کمه علی بن ابیطالب مراجعـه می نموده و آن حضر ت حل می کردمی گفت: الاابقانی اللـه بعـدک یـا علــی ، و از ابوسـعید خدری روایت است که گفت: شـنید م عمر به علی پس از سـؤالی که کرده بود و جواب شـنیده بـود می گفت: اعوذ باللـه ان عیش فی یوم لست فیه یا ابا الحسن.

ولایت تکوینی امام جهاردهم

رَحِم خودداردمسلط گردی، و آن بیگناه رابواسطهٔ حد ّزدن برمادرش بکشی ؟ و شاید توباشد ّت ارادوررانده ای و او را ترسانیده ای که حقیقت رادرواقع پنهان داشته، و از اعتراف به زنا خودداری ننموده است.

عمر گفت آری چنین بوده است .

حضرت فرمود:آیانشنیدهای که رسول خدا گ فرمود:هر کسیکه اقرار و اعترافش بگناه از روی شکنجه و ترس باشد بر او حد جاری نمی شود؟

هر کس را که برای اقرار و اعتراف بگناه در زنجیر و غل بکشند، یا اورا زندان کنند یا او را تهدید نمایند، اقرار او نافذ نیست.

علی چون این کلمات رافرمود،آن زن رارها کرد،وعمرچون این کلمات را شنید گفت:زنان عاجزند ازآنکه بتوانندمانندعلی بن ابیطالب فرزندی بزایند؛اگر علی نبود هر آینه عمر هلاک می شد.

ونیزازطریق خاصهاز محمد بن یعقوب با سندمتصل خوداز حضرت صادق روایت نمودهاست، کهدر زمان خلافت ابوبکر مردی شراب نوشیده بود،او را به نزد ابوبکر آوردند.

ابوبكر پرسيد آيا تو خمر نوشيدهاي؟

گفت آری .

ابوبكر گفت : خمر نوشيدن حرام است .

مرد گفت:من اسلام اختیار کرده ام واسلام من قوی است لکن منزلگاه من در جائیست که همهٔ مردم خمر می نوشند، و آن را حلال می شمرند ؛ من اگر می دانستم که نوشیدن خمر حرام است ، البته اجتناب می نمودم .

ابوبکر روی به عمر نمود و گفت: رأی تو دربارهٔ این مرد چیست؟

عمر گفت: مشكلهايست كه راه حل آن جزدر نزدابوالحسن پيدانشود؛ على را بخوانيد و سپس عمر گفت: حكم و قضاء واقع در خانه على قرار دارد.

حضرت صادق اللیم فرمودند: ابوبکر و عمر برخاستند، و آن مردرابا خود آوردند، و جماعتی که در محضر بودند همگی به نزد امیرالمؤمنین اللیم آمدند، ابوبکر داستان را معروض داشت، و آن مرد نیز قصهٔ خود را بازگو کرد.

حضرت فرمودند،بفرستید بااوکسی رادرمجالس مهاجرین وانصار تا تفحص کند که آیا تا به حال از آنان کسی آیهٔ حرمت خمر رابر آنمرد خوانده

است؟ و اگر خوانده است بر خواندنش شهادت دهد .

همین دستور را اجرا کردند، و هیچکس از مهاجرین وانصارگواهی بسر قرائت و تلاوت آیهٔ تحریم خمر دربارهٔ وی نداد .

حضرت امیرالمؤمنین اللی او را آزاد نموده و ژفرمودند: ازاین پساگر خمر بنوشی ما بر تو حد جاری خواهیم ساخت '.

ونیزروایاتیکه دلالت داردبرآنکه حق پیوسته با علی است و با آنحضرت است هر جا که دور بزند و بگردش درآید.

در كتاب «جمع بين صحاح ستّه» كه تأليف رزين امام الحرمين است در جزء سوم آن در مناقب اميرالمؤمنين الله از صحيح بخارى روايت كرده است كه قال اميرالمؤمنين على بن ابيطالب الله الله عَلِيًّا الله مُعَلَّم اَدْرِالْحَق مَعَهُ حَيْثُ طُر ً لله مُعَلِّماً الله مُعَلِّماً الله عَلِيًّا الله مُعَلَّم الله عَلِيًّا الله مُعَلَّم الله عَلِيًّا الله عَلِيًّا الله عَلَيًّا الله عَلَيًّا الله عَلَى الله عَلَيْ الله عَلْم عَلَيْ الله عَلْ الله عَلَيْ الله عَلَيْ الله عَلْ الله عَلْ الله

امیرالمؤمنین ایس فرمودند: من از رسول خدا شی شنیدم که می فرمود: خدای رحمت خود رابرعلی بفرستد،بارپروردگاراهرجا که علی حرکت کند، و بگردد، حق را با او بگردش و حرکت درآور.

و عجیب آنستکهبسیاری ازاین روایات راخودابوبکروعمروعثمان و عائشه و عمرو عاص و غیر هم از صحابه از رسول خدا روایت کردهاند .

دركتاب مقام امير المؤمنين على بن ابيطالب عند الخلفا و اولادهم و الصحابة "پنجاه حديث در فضائل امير المؤمنين ازرسول الله بروايت خلفاء و اولادشان و صحابه ، از علماى اهل سنّت و محد "ثين آنهار وايت كرده، و شواهدى در ذيل هر حديث بيان نموده است.

از جمله روایتی است که عمر بأعرابی می گوید: ویُعک ما تدری منن ا

١- غاية المرام ص ٥٣٥ حديث پنجم از باب ٤٢

٢\_ غاية المرام ص ٥٣٩ حديث چهارم از باب ٤٥

سمؤلف آن میرزانجم الدین شریف عسکری از علماء برجسته سامراء و دائی زاده پدر حقیر مؤلف این کتاب است پدر شرحوم آیة اللسه میرزامحمد طهرانی صاحب کتاب «مستدرك البحار» دائی پدر حقیراز علمای اعلام سامراء واز برجستگان از شاگر دان آیة الله حاج میرزام حمد حسن شیرازی و ربیب ایشان و نمونهٔ بارز از سلف صالحین بوده اند.

ولایت تکوینی امام جهاردهم

هذا؟هذا مَولای و مَولی کُلَّ مُؤمِن و مَن لَمْ یَکُن مَولاه فَلَیْس بَمُؤمِن اوای برتو ایم ایم ردعرب!آیا می دانی این مردکیست این مردعلی بن ابیطالب مولای من و مولای هر مومنی است و هر کسیکه علی مولای او نباشد آنکس مؤمن نیست .

تأسف ابن عباس ازاینکه از آوردن صحیفه برای رسولالله مانعشدند

باری برهمین اساس بود که رسولالله ها درمعرفی و نصب علی بن ابیطالب اهتمام بسیار داشت، حتی در مرض موت توصیه و سفار شمی فرمود و مردم رابه پیروی از آنحضرت دعوت می فرمود، تاسر حدیکه درهمان ساعات آخر حیات کاغذ و قلمی خواستند تابنویسند دربارهٔ امامت آنحضرت آنچه باید بنویسند.

ولى افسوس، وهزار افسوس،كه عُمَرمانع شدونگذاشت مقصودرسول خدا تحقّق يابد، و گفت: مرض بر او غلبه كرده، هذيان مى گويد،كتاب خدا مارا بسس است؛ رسول خدا با يكدنيا اندوه و غمّ چشم از جهان بستند.

ابن سَعد در طبقات با اسناد خود از سعید بن جُبیر از ابن عباس روایت می کند قال: اشتکی النبی شخصی یوم الخمیس، فَجَعَلَ ،یعنی ابن عباس، یَبْکی و یَقول: یَومُ الْحُمیس و ما یَوْمُ الْحُمیس!

إِشْتَدَّ بِالنَّبِيِّ فَيَّلُ وَجَعُهُ فَقَالُو: إِ تُتُـونِي بِـدَواةٍ وَ صَحِيفَةٍ آكْتُبْ لَكُــمْ كِتَاباً لا تَضِلُّواً بَعْدَهُ آبَدا ،

قالَ : فقال بَعْضُ مَنْ كانَ عِنْدَهُ : إِنَّ نَبِيَّ اللهِ لَيَهْجُرُ ! قال: فقيل لَهُ : أَلا نَأْتيكَ بِما طَلَبْتَ ؟ قال: أَو بَعْدَ ماذا ؟ قال: فَلَمْ يَدْعُ بِهِ ٢

ابن عباس می گوید: در روز پنجشنبه رسول خدا گن ازمرض متآلم و ناراحت بودند ، ابن عباس گریه می کرد و می گفت : روز پنجشنبه و نمی دانید در روز پنجشنبه چه خبر بود، درد و مرض پیغمبر شدت کردوفرمود: یک دوات و صفحه ای بیاورید، تابرای شما مطلبی رابنویسم که پس از آن هیچگاه گمراه

١- مقام الامام اميرالمؤمنين عند الخلفاء ص ٢٩

۲\_ طبقات ابن سعد ج ۲ ص ۲٤۲ چاپ بيروت ۱۳۷٦ هـ.ق

نشوید،

ابن عباس گوید: بعض افر ادمجلس گفت: پیغمبر خداهذیان می گوید: ابن عباس گوید: و پس از آن برسول خدا گفته شد:آیابیاوریــمآنچهرا مى خواستى؟ فرمود: آيا بعد از اين حادثهٔ واقع شده؟ ورسول خدا ديگر طلب ننمود.

و با سند دیگراز سعید بن جعفر روایت می کند که ابس عباس گفت: یـوم الخميس و ما يوم الخميس!

قبال: إشْتَدَّ بِرَسُولِ اللَّهِ عِنْكُمْ وَجَعِدُهُ فيذلِكَ الْيَوْمُ فَقَالَ إِنْسُونِي بِدُواة وَ صَحيفةٍ اَكْتُبْ لَكُمْ كِتاباً لا تَضِلُّوا بَعْدَهُ اَبَداً ، فَتنــازَعوا و لايَنْبَغــى عِنْـــدَ النّبـــيّ التَّنازُعَ .

فقالوا: ما شَائْنُهُ ، اَ هَجَرَ؟ اِسْتَفْهَموه ! فَذَهَبـوا يُعيـدونَ عَلَيْـهِ فقـال: دَعـونــى فَالَّذِي أَنَا فيه خَيْرٌ مِمَّا تَدْعُونَنِي إِلَيْهِ الحديث ١

ابن عباس مي گويد: روزينجشنبه ونمي دانيدروز ينجشنبه چه روزی بود.کسالترسول خدا ﷺ شدّت کر دوفر مود: دوات وصفحهاى بياوريدتابراى شمامكتوبي رابنويسمكه

ودوات برای يسازآنهيچگاه گمراهنشويد،ودرحاليكهدر نزد ييغمبر خدا رسول الله

دعوی و تنازع جایز نیست نزاع کر دند و گفتند: حالش چگونه است؟آیا هذیان می گوید؟ از او سؤال کنید!

رفتند بار دیگر از رسول خدابیرسندکهچهمیخواهد،فرمود: واگذارید مرا، آنچه من ألان در آن هستم بهتر است از آنچه شما مرا به آن ميخوانيد.

و باسنددیگرازجابربن عبداللهانصاری روایت کند که : لمّا کان فسی مَرَضِ رَسول الله عَلَمُ اللَّذي توَفِّي فيهِ، دَعا بصحيفَةٍ لِيَكْتُبَ فيها لاِمُّتِهِ كتاباً لا يُضلُّونَ وَ لا يُضلُّونَ،

قال: فَكَانَ فَى الْبَيْتِ لِغُطُّ وَ كَلامً وَ تَكلُّمَ عُمَرُ بْنُ الْحُطَّابِ قال :

فَرَفَضَهُ النَّبِيُّ

مانع شدن عمر

از آوردن كاغذ

۱\_ طبقات ابن سعد ج ۲ ص ۲٤٤

ولا**یت تکوینی امام** درس چهاردهم

جابر بن عبدالله انصاری می گوید: رسول خدا الله در مرض موت خود صفحه ای خواستند، تا در آن نامه ای برای امّت خود بنویسند، که بر اثر آن امت گمراه نکنند، و گمراه نشوند.

جابر گوید: دراطاق رسول خدا دراثراین درخواست پیغمبرسخنانی رفت، و صدا بلند شد، و عمر بن خطاب تکلّم نمود، و پیغمبر او را طرد فرمود.

فقال النِّسْوَةُ: إِنَّتُوا رَسُولُ الله عَلَيْ بحاجَتِهِ.

قىال عمىر: فَقُلْتُ: أُسْكُتُنْ فَائِّكُنَّ صَواحِبُهُ، اِذَا مَىرِضَ عَصَرَّتُنَّ اَعْيُنَكُنَّ وَ اِذَا صَحَّ اخْذْتُنَّ بِعُنْقِهِ !

فَقَالَ : رَسُولُ الله عَلَيْنَا: هُنَّ خَيْرً مِنْكُمْ. ١

عمر بن خطاب گوید: ما در محضر پیغمبر خدا بودیم وبین ما وجماعت زنان پرده و حجابی بود، رسول خدا شه فرمود:مرا با هفت مشک آب غسل دهید؛ و یک صفحه و دوات بیاورید تا برای شما مکتوبی بنویسم که بعد از آن هیچگاه گمراه نشوید!

زنان گفتند: آنچه را که رسول خدا طلب کرده است برایش بیاورید.

عمر می گوید: من گفتم: ای زنان ساکت باشید! چون شما همبستران او هستید، چون مریض گردد چشمان خود را به اشک میفشریدو چون صحّتیابد بگردن او دست می آویزید!

رسول خدا ﷺ فرمود: این زنان بهتر از شما هستند.

و با سندديگرازعباس روايت مي كند،قال: لَمَّا حَضْرَتْ رَسولَ الله

الْوَفاةُ ، وَ فِي الْبَيْتِ رِجالً فيهمْ عمر بن الخطاب الخطاب

فقالَ رسول الله على الله عَلَم الكُمُّ كَتُب لَكُمْ كِتاباً لَنْ تَضِلُّوا بَعْدَهُ !

711

۱\_طبقات ابن سعد ج ۲ صفحه ۲٤٤

فَقال عمر: إِنَّ رَسُولَ الله قَدْ غَلَبَهُ الْوَجَعُ ، وَعِنْدَكُمُ الْقُرْآنُ حَسْبُنا كِتَابُ الله ؛ فَاحْتَلَفَ اَهْلُ الْبَيْتِ وَ احْتَصَموا ، فَمِنْهُمْ مَنْ يَقُولُ : قَرِّبُوا يَكُتُبُ لَكُمْ رُسُولُ الله عَلَى وَ مِنْهُمْ مَنْ يقولُ: ما قالُ عُمَرُ ؛

فَلَمَّا كَثُرَ اللَّعْطُ وَ الْإِحْتِلافً وَ غَمُّوا رَسُولَ اللَّهِ عَلَمْهَا

فقالَ : قُوموا عَنَّى !

ابن عباس گوید: چون وفات رسول خدا نظی نزدیک شد، و در اطاق آنحضرت جماعتی از جمله عمربن خطاب حاضر بودند، رسول خدا فرمود: بیاورید (یا نزدیک من بیائید) تا من برای شما چیزی بنویسم که پس از آن ابداً گمراه نگر دید،

عمر گفت: درد بیماری بر رسول خدا غلبه کرده واورا بیخویشتن نموده (و بدون تأمّل و تفکر و اختیار سخن میگوید) کتاب خدا برای ما بس است؛

در بین اهل خانه اختلاف افتاد،ونزاع ومخاصمه درگرفت، بعضی از اهل خانه گفتند: برای رسول خدا حاضر سازید آنچه را که میخواهد، تا برای شما بنویسد، و بعضی دگر طرفداری از عمر کرده، و همان سخن او را گفتند ؛

چون اختلاف شدید شدوصداها بلند شدورسولالله را به غّم واندوه فرو بردند فرمود: از نزد من برخیزید، و بروید!

عبیدالله بن عبدالله بن عباس گوید: پدرم عبدالله بن عباس پیوسته می گفت: مصیبت، مصیبت بزرگ همان بود که میان رسول خدا و نوشته اش فاصله انداختند، و نگذار دند که آن مکتوبی را که در نظر داشت بنویسد، و بعلت اختلاف و بلند کردن صدا در مجلس آن حضرت مانع از این مهم شدند.

۱\_ طبقات ابن سعد ج ۱ ص ۲٤٤