رابند ارجي ارم بالندارجي الرم

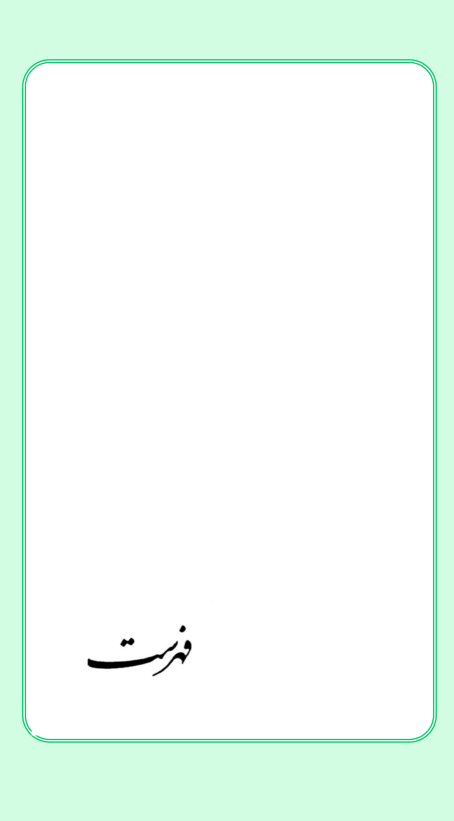
که نورنونی که دونی

و الغيرر بمولغيرر

# سالدُ سِلْاللُهُ

درسيروسكوكسك ولى الاتبا

تألیف ضرَت علامه آیرالله حاج سندمخد سینی طرانی قدس منازکته قدس منازکته



# رسالهٔ لباللباب مطالب و موضوعات

| صفحه | عنوان                                                 |
|------|-------------------------------------------------------|
| V-71 | «مقدمهٔ مؤلف»                                         |
| ٩    | فطری بودن گرایش به عوالم غیب                          |
| 11   | صراط مستقیم یعنی جمع میان ظاهر و باطن                 |
| ١٣   | دعوت قرآن کریم به تعقّل و تزکیه توأماً                |
| 10   | توصيهصدرالمتألهين بهخضوع قلبهمراه بافراكيري علوم عقلي |
| 71   | سلسله عرفای یک قرن اخیر                               |
| ١٨   | سبب تدوين رسالهٔ حاضر                                 |
|      | معرفت اجــمالی و طرح کلّی سلوک الی اللَه              |
| 72   | گرفتاری بشر در ظلمت مادّیّت                           |
| 70   | سیر و سلوک در اصطلاح عرفا                             |
| 77   | صعوبت عبور از عالــم برزخ و کثرت انفُسیّه             |
| **   | ورود سالک به عالم روح                                 |
| ۲۸   | مقصد سالک ملازمت است با وجه اللّه                     |
| ٣.   | مراقبه و مراتب و آثار آن                              |
| ٣١   | مقصود عرفا از «می»                                    |
| ٣٢   | مشاهده سالک نفس خود را                                |
| 37   | مشاهده سالک اسماء و صفات ذات باری تعالی را            |
| ٣٦   | استغراق در ذات ربوبی و «بقاء به معبود»                |
| ٣٧   | مقام توجّه به عالم کثرت در عین شهود عوالم ربوبی       |
|      |                                                       |

# مطالب و موضوعات

| صفحه           | عنوان                                                       |
|----------------|-------------------------------------------------------------|
| ٣٩             | علّت عدم وصول همگان به کمالات انسانی                        |
| ٤٠             | نارسا بودن الفاظ دربیان حقایق انوار تجرّدیّه و عوالـم ربوبی |
| ٤٢             | عالم خلوص و اقسام أن                                        |
| ٤٣             | خصوصیّات و آثار خلوص ذاتی                                   |
| ٤٨             | وارستگی از عوالم کثرت از لوازم ابتدائی سلوک است             |
| ٤٩             | قطع علاقه از ذات خود                                        |
| ٥١             | لزوم عنایات خاصّه الهی در غلبه کامل در جنگ انفسی            |
| ٥٢             | لزوممتابعتكاملازجميعاحكامشرعيّهدر تممام مراحل سلوك          |
|                | عبادت افراد كامل و واصل به جهت تقرّب نبـوده بلكه لازمهٔ     |
| ٥٣             | كمال آنان است                                               |
| 00             | ذکر اجــمالی عوالــم مقدّم بر عالــم خلوص در قرآن           |
| ٦١ <i>-</i> ٨٧ | شرح تفضیلی عوالم مقدّم بر عالم خلوص                         |
| ٥٩             | اسلام اكبر                                                  |
| ٦١             | ايمان اكبر                                                  |
| ٦٤             | هجرت کبری                                                   |
| 77             | جهاد اکبر                                                   |
| ٦٧             | اسلام اعظم                                                  |
| ٧٢             | ايمان اعظم                                                  |
| ٧٣             | هجرت عظمي و جهاد اعظم                                       |
| ٧٤             | موت ارادی                                                   |
| ٧٤             | مزيّت سالكين امّت اسلام بر سالكين امم سالفه                 |
| ľ              |                                                             |

# . 111 1 5 11 1.

|         | رسالة لباللباب                                         |
|---------|--------------------------------------------------------|
| صفحه    | عنوان                                                  |
| ٧٦      | مقام «صلوح»                                            |
| VV      | اقسام «صلاح»                                           |
| 10-99   | شرح اجمالی طریق و کیفیّت سلوک الی اللّه                |
| ۸٧      | لزوم جستجوی دلیل در اثبات حقایق دین                    |
| ٨٨      | تأثیر تضرّع و ابتهال در حصول ایمان به عالم معنا        |
|         | گفتگوی حضرت ادریس علیهالسّلام با حضرت علاّمه           |
| ٨٨      | طباطبائی در خواب                                       |
| ۸۹      | هدايت خداوندكساني راكهصميمانه وقلبأ خواهان هدايتاند    |
| 97      | علم و عمل مورثِ يكديگرند                               |
| 90      | لزوم رسانیدن حظ ایمانی هر یک از اعضای بدن              |
| 97      | نبودن حزن و خوف برای سالک پاکباخته                     |
| ٩٧      | سیر در عالم ملکوت منافات با بودن در دنیا ندارد         |
| ٩٨      | ادعيّه ائمّه عليهمالسّلام صرفاً جنبه ارشادي نداشته است |
| 1.1-107 | « شرح تفضیلی طریق و کیفیّت سیر الی الله»               |
|         | شرایط لازم سلوک عبارتند از:                            |
| 1.4     | <b>اول:</b> ترک عادات ورسوم و تعارفات                  |
| 1 + 0   | <b>دوّم:</b> عزم                                       |
| ١٠٦     | سوّم: رفق و مدارا                                      |
| 1 • ٨   | <b>چهارم</b> : وفا                                     |
| 1 • ٨   | <b>پنجم</b> : ثبات و دوام                              |
| 117     | <b>ششم</b> : مراقبه                                    |
|         |                                                        |

# مطالب و موضوعات

| صفحه | عنوان                                               |
|------|-----------------------------------------------------|
| 112  | <b>هفتم:</b> مـحاسبه                                |
| 110  | هشتم: مؤاخذه                                        |
| 110  | <b>نهم</b> : مسارعت                                 |
| 110  | <b>دهم:</b> ارادت                                   |
| 117  | <b>یازدهم:</b> ادب نگاه داشتن                       |
| 114  | دوازدهم: نیّت                                       |
| 177  | <b>سيزدهم</b> : صمت                                 |
| 177  | <b>چهاردهم:</b> جوع و کمخوری                        |
| 179  | <b>پانزدهم:</b> خلوت                                |
| 14.  | <b>شانزدهم</b> : سهر                                |
| 14.  | <b>هفدهم</b> : دوام طهارت                           |
| 1771 | هجدهم: مبالغه در تضرّع                              |
| 1771 | <b>نوزدهم:</b> احتراز از لذائذ                      |
| 171  | <b>بیستم:</b> کتمان سرّ                             |
| 122  | <b>بیست و یکم:</b> شیخ و استاد                      |
| 170  | <b>بیست و دوّم</b> : وِرْد                          |
| 149  | <b>بیست و سوّم:</b> نفی خواطر                       |
| 149  | <b>بیست و چهارم</b> : ذکر                           |
| 179  | <b>بیست و پنجم</b> : فکر                            |
| 121  | طريقه نفي خواطر در رساله بـحرالعلوم                 |
| 122  | طریقه مرحوم آخوند ملاّ حسینقلی هـمدانی در نفی خواطر |
|      |                                                     |

|      | رسالة لباللباب                                          |
|------|---------------------------------------------------------|
| صفحه | عنوان                                                   |
| 188  | مراتب مراقبه                                            |
| 127  | دربیان سلسله مشایخ و اساتید مؤلّف در معارف الهیّه       |
| 101  | انكشافعوالمچهارگانهتوحيددراثرمراقبه تامٌ و توجّه به نفس |
| 108  | منظور عرفا از «عنقا» و «سيمرغ»                          |
| 100  | اشعار حافظ در اشاره به مقام غیب الغیوب                  |



1

مقدّمة مؤلّف

# بسم الله الرّحمن الرّحيم

بهترین درودها بر روان پاک پیامبر آخر الزّمان محمّد مصطفی، و وصی والاتبارش صاحب ولایت کبری علی مرتضی، و اولاد امجادش ائمّه طاهرین باد، خصوصاً قطب دائرهٔ امکان حضرت بقیة الله حجّ آبن الحسن العسکری ارواحنا له الفداء.

حس دین دوستی و گرایش به عوالم غیب و کشف اسرار ماوراء طبیعت جزء غرائز افراد بشر است؛ و می توان این غریزه را ناشی از جاذبهٔ حضرت ربّو دود دانست که عالم امکان بالأخص انسان اشرف را به مقام اطلاق و نامتناهی خود می کشد؛ و مغناطیس جان، همان جان جان است که از آن به جانان و حقیقة الحقائق و اصل قدیم و منبع جمال و مبدأ الوجود و غایة الکمال تعییر کنند.

## رسالة لُبُّ اللباب در سيرو سلوكا ولى الآلباب

# اَلْكُلُّ عِبَارَةُو أَنْتَ الْمَعْنِيَ يَا مَنْ هُو لِلْقُلُوبِ مِعْنَاطِيسُ<sup>اوِ٢</sup>

این جذبهٔ مغناطیسیهٔ حقیقیه که نتیجه واثرش پاره کردن قیود طبیعیه و حدود انفسیه و حرکت به سوی عالم تجرد و اطلاق و بالأخره فنای در فعل و اسم و صفت و ذات مقدیس مبدأ المبادی و غایة الغایات و بقای هستی به بقای حضرت معبود است از هر عملی که در تصور آید عالی تر و راقی تر است.

جَذْبَةٌ مِنْ جَذَبَاتِ الرَّحْمَن تُوازِي عِبَادَةَ الثَّقَلَيْن. "

انسان درکمون ذات وسرشت خود حرکت به سوی این کعبهٔ مقصود و قبلهٔ معبود را می یابد وبه نیروی غریزی و فطری الهی بار سفر می بندد و با تمام شراشر وجود بدین صوب رهسپار می شود. لذا تمام اعضاء و جوارح او باید در این به کار افتد.

عالم جسم و مادّهٔ او که طبع اوست، و عالم ذهن و مشال او که برزخ اوست، و عالم عقل و نفس او که حقیقت اوست همه باید در این سفر وارد گردند و با یکدیگر تشریک مساعی کنند.

بدن باید وجههٔ خود را رو به کعبه نموده، درحال نماز به قیام

۱-«منظومهٔ سبزواری»، الهیات، فی افعالیه تعالی، غررفی انحاء تقسیمات لفعل الله تعالی طبع ناصری ص ۱۸۳.

۲- [همهٔ عالمامکان به منزلهٔ عبارت است وتو معنای آنی، ای که تو مغناطیس
 دلهایی ].

۳- [یک جذبه از جذبهای الهی (از نظر تأثیر در تکامل انسان) با عبادت جن و انس برابری می کند ]

#### مقدمه؛ در اینکه صراط مستقیم در جمع میان ظاهر و باطن است

ورکوع وسجود درآید؛ ذهن باید از خاطرات، خودرا مصون داشته و رو به سدرة المنتهی کند؛ و روح باید غرق آنوار حریم حَرَم الهی گردد و درون حَرَم آمِن حضرت احدیّت محو ومدهوش شود.

و از اینجا بدست می آید که عدّهای که به ظاهر پرداخته و از عبادیّات و اعمال حسنه فقط به فعل قالبی اکتفا کنند و از مغز و جوهره به پوست قانع گردند چقدر از کعبهٔ مقصود دور وازجمال و لقای او مَهجورند.

و همچنین عدّهای که به معنای فقط گرویده واز اتیان اعمال حسنه و عبادات شرعیّه شانه خالی کنند چقدر از متن واقع کناره بوده، و از حقیقت به مجاز، و از واقع به تخیّل و توهّم قناعت کردهاند.

مگر نه آنست که نورخدا در تمام مظاهر عالم امکان ساری و جاری است؟ پس چرا بدن را از عبادت معاف داریم و این عالم جزئی را از تجلّی انوار الهیّه تعطیل نمائیم؟ و به الفاظ وصول و لُبّ و مغز و عبادت قلبی اکتفا کنیم؟

آیا این عبادت فقط از یکسو نیست؟

أمّا النَّمَطُ الأوْسَط و أُمَّت وسَطْ آن دستهای هستند که جمع بین ظاهر و باطن نموده و تمام درجات ومراتب وجودی خود را به عبادت و انقیاد حضرت محبوب واداشته و در این سفر ملکوتی تجهیز می کنند.

ظاهر را عنوان باطن، وباطن را جان وحقيقت ظاهر نموده، و

# رسالة لُبُّ الُّلباب در سيرو سلوكا ُولى الآلباب

هر دو را با یکدیگر چون شیر و شکربهم درآمیختهاند؛ از ظاهر، مرادشان وصول به باطن، و باطن را بدون ظاهر هَباء مَنشوراً شمارند.

اَللَّهُمَّ نَوِّرْ ظاهِرى بِطَاعَتِك، وَ بَـاطِنِي بِمَحَبَّتِك، وَ قَلْبِي بِمَعَبَّتِك، وَ قَلْبِي بِمَعْرِفَتِك، وَ سَــرِّي بِاسْــتِقْلالْ بَمَعْرِفَتِك، وَ سَــرِّي بِاسْــتِقْلالْ التِّصَالِ حَضْرَتِك، يا ذَا الْجَلاَلِ وَ الإكْرَامِ. (٢٠١

و از همین جا روشن می شود که برای تکمیل نفس و طی مدارج و معارج کمال انسانیّت اکتفا به علوم الهیّهٔ ذهنیّهٔ تفکیریّه مانند تعلیم و تعلّم فلسفه به هیچ وجه من الوجوه کافی نخواهد بود؛ چون ترتیب قیاس و برهان بر اساس منطق صحیح و مقدیمات صحیحه نتیجهٔ اقناعیّه برای ذهن می دهد، ولی قلب و روح را اشباع نمی کند و روان را از تشنگی و عطش وصول به حقایق و شهود دقایق سیراب نمی سازد.

گرچه علم حکمت و فلسفه دارای اَصالت و متانت است، و اشرف علوم ذهنیّه و تفکیریّه است که توحیدرابر پایهٔبرهان استوار نموده و راه هرگونه شک و شبهه مسدود می کند؛ و بر این اصل

۱- ازجمله فقرات دعای منسوب به امیرالمؤمنین علیه السلام که حاج مولی جعفر کبوتر آهنگی آن را شرح کرده ودر کتاب کوچک جیبی طبع شده است.

۲- [ خداونداظاهرم را به طاعتت، وباطنم را به محبّتت، وقلبه رابه شاختت، و روحم را به دیدارت، و سویدایم به پیوستگی تام به حضرتت نور بخش، ای صاحب جلال و جمال ].

#### مقدمه؛ در اینکه صراط مستقیم در جمع میان ظاهر و باطن است

قرآن مجید دستور داده و روایات واردهٔ از راسخین دانش و دین: ائمهٔ طاهرین که پاسداران وحی و نبوتند نیز امر به تعقّل و تفکّر و ترتیب قیاس و برهان و مقد مات استدلالیه نموده اند، لیکن اکتفا نمودن به توحید فلسفی و برهانی در مکتب استدلال بدون انقیاد دل و وجدان ضمیر و شهود باطن، امری است نارسا.

گرسنه گذاردن دل وباطن را از غذاهای روحانیّهٔ معنویّهٔ عالم غیب و انوار الهیّهٔ ملکوتیّهٔ جمالیّه و جلالیّه و قناعت کردن به سِیر در کتابها و کتابخانهها و مکتبها و درس خواندنها و درس دادنها گرچه به اَعلی درجه از اوج خود برسد، سیر کردن عضوی است از اعضاء و گرسنه گذاردن عضوی بالاتر و والاتر.

دین قویم که بر صراط مستقیم است هر دو جنبه را رعایت می کند و قوا و استعدادهای نهفتهٔ انسان را از هر دو جهت تکمیل می نماید.

از سوئی ترغیب به تعقّل وتفکّر میکند، وازسوی دیگر آمربه اخلاص و تطهیر دل از زنگار کدورتهای شهوانی، و آرامش دل و اطمینان و سکینهٔ خاطر، و پس از یازده سوگند عظیم و جلیل: قَدْ أَفْلُحَ مَنْ زُكَّیهَا - و قَدْ خَابَ مَنْ دَسَّیهَا آلاً می سراید.

١- آيه ٩و ١٠، از سورهٔ ٩١: والشمس.

۲-[براستی هرکس نفس خود را تزکیه کردبه رستگاری رسید،وهرکه آنرا بیالود زیانبار گشت].

## رسالهٔ لُبُّ اللباب در سيرو سلوكا ولى الآلباب

این آیات قرآنیّه که باجان انسان گفتگو دارد وبا باطن انسان تکلّم می کند چگونه افرادی را از متفکریّن و مدرسین و معلّمین مکتب فلسفه و استدلال دعوت به تعبّد و مراقبه و محاسبهٔ نفس نموده تا با اخلاص در عمل برای رضای خدا طبق کلام رسول خدا: مَن أَخْلَصَ لِلهِ لَرْبُعینَ صَباحاً ظَهَرَتْ یَنابیعُ الْحِکْمَةِ مِنْ قَلْبهِ إِلَی لِسانِهِ ۲۰٬ چشمههای جوشان معارف الهیّهٔ از منابع دل قلّبه إلی لِسانِه ۲۰٬ چشمههای جوشان معارف الهیّهٔ از منابع دل آنها جاری و بر زبان آنها ساری شده و بالأخره سیل خروشان اندیشهها و الهامات و واردات رحمانیّه از کانون وجودشان به حرکت درآمده است.

فخر فلاسفهٔ شرق، بلکه افتخار فلاسفهٔ عالم، صدر المتألّهین شیرازی پس از گذراندن عمر خود را در حکمت متعالیه، در پایان،

۱-این حدیث شریف به طرق عدیده از رسول خدا روایت شده، با عبارات مختلف و مضمون واحد، و در «احیاء العلوم» ج ٤ ص ۲۲۳ و تعلیقه آن ص ۱۹۱ و ودر «عوارف المعارف» مطبوع در حاشیهٔ «احیاء العلوم» ج ۲ ص ۲۵۳ بیان شده است. و در کتب شیعه ودر «عیون اخبار الرضا» ص ۲۵۸ و «عدةالداعی» ص ۱۷۰ و « اصول کافی» ج ۲ ص ۱۹ وارد شده است. و روایت وارده در «عیون» با اسنادخود از حضرت امام رضا علیه السلام از پدرشان از جدتشان از حضرت محمد بن علی الباقر از پدرشان حضرت سیجاد از جابربن عبدالله انصاری از امیرالمؤمنین علیه السلام چنین است که قال رسول الله صلی الله علی السافه و آله: ما آخلص عَبْد ً لِلّه اِ رَبُعین صَبّاحاً اِلاَ جَرَتُ یَنابیعُ الْعِکْمَهِ مِنْ قَلْبِهِ عَلَی لِسانهِ.

۲-[ هر کس چهل روز(خود و کار خود را) برای خداوندخالص کندچشمه های حکمت از دلش بر زبانش ظاهر گردد ]

#### مقدمه؛ در اینکه صراط مستقیم در جمع میان ظاهر و باطن است

چنان انجذابی به عبودیّت و عبادت و تطهیر باطن و تزکیهٔ سر پیدا میکند که از قلم توانای او میگذرد:

«وَ إِنَّى لاَ سُتَغْفِرُ اللّه كَثيراً مِمّا ضَيَّعْتُ شَطْراً مِنْ عُمْرى في تَتَبُّعِ آراءِ الْمَتَفَالسِفة و المُجادلينَ مِن اَهْلِ الكلام و تَدْقيقاتِهِمْ و تَعَلَّمِ جُرُبُزَتِهِم فِي القَوْلِ و تَفَنَّنَهم فِي البَحْشَو حَتَّى تَبَيَّنَ لَى آخِرَ الأَمْر بنورِ الإيكانِ و تَأييدِ اللّهَ السَمِنّانِ أَنَّ قياسَهُم عَقيمٌ و صِراطَهُمْ غَيْرُ مُستقيم ؛ فَأَلْقَيْنا زِمامَ أَمْرِنا اليَّهِ وَ إلى رَسولِهِ النَّذيرِ المُنْذِرِ، فَكُلُّ ما بَلغَنا مِنْهُ آمَنّا بهِ و صَدَّقْناهُ و لَمْ نَحْتَلْ آن نُحَيِّلَ لَهُ وَجْهَها عَقْليّاً و مَسْلَكا بَحْثيًا بَلُ الْقَوْلِهِ تَعَالَى: مَا آتَاكُمُ الرَّسُولُ فَحُدُوهُ وَمَا نَهَاكُمْ عَنْهُ فَائتَهُوا،حَتَّى فَتَحَ اللّه عَلَى قَلْبِنَامِافَتَحَ اللّه عَلَى قَلْبِنَامِافَدَح بَرَكَةِ مُتابَعَتِهِ و أَلْحَجَح ﴿ . (مقدّمة «اسفار اربعة» مولى صدر)

۱-[ همانا من از خداوند طلب آمرزش و عفو بسیار دارم از بسرای آنکه پاره ای از عصر خویش را به بررسی آراء مدّعیان فلسفه و جمدال کنندگان اهمل کملام و نازک بینی همای آنان و آموختن سخنان و شیوه های بحشی آنان به پسوچی گذرانمدم، تما اینکه سرانجام در پرتو فروغ ایمان و تأیید خداوند منّان دریافتم که واقعاً قیاسات آنها بی نتیجه و صراط آنها غیر مسقیم است.

از این رو زمام کار خویش را به خداوند وبه فرستادهٔ بیم دهنده و هشدار دهندهٔ او سپردیم، وبه آنچه از رسول اللبه به ما رسیده بود تماماً ایمان آورده وتأیید نمودیم،ودر سدد جستجوی توجیه عقلی و روشی علمی برای فرمایشات رسول بر نیامدیم بلکه پیروزی ازهدایت و اجتناب ازنواهی اورا پیشهٔ خود ساختیم همچنان که حق تعالی فرموده: «آنچه از دستوراتی که پیامبر برای شما آورده است بگیرید و پیروی کنید، و از آنچه نهی فرموده دوری کنید».

تا آنکه خداوند بر قلب ما گشود آنچه را که گشود، و به برکت این دنبالـه روی از رسول به فلاح و رستگاری رسید ]

## رسالهٔ لُبُّ الُّلباب در سيرو سلوكا ُولى الآلباب

بهترین و عالی ترین فقیه صمدانی و حکیم الهی و عارف ربّانی دررأس قرن گذشته مرحوم آیه الحق **آخوند مولی حسینقلی** همدانی را باید نام برد.

این فقیه بزرگ و متفکّر کم نظیر و فیلسوف عالیقدر که تمام این علوم حقّه را درپرتوعلم عرفان و تهذیب نفس جای داده و همه را در انوار وجهالهی ادغام نموده و درجه و مرتبهٔ هر علم را به جای خودوبه موقع خودمعیّن فرموده ومقصداقصی را وصول به حرم امن خدا قرار داده بود شاگردانی تربیت و به مکتب عرفان تسلیم کرد که هر یک ستارهٔ درخشانی در آسمان فضیلت و توحید بودندوتا مَد شعاع بصر و بصیرت خویش عالمی را روشن و تابناک نمودند؛ از جمله عارف ربّانی آقا سیّد احمد طهرانی کربلائی و شاگرد ایشان فخر الفقهاء و جمال العرفاء حاج میرزا علی آقا قاضی – اعلی الله مقامهما الشریف – هستند.

فخر المفسرين و سَندَ المحققين استاد گرامي ما حضرت علامه سيّدمحمدحسين طباطبائي –أمد الله ظلاله الشّارفة –باآنكه از اول عمر با دو بال علم و عمل حركت داشت و هم در مكتب فلسفه و هم در مكتب عرفان نزد مرحوم قاضي طيّ طريق مي نمود و با سپري نمودن عمري را در قياس و برهان و خطابه و تقويت علوم فكريّه از «اشارات» و «اسفار» و «شفا» و تحشيهٔ آنها در عين اشتغال كامل به خلوتهاي باطني و آسرار الهي و مراقبه عرفاني، بالأخره راحلهٔ خود را در آستان مقدّس قرآن يكسره فرود عرفاني، بالأخره راحلهٔ خود را در آستان مقدّس قرآن يكسره فرود

#### حالات عرفاني استاد شهيد مطهري

آورده چنان متوغّل در آیات سبحانیّه می گردد که بحث و تفکّر و قرائت و تلاوت و تفسیروتحلیل و تأویل آیات قرآن برای ایشان از هر ذکری و فکری عالی تر و تدبّر در آنها از هر قیاس و برهانی دلپذیرتر و مسرّت بخش تر می گردد، و کأنّه غیر از تعبّد محض در مقابل صاحب شریعت غرّاء و اوصیای گرامش هیچ ندارد.

دوست مکرم وسرور ارجمندِ مهربانتر از برادر ما مرحوم آیة اللکه شیخ مرتضی مطهری و رضوان الله علیه که سابقهٔ آشنائی ما با ایشان متجاوز از سی و پنجسال است، پس از یک عمر درس و بحث و تدریس و خطابه و کتابت و موعظه و تحقیق و تدقیق در امور فلسفیّه، با ذهن رشیق و نفس نقّاد خود بالأخره در این چند سالهٔ آخر عمر خود بالعیان دریافت که بدون اتّصال به باطن و ربط با خدای منّان و اشراب دل از سرچشمهٔ فیوضات ربّانیّه، اطمینان خاطر و آرامش سَر تصیب انسان نمی گردد، و هیچگاه نمی تواند در حرم مطهر خدا وارد شود یا گرداگرد آن طوف کند و به کعبهٔ مقصود برسد.

وچون شمعی که دائماً بسوزد وآب شود،یا پروانهای که خود را به آتش زند، و همانند مؤمن متعهدی که شوریدهوار دلباخته گردد و در دریای بی کرانه ذات و صفات و آسماء حضرت معبود فانی گرددووجودش به سِعهٔ وجودخدا متسع شودقدم راستین در مضمار این میدان نهاد.

بیداری شبهای تار و گریه و مناجات در خلوت سحرگاه و

# رسالهٔ لُبُّ اللباب در سيرو سلوكا ُولى الآلباب

توغّل در ذكر وفكر و ممارست درس قرآن و دورى گزيدن ازاهل دنيا و هواپرستان، وپيوستن به اهل الله واولياى خدا، مشهود سير و سلوك او بود. رحمهٔ الله عليه رحمةً واسعةً.

لمشْل هَـذَا فَلْيَعْمَل الْعَـامِلُونَ '؛ إِنَّ اللَــهَ مَــعَ الَّذيــنَ التَّقَوا وَ الَّذينَ هُمْ مُحْسِئُونَ '.

چندی قبل از این حقیرخواستند تا برای سالگردشهادت ایشان چیزی بنویسم. این فقیر که حقّاً خود را نالایق می دیدم با وجود تراکم مشاغل و شواغل از قبول این عهده پوزش طلبیدم.

اخیراً که مراجعه مکر رشد، روح آن صدیق گرامی مَدَد نمود که این مختصر را تحریر نموده و به عنون مقد مه به رسالهای که درسیروسلوکنوشته بودم ملحق نموده و برای شادی روح آن مرحوم در دسترس طالبان حق و پویندگان سئبل سَلام و راه حقیقت قرار دهم. بیده ازمیهٔ الامور و به استعین.

اصلِ این رسالها سٌ و مخ اولین دوره از درسهای اخلاقی و عرفانی است که حضرت استاد گرامی ما علامّهٔ طباطبائی – روحیی فداه – در سالهای یکهزار و سیصد وشصت وهشت و شصت ونه هجریّهٔ قمریّه در حوزهٔ مقدّسهٔ علمیّهٔ قم برای بعضی از طلاّب بیان

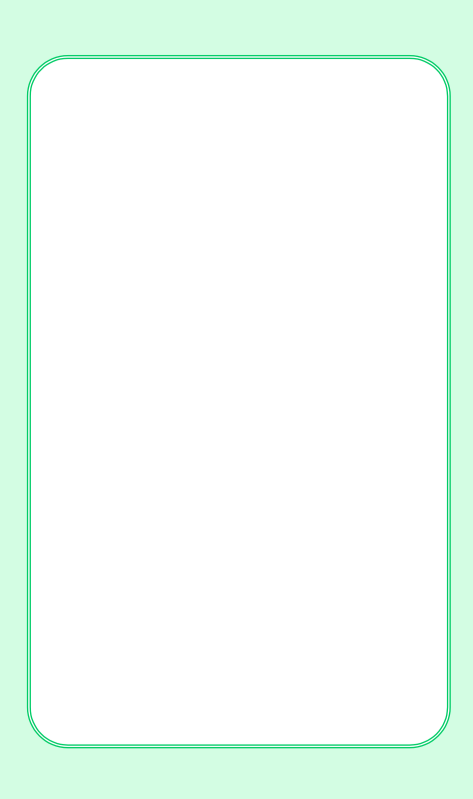
۱- آیهٔ ۱۱از سورهٔ ۳۷:صافّات: [برای چنین چیزی عمل کنندگان باید عمل کنند] ۲- آیهٔ ۱۲۸ از سـورهٔ ۱۹: نحل:[خداوند همراه کسـانی است که تقوی گزیده اند و آنانکه ایشان نیکوکارند]

#### سبب تأليف كتاب

فرموده و این حقیر به عنوان تقریرات درس به رشتهٔ تحریر درآورده بودم وقرائت و مرور به آن را در اوقات قبض و کدورت و خستگی موجب تنویر روح و تلطیف جان خود میدانستم.

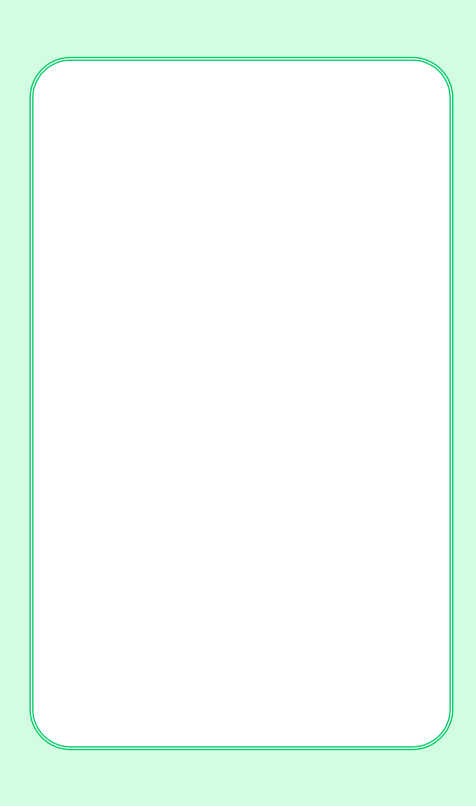
اینک یک دوره بر آن مرورنموده با تنقیحات و اضافاتی مهیّا و پاداش و ثواب آن را به روح فقیدسعیدمطهّری – أعلی اللّه مقامه الشریف – اهداء می کنم.

اللَّهُمَّ احُشُرهُ مَعَ أَ وْلْيائِكَ الْمُقَرَّبِينَ، وَ احْلُفْ عَلَى عَلَى عَقِيهِ فِي الْغَابِرِينَ، وَ اجْعَلْهُ مِنْ رُفَقِاء مُحَمَّدٍ وَ آلِهِ عَقِيهِ فِي الْغَابِرِينَ، وَ اجْعَلْهُ مِنْ رُفَقِاء مُحَمَّدٍ وَ آلِهِ الطَّاهِرِينَ، وَ ا رْحَمْهُ وَ إِيَّانًا بِرَحْمَتِكَ يَا أَرْحَمَ الرَّاحِمِينَ.





معرفت اجمالي وطرح كُلّي سلوك إلى الله



هوالعزيز

رسالهٔ لبّ اللّباب در سير و سلوک اولي الألباب

بسم الله الرحمن الرحيم

وَ صَلَّى الله عَلَى مُحَمَّدٍ وَ آلِهِ الطاهِرينَ، وَ لَعْنَه أُ الله عَلَى أَعْدائِهِمْ أَجْمَعينَ. وَ بَعْد ُ قَالَ الله الْعَلِيُّ الْعَلِيُّ الْعَظِيمُ:

سَنُريهِمْ آياتِنَا فِي الآفَاقِ وَ فِي أَنْفُسِهِمْ حَتَّى يَتَبَيَّنَ لَهُمْ أَلَّهُ الْحَقُّ أَ وَ لَمْ يَكُف بِرَبِّكَ أَلَّهُ عَلَى كُلِّ يَتَبَيَّنَ لَهُمْ أَلَّهُ الْحَقُّ أَ وَ لَمْ يَكُف بِرَبِّكَ أَلَّهُ عَلَى كُلِّ شَيْء شَهِيدٌ - أَلاَ إِنَّهُمْ فِي مِرْيَةٍ مِنْ لِقاء رَبِّهِمْ أَلاَ إِنَّهُ إِلَّهُ بِكُلِّ شَيْء مُعِيطٌ \.

١- آيهٔ ٥٣ و ٥٤ ، از سورهٔ ٤١ : فصّلت:

[بزودی نشانه های خودرادرافاق (آسمانها وزمین وطبیعت) و دروجود خودشان به آنان نشان دهیم تا برایشان روشن شود که او حق است و بس ، آیا همین کافی نیست که پروردگارت برهرچیز شاهدوحاضر است.هان که ایشان نسبت به دیدار پروردگارشان در شک اند ، آگاه باشید که او به هرچیزی احاطه دارد].

## رسالة لُبُّ أُلباب در سيرو سلوكا ولى الآلباب

چه مبارک سحری بود و چه فرخنده شـــبی

آن شب قدر که این تازه براتم دادند

بى خود از شعشعهٔ پرتوذاتىم كردند

باده از جام تجلّی صفاتم دادند

بشر مادی در بیداء ظلمت مادیّت زندگی میکند، و در دریای بیکران شهوات و کثرات غوطه میزند؛ هر آن، موجی از علائق و وابستگی های مادی او را به طرفی پرتاب میکند، هنوز از لطمات و صدمات آن موج به حال نیامده موجی سهمگینتر و دهشت انگیزتر که از علاقهٔ به مال وثروت و زن وفرزند سرچشمه می گیرد سیلیهای متوالی به صورت او نواخته و او رادرقعر امواج خروشان این بحر ژرف و دریای هولناک فرو می برد، به طوری که ناله و فریادش در میان نهیب امواج ناپدید می گردد.

به هر جانب که می نگرد می بیند که حرمان و حسرت که از آثار و لوازم لا ینفک ماده فساد پذیر است، او را تهدید و ترعیب می نماید.

در این میان فقط گاهگاهی یک نسیم جانبخش و روح افزائی به نام جَذْبه او را نوازش میدهد و چنین مییابد که این نسیم مهرانگیز او را به جانبی میکشد، و به مقصدی سوق میدهد؛نسیم متمادی نبوده گاه و بی گاه می وزد.

وَ انَّ لِرِبِّكُمْ فِي آيام دَهْرِكُمْ نَفَحَاتِ أَلاَّ

### سير و سلوک در اصطلاح عرفا

# فَتَعَرَّضُوا لَهَا وَ لا تُعْرضُوا عَنْهَا \.

در این موقع سالک به سوی خدا، جانی گرفته واز تأثیر همان جذبهٔ الهیّه تصمیم می گیرد که از عالَم کثرت عبور کند و به هر ترتیب که میسور است بار سفر بربندد و از این غوغای پردغدغه و مولِم خود را خلاص کند. این سفر را در عرف و اصطلاح عرفاء سیر و سلوک نامند.

سلوک، یعنی پیمودن راه، و سیر، یعنی تماشای آشار و خصوصیّات منازل و مراحل در بین راه.

زادوتوشهٔ این سفر روحانی مجاهده وریاضت نفسانی است، زیرا قطع علائق ماده بسیار صعب و دشوار است، بنابراین اندک اندک رشته های علقهٔ عالم کثرت را پاره نموده وازعالم طبع سفر می نماید.

هنوز ازخستگی راه نیاسوده واردعالم برزخ که کثرت انفُسیّه است می گردد. در اینجا به خوبی مشاهده می کند که مادّه و کثرات خارجیّه در درون خانهٔ طبع او چه ذخائری به ودیعت نهاده بودند، اینها همان موجودات خیالیّهٔ نفسانیّه هستند که از برخورد و علاقه به کثرات خارجیّه به وجود آمده وجزءِ آثار و ثمرات و موالید آن به حساب می آیند.

این خیالات مانع از سفر او میشوند و آرامش اورا می گیرند،

۱-[ بدانیـد و آگـاه باشـید کـه پـروردگارتـان را در ایّـام روزگــار شـــما نســیمهائی است، هان بکوشید که خود را در معرض آنها قرار دهید و ار آنها روی نگردانید ]

رسالهٔ لُبُّ اللباب در سيرو سلوكا ُولى الألباب

و چون سالک، ساعتی بخواهد در ذکر خدا بیارَمد ناگهان چون سیل بر او هجوم آورده و قصد هلاک او را می کنند.

جان همه روز از لگد کوب خیال

وز زیان و سود و از بیسم زوال

نی صفا می ماندش نی لطف و فر

# نے به سوی آسمان راه سفر

بدیهی است که صدمه و آزار کثرات انفسیّه قوی ترو نیرومند تر از کثرات خارجیّه می باشد، چه انسان می تواند با اختیار خود با عزلت و انزوا از مزاحمت و تصادم با کثرات خارجیّه دوری جوید ولی البتّه نتواند بدین وسیله از صدمه و آزار و خیالات نفسانیّه رهائی یابد، چه اینها با او قرین و همجوارند.

مسافر راه خدا وطریق خلوص و عبودیّت حق، ازاین دشمنان نمی هراسد، دامن همّت بر میان می بندد و به یاری آن نغمهٔ قدسیه راه مقصد را در پیش می گیرد و از عالم خیالات که او را «برزخ» نامند خارج می گردد. ولی سالک باید بسیار بیدار و هوشیار باشد که در زوایای خانهٔ دل چیزی از این خیالات به جای نمانده باشد، زیرا دأب این موجودات خیالیّه، اینست که در موقع بیرون کردن آنها، خود را در گوشه و زوایای مخفیّهٔ دل پنهان می کنند، به طوری که سالک فریب خورده گمان می کند از شر آنها خلاص شده و از بقایای عالم برزخ چیزی با خود همراه ندارد؛ ولی آن هنگام که مسافر به چشمهٔ حیات راه یافته و می خواهد از عیون

#### مزاحمت عالم خيال و برزخ براي سالک

حکمت سیراب گردد ناگهان بر او تاخته و با تیغ قهر و جفا، کارش را میسازند.

مَثُل این سالک مَثل کسی است که در حوض خانهٔ خود آبی وارد ساخته است و مدیّی به آن دست نیزده تیا تمام آلودگیها و کثافات آن ته نشین شده آب صافی در حوض نمودار و گمان می کند این صفا و پاکی پایدار و همیشه است، ولی به محض آنکه بخواهد در حوض فرو رود یا چیزی را در حوض بشوید ناگهان تمام آن لِردها و کثافات، آب صاف را آلوده نموده لکههای سیاه بر روی آب پدید می آید. لَذا باید آنقدر سالک با مجاهده و ریاضت تحصیل آرامش خیال بنماید که موالید خیالیّهٔ اودرذهن او متحجّرشده و نتوانند قیام نموده وذهن اورا وقت توجّه به معبود مشویش دارند.

چون سالک از عالم طبع و برزخ گذشت به عالم روح وارد می شود و سپس مراحلی را طی می کند که ان شاءالله تعالی شرح آن به تفصیل خواهد آمد.

اجمال آن اینست که سالک توفیق یافته،مشاهدهٔ نفسخود و صفات و اسماء الهیّه را نموده کمکم به مرحله فناء کلّی رسیده و سپس به مقام بقاء به معبود میرسد، در این موقع حیات ابدی بر او ثابت می گردد.

هرگز نمیرد آنکه دلش زنده شد به عشق

ثبت است در جریدهٔ عالم دوام ما

رسالة لُبُّ اللباب در سيرو سلوكا ُولى الآلباب

در اثر تأمّل و تدبّر در آیات کریمهٔ قرآنیّه این اصل مسلّم می گردد، و حاصل آنکه خداوند در جائی از قرآن مجید می فرماید:

مسافران کشته شده در راه خدا به طورجاوید زندهاند و هرگز نمیرند.

وَ لا تَحْسَبَنَ الَّذِينَ قُتِلُوا فِي سَبيلِ اللَّهِ اَمْواتاً بَلْ اَحْسَبَنَ اللَّهِ اَمْواتاً بَلْ اَحْياء عِنْدَ رَبِّهم يُرْزَقُونَ \.

و در جائی دیگر می فرماید: هرچیزی فنا ونیستی پذیر است مگر وجه پروردگار.

كُلُّ شَىْء هالِكٌ الاَّ وَجْهَهُ ۗ.

ودرجای دیگر می فرماید: هرچه درنزد پروردگار است بقا و ثبات دارد.

ما عِنْدَكُمْ يَنْفَدُ وَ ما عِنْدَ اللَّهِ باق

از انضمام این آیات به یکدیگر معلوم می شود آنان که زنده بوده ودرنزد پروردگار روزی می خورندعبار تنداز وَجْهُ الله که بَـوار و زوال به نص یَ آیهٔ قرآن در آن راه ندارد.

۱ – آیهٔ ۱۹۹، از سورهٔ ۳: آل عمران: [ و البته مپندار آنان را که در راه خدا کشته شده اند، مرده اند؛ بلکه زنده اند و نزد پروردگارشان به آنان روزی داده می شود ].
۲ – آیهٔ ۸۸، از سورهٔ ۲۸ قصص: [ همه چیز نابود است مگر وجه خدا ] .

۳- آیهٔ ۹۹، از سورهٔ ۱۹ :نحل: [ آنچه در نزد شماست پایان می پذیرد، وآنچه نزد خدا است باقی است ].

آخرین مرحلهٔ سلوک فناء در ذات حدیّت است

از طرف دیگر از آیات کریمهٔ قرآنیّه معلوم می شود که مراد از وجه الله تعالی که زوال پذیر نیست همانا اسماء الهیّه است.

وبیان آن اینست که درآیهٔ دیگری همین و جه الله راکه فنا و زوال در او راه ندارد تفسیر به اسماء خود نموده و صفت عزّت و جلالت را بر آن مترتّب ساخته است:

كُلُّ مَــنْ عَلَيْــها فــان – وَ يَبْقَــى وَجْـــهُ رَبِّــكَ ذُوالْجَلالِ وَ الإِكْرَامِ \.

به اتّفاق جميع مفسّرين كلمـهٔ «ذو» صفت براى «وجه» مىباشد يعنى «وجه» پروردگار تو كه آن وجه ذوالجلالوالاكرام است باقى است. وچون مىدانيم كه وجه هرشكء عبارتست از آن چيزى كه مواجهه بدان حاصل مىشود، بنابراين وجه هر چيز مظهر آن چيز است، و مظاهر، همان اسماء خدا هستند كه مواجهه خدا با تمام مخلوقات به وسيلهٔ آنها انجام مىگيرد؛ و نتيجهٔ آن اين مىشود كه تمام موجودات فنا و زوال پذيرند مگر اسماء جلاليّه و جماليّه، و بالنتيجه معلوم مىشود كه سالكان الى الله كه به فيض سعادت بَلْ احْياءٌ عِنْدَ رَبِّهِمْ يُرْزَقُونَ رسيدهاند عبارتند از اسماء جلاليّه و جماليّه و جماليّه و مخمرت يروردگار جلّ و عزّ.

از همین گفتار به خوبی معلوم می شود که مراد ائمّهٔ طاهرین

۱ – آیـهٔ ۲۹و۲۷، از سـورهٔ ۵۵: الرحمان: [ هـر کـس بـر روی آن (زمیـن) است فنـا پذیرد وباقی می ماند وجه یروردگارت، که آن وجه دارای صفت جلال وجمال است. ]

# رسالهٔ لُبُّ الَّلباب در سيرو سلوكا ُولي الآلباب

سلام الله عليهم اجمعين - كه فرمودهاند: نَحْنُ أَسْمَاءُ اللّهِ، 'چه بوده است، و الا مقام حكومت ظاهريّهٔ اجتماعيّه و وساطت و مباشرت در امور شرعيّه و احكام ظاهريّهٔ الهيّه مقامی نيست كه بدين كيفيّت خود را توصيف كنند. بلكه مراد همان فناء در ذات احديّت است كه ملازم با وجه الله گرديدن و مظهر اتم صفات جماليّه و جلاليّهٔ او شدن است كه قابل قياس با هيچ مقام و منصبی نيست.

یکی از اهم چیزهائی که در راه سیر و سلوک و در حکم ضروریّتی از ضروریّات آن است همانا امر مُراقَبَه است.

سالک باید از اولین قدم که در راه می گذارد تا آخرین قدم، خود را از مراقبه خالی ندارد و این از لوازم حتمیّهٔ سالک است. باید دانست که مراقبه دارای درجات و مراتبی است، سالک در مراحل اولیّه یک نوع مراقبهای دارد و در مراحل دیگر انواع دگری. هر چه رو به کمال رود و طیّ منازل و مراحل کند مراقبهٔ او دقیق تر و عمیق تر خواهد شد، به طوری که آن درجات از مراقبه را اگر بر سالک مبتدی تحمیل کنند از عهدهٔ آن برنیامده و یکباره بار سلوک را به زمین می گذارد یا سوخته و هلاک می شود؛ ولیی رفته رفته در اثر مراقبه در درجات اولیّه و تقویت در سلوک می تواند مراتب عالیه از مراقبه را در مراحل بعدی به جای آرد، و در این

۱-[ ما اسامي و نشانه هاي خدا هستيم].

آثار مراقبه در وجود سالک

حالات بسیاری از مباحات در منازل اولیّه بر او حرام و ممنوع می گردد.

در اثرمراقبهٔ شدید واهتمام به آن، آثار حب و عشق در ضمیر سالک هویدا می شود، زیرا عشق به جمال و کمال علی الاطلاق فطری بشر بوده و با نَهاد او خمیر شده و در ذات او به ودیعت گذارده شده است لیکن علاقهٔ به کثرات و حب به مادیّات حجابهای عشق فطری می گردند و نمی گذارند که این پرتو ازلی ظاهر گردد.

به واسطهٔ مراقبه کم کم حجابها ضعیف شده تا بالأخره از میان میرود و آن عشق و حب فطری ظهورنموده ضمیر انسان را به آن مبدأ جمال و کمال رهبری می کند. این مراقبه در اصطلاح عرفاء تعبیر به «می» شده است.

به پیر میکده گفتم که چیست راه نجات

بخواست جام «می»و گفت راز پوشیدن

\*\*\*

# راه خلوتگه خاصَم بنما تا پــس ازيـن

«می» خورم با تو و دیگر غــم دنیـا نخـورم

چون سالک در امر مراقبه مواظبت نمود، حق تعالی از باب مهر و عطوفت اَنواری را بر او به عنوان طلایع ظاهر میگرداند. در ابتدای امر این انوار مانند برق ظاهر گشته ناگهان پنهان می شوند، این انوار کم کم قوت یافته مانند ستارهٔ ریز درخشان می گردند، و

# رسالهٔ لُبُّ الَّلباب در سيرو سلوكا ُولي الآلباب

سپس نیز قوت یافته به صورت ماه و بعداً به صورت خورشید پدید می آیند، و گاهی مانند چراغی که افروخته باشند و یا قندیلی نمایان می شوند، این انوار را در اصطلاح عرفاء «نوم عرفانی» نامند؛ این انوار از قبیل موجودات برزخیه هستند.

ولی هنگامی که ازاین مراتب مراقبت سالک قوی تر گشت و رعایت مراقبه را کاملاً بنمود این انوار قوی تر شده سالک تمام آسمان و زمین و شرق و غرب را یکپارچه روشن میبیند، این نور، نور نفس است که هنگام عبور از عالم برزخ هویدا می شود لیکن در مراحل اولیّهٔ عبور که می خواهد تجلّیات نفس شروع شود سالک نفس خود را به صورت مادّی مشاهده می کند و به عبارت دیگر چه بسا ملاحظه می کند که خودش در برابر خودش ایستاده است. ایس مرحله ابتدای تجرّد نفسی است.

مرحوم استادعلامه حاج میرزاعلی آقای قاضی – رضوان الله علیه – می فرمودند که: «روزی از اطاق بیرون آمده در دالان خانه دیدم که خودم در کناری ساکت و صامت ایستاده ام؛ با دقت تمام تری به صورت خود نگاه کردم، دیدم در صورت، خالی دارم. چون به اطاق آمدم و در آئینه نظر انداختم دیدم که در صورتِ من خالی بوده و من تاکنون آن را ندیده بودم».

و گاهی سالک متوجّه می شود که خود را گم کرده است و هر چه جستجو می کند نمی تواند خود را پیدا نماید. گفته شد که این مشاهدات در مراحل ابتدائی تجرد نفس بوده و مقیّد به زمان و

#### مشاهدهٔ سالک نفس خود را در مراحل مختلف تجرّد

مكان هستند و بعداً در اثر توفيقات الهي سالك مي تواند تمام حقيقت نفس خود را با تجرد تام و تمامي مشاهده نمايد.

از مرحوم حاج میرزا جواد آقای مَلکی تبریزی -رضوان الله علیه - نقل است که ایشان مدت چهارده سال شاگرد و ملازم استادعرفان و توحیدمر حوم آخوند مولی حسینقلی همدانی -رضوان الله علیه - بودهاند، می فرمودهاند:

«روزی استاد به من فرمود که: مقام تربیت فلان شاگرد به عهدهٔ شماست. آن شاگرد همّتی فراوان داشت و عزمی راسخ. مدّت شش سال در مراقبت و مجاهدت کوشش نمود تا به مقامی رسید که قابلیّتِ مَحضه بود برای ادراک و تجرد نفس، خواستم این سالِک راه سعادت به دست استاد بدین فیض نائل و به این خلعتِ الهیّه مَخلًع گردد. او را با خود به خانهٔ استاد بردم و پسس از عرض مطلوب، استاد فرمودند: اینکه چیزی نیست و فوراً با دست خود اشاره کردند و فرمودند: تجرد مثل اینست. آن شاگرد می گفت: فوراً دیدم که من از بدنم جدا شدهام و در کنار خود موجودی را مانند خود مشاهده می کنم».

باید دانست که شهود موجودات برزخیّه چندان شرافتی ندارد بلکه شرافت همان رؤیت نفس است در عین تجرّه تام و کامل. چون نفس در این موقع به تمام حقیقت مجرّه خود هویدا می گردد، موجودی مشاهده می شود که مقیّد به زمان و مکان نبوده بلکه مشرق و مغرب عالم را فرا می گیرد.و این شهود بر خلاف

رسالهٔ لُبُّ الَّلباب در سیرو سلوکا ُولی الاَلباب شهود مراحل اولیّه جزئی نبـوده بلکـه از قبیـل ادراک معـانی کلیّـه است.

از مرحوم آقا سید احمد کربلائی - رضوان الله علیه - که از شاگردان معروف و مبرّز مرحوم آخوند بودهاند نقل است که فرمودهاند:

«روزی در جائی استراحت کرده بودم کسی مرا بیدار کرد و گفت: اگر میخواهی نور اسفهبدیّه را تماشا کنی از جای برخیز. وقتی چشم گشودم دیدم نوری بی حد و اندازه، مشرق و مغرب عالم را فرا گرفته است». اَللَّهُمَّ لُرْزُقْنا. این همان مرحلهٔ تجلّی نفس است که بدین صورت و به کیفیّت نور غیر محدود مشاهده می شود.

از این مرحله که می گذرد، سالک سعادتمند، در اثر اهتمام در امر مراقبه به تناسب همان عوالم عِلْوی و به مقتضیات آن منازل و مراحل، موفّق می گردد که صفات باری تعالی را مشاهده نماید و یا اسماء ذات مقدسهٔ او را به نحو کلّیت دریابد. چه بسا در این موقع سالک ناگهان متوجّه می گردد که تمام موجودات جهان یک واحِد علم است، و یا غیر از یک قدرت واحده ابداً قدرتی نیست؛ این در مرحلهٔ شهود صفات است. وامّا در مرحلهٔ شهود اسماء که از این نیز برتر است سالک ملاحظه می کند که در تمام عوالم، عالِم یکی است، و قادر یکی است، و حی یکی است. این مرحله از مرحلهٔ ادراک صفات که در مرتبهٔ قلب پیدا می شود اشرف و مرحلهٔ ادراک صفات که در مرتبهٔ قلب پیدا می شود اشرف و

#### مشاهدهٔ سالک نفس خود را در مراحل مختلف تجرّد

اکمل است (لاَنَّ السّالِكَ يُصْبِحُ وَ لاَ يرَى قـادراً و لا عالِماً و لا حيّاً سِوَى اللّهِ تَعالَى ).و ايـن شـهود غالباً در حـال تـلاوت قـرآن پيـدا مىشود. چه بسـا خواننـدهٔ قـرآن درمىيابد كـه خواننـده او نبـوده كسى ديگر بوده است، و گاه مىشود كه ادراك مىكند كـه مستمع نيز كسى ديگر بوده كه استماع مىكند.

بایددانست که تلاوت قرآن رادرحصول این اَمر تأثیر فراوانی است، و سزاوار است که سالک در حین اشتغال به نماز شب سُورِ عزائم را تلاوت کند چه از حال قیام ناگهان برای خدا به سجده افتادن خالی از لطف نیست، و به تجربه ثابت شده است که قرائت سورهٔ مبارکهٔ «ص» در نماز وتیرهٔ شب جمعه بسیار مؤثر است و خصوصیّت این سوره از روایتی که در ثواب آن وارد شده است معلوم می گردد.

چون سالک به توفیق الهی این مراحل را طی نمود و به ایسن مشاهدات کامیاب گردید جَذَبات الهیّه او را احاطه نموده هر آن او را به فناء حقیقی نزدیک میسازد تا بالأخره جذبه او را احاطه کرده متوجّه جمال و کمال علی الاطلاق گشته هستی خود و غیر خود را آتش زده در برابر طلعت نازنین یار چیزی نخواهد دید، کان الله و لَمْ یَکُنْ مَعَهُ شَیْءً !.

۱- [ زيرا سالک صبح مي کند و جز خداي متعال قادر و عالم و زنده اي نمي بيند].

۲-[ خدا بود و چیزی با او نبود].

### رسالة لُبُّ اللباب در سيرو سلوكا ولى الآلباب

در این حال سالک از وادی هجران بیرون رفته و در دریای لا یتناهی مشاهدهٔ ذات ربوبی مستغرق خواهد گردید.

مخفی نماند که سیر و سلوک سالک منافاتی با بود و هستی در عالم مادّه ندارد و بساط کثرت خارجیّه به حال خود باقی خواهد بود، و سالک در عین کثرت در وحدت است. بعضی فرمودهاند: مدیّت سی سال در میان مردم بودم و اینان گمان می کردند که من با ایشان مراوده دارم و با این معاشرم و حال آنکه در این مدیّت من بجز خدا کسی را ندیده و نشناختم.

این حال بسیار مهم و حائز اهمیّت است چه در ابتدای امر این حال ممکن است فقط در یک لحظه پدید آید ولی کمکم شدیّت می یابد و به طول ده دقیقه یا بیشتر و سپس یک ساعت یا بیشتر و بعداً به عنایات الهیّه ممکن است از حال گذشته و مقام گردد.

این حال را در لسان اخبار و بزرگان بقاء به معبود نامند. و به این مرتبه از کمال نتوان رسید مگر پس از حصول فناء کلّی از هستی موجودات در ذات حضرت احدیّت. در این حال سالک چیزی را نمی بیند مگر ذات قدس الهی.

نوشتهاند: «از یکی از مجذوبین که به نام بابا فرج الله مجذوب بوده و جذبهٔ الهیّه دامنگیرش شده بود سؤال کردند که دنیا را برای ما توصیف کن. در پاسخ گفت: از آن وقت که من

«حال» شهود نفس و «بقاء به معبود» یس از فناء کلی

چشم گشودم دنیا را ندیدهام تا اکنون برای شما توصیف کنم'.»

از این شهود در ابتدا که هنوز قوت نیافته است تعبیر به «حال» مینمایند و در این موقع غیر اختیاری سالک است ولی در اثر شدّت مراقبت با توفیقات الهیّه از حال گذشته به «مقام» میرسد و در این موقع اختیاری سالک است.

بدیهی است سالک قوی آن کسی است که درعین شهود این احوال متوجّه عالم کثرات بوده و هر دو عالم را اداره نماید. و این مرتبه بسیار عالی و رفیع است و دسترسی به آن در نهایت صعوبت، و شاید اختصاص به انبیاء و اولیاء و هر کس را که خدا بخواهد، داشته باشد؛ چون در عین اشتغال به نعمت لی مَعَ

۱- شرح احوال «بابافرج مجذوب » در کتاب « تاریخ حشری » که در احوال بزرگان و عرفاء متوفای تبریز نگاشته شده موجود است و گفتار بابا فرح را در آن کتاب به شعر در آورده است از آن جمله همین گفار اوست که به شعر درآورده است:

که فرج تا که دیده بگشادست چشم او بر جهان نیفتاده است و نظیر این گفتار از حافظ وارد است آنجا که گوید:

منم که شهرهٔ شهره به عشق ورزیدن

منم که دیده نیالوده ام به بد دیدن

و « ابن فارض » فرموده است:

وحَيَاةٍ أشْ واقى إليك وتُرْبَةِ الصَّبْرالْجَميل

مَا اسْتَحْسَنَتْ عَيْنِي سِواكَ وَلا صَبَوْتُ إِلَى خليلِ و از او نقل شده است كه فرموده: من اين بيت را در عسالم خواب سروده ام

### رسالة لُبُّ اللباب در سيرو سلوكا ولى الآلباب

اگر کسی گوید که این مناصب اختصاصی بوده و وصول به این ذروهٔ از معارف الهیّه منحصراً راجع به انبیاء عظام و ائمّهٔ معصومین-صلوات الله وسلامه علیهم اجمعین-است و دیگران را به هیچ وجه من الوجوه بدان راه نیست.

در جواب گوئیم: منصب نبوت و امامت امری است اختصاصی، ولی وصول به مقام توحید مطلق و فناء در ذات احدیّت که تعبیر از او به ولایت می شود ابداً اختصاصی نیست و دعوت انبیاء و ائمّه علیهمالسلام امّت را بدین مرحلهٔ از کمال است. حضرت رسول اکرم گر امّت خود را دعوت فرمودهاند که به آن جائی که پای خود را گذاردهاند پا گذارند و این مستلزم امکان سیر به آن مقصد است و الا لازم می آید دعوت لغو باشد. لَقَدْ کَانَ لَکُمْ فِی رَسُولِ اللهِ اُسُوّةٌ حَسَنَةٌ لِمَن کَانَ یَرْجُوا اللهَ وَ الْیَوْمُ الاّخِرَ و ذکر الله کثیراً"

از طریق عامّه روایت شده است که:

۱- [ مرا با خداوند حالاتی است که هیچ فرشتهٔ مقرّبی یارای تحمّل آن را ندارد]

۲- آیهٔ ۱۱۰، از سورهٔ ۱۸ : کهف : [ من مثل شما بشری هستم .]

۳- آیهٔ ۲۱، از سورهٔ ۳۳: احزاب: [ و برای شما در وجود رسول خدا صلّی الله علیه و آله الگوی نیکوئی است، برای آنکس که امید به (دیدار) خدا و روز قیامت دارد و فراوان یاد خدا کند.]

وصول به مقام توحید مطلق برای همه میسر است

لَوْ لا تَكْثيرٌ فِي كَلاَمِكُمْ، وَ تَمْريجٌ فِي قُلُوبِكُمْ لَرَأَيْتُـمْ مَا أَرَى، وَ لَسَمِعْتُمْ مَا أَسْمَعُ.

«اگر این گفتار بسیار در زبانها، و این اضطراب و آشوب در دلهای شما نبود هر آینه می دیدید آنچه را که من می بینم و می شنیدید آنچه را که من می شنوم».

ایسن گفت ار حضرت رسول اکرم کی است از آنکه علّت عدم وصول به کمالات انسانی همانا خیالات باطلهٔ شیطانیّه و افعال لغو و بیهوده است.

و از طریق خاصّه نیز روایت است که آن حضرت فرمود:

لَـوْلاَ أَنَّ الشَّـيَاطينَ يَحُومُـونَ حَـوْلَ قُلـوبِ بَــنى آدَمَ لَرَأُواْ مَلَكُوتَ السَّمَاوَاتِ وَ الأرْضِ.

«اگر شیاطین گرداگرد دلهای فرزندان آدم گردش نمی کردند هر آینه آنها ملکوت آسمانها و زمین را می دیدند»

و ازجمله آثار آن مرتبهٔ عالی انسانی احاطهٔ کلیّه است به قدر استعدادات امکانیّه به عوالم الهیّه، و نتیجهٔ این احاطه اطّلاع بر ماضی و مستقبل است و تصریف در مواد کائنات، چه محیط را غایت تسلّط بر محاط علیه حاصل است، با همه کسس مصاحب و در همه جا حاض.

شیخ عبد الکریم جیلی که یکی از عرفاءاست در کتاب خود به نام «الانسان الکامل» چنین گوید: «به یاد دارم وقتی به مقدار یک لـمحه به من حالی دست داد که خود را متّحد با جمیع

### رسالهٔ لُبُّ الَّلباب در سيرو سلوكا ُولي الآلباب

موجودات یافتم به طوری که حضور همهٔ آنها را بالعیان مشهود خود می دیدم، ولی این حال بیش از یک لحظه دوام نداشت. »

البته مانع از دوام واستمرار این حال همانا اشتغالات به تدابیر بدن بدن است و حصول تمامیّت این مراتب بعد از ترک تدبیر بدن است. عارفی از عرفاء هند به نام شیخ ولی الله دهلوی در کتاب خود به نام «هَمَعات» چنین گوید: به من آگاهانیدند که فراغ از آثار نشأهٔ مادیّه پس از گذشت پانصد سال از عبور عالم مادّه و مرگ صورت می گیرد، و این مدیّت مطابق با نصف روز از ایّام ربوبی است، لِقَوْلِهِ عَزَّ مِنْ قائل:

وَ إِنَّ يَوْمًا عِنْدَ رَبِّكَ كَأَلْفِ سَنَةٍ مِمَّا تَعُدُّونَ ۗ .

البته معلوم است که سایردرجات وفیوضات این عالم بی حد و نهایت است چون پایه و اساس وضع الفاظ بر پایهٔ احتیاجات بشری بوده است و در اثر توسعهٔ احتیاجات دائرهٔ وضع الفاظ وسیع تر شده است لذا بیان حقائق انوار تجردیّهٔ عوالم ربوبی در قالب الفاظ غیر ممکن است و هرچه از آنجا گفته شود اشاره و کنایه بوده نمی تواند آن حقیقت عالیه را در افهام تنزّل دهد.

بشر مادّی که به نص اخبار اَئت فی أظْلَم الْعَسوالم در تاریک ترین عوالم از عوالم الهیّه که همین عالم مادّه است زندگی

۱ – آیهٔ ٤٧، از سورهٔ ۲۲: حج : [ و حقّاً یک روز نزد پروردگار تــو مـانند هـزار ســال از سالهائی اسن که شما می شمارید].

بیان حقائق عوالم ربوبی در قالب اشاره و کنایه میسور است

می نماید و هر چه با چشم خود می بیند و با دست مادی خود لمس می نماید از برای آنها الفاظی در حدود احتیاجات روزمرهٔ خود وضع می نماید اما از سایر عوالم و از تعلقات و تشعشعات و انوار و ارواح اطلاعی ندارد تا برای آنها نیز الفاظی وضع کند، بنابراین ما در تمام لغات جهان لغتی نداریم که آن معانی عالیه را حکایت کند پس چسان می توان آن حقایق را به زبان آورده و توصیف نمود؟

# مشکل عشق نه در حوصلهٔ دانش ماست حلّ این نکته بدین فکر خطا نتـوان کـرد

دو دسته از این حقایق سخن راندهاند:

اول: جماعات انبیاء کرام علیهمالسلام بدیهی است که آنها با عوالم ماوراء مادّه ارتباط داشتهاند ولی به حکم نَحْنُ مَعاشِرَ الأنبیاءِ أُمِرْنا أَنْ نُكَلِّمَ النّاسَ عَلَی قَدْر عُقُوهِمْ مجبور بودند از این حقایق به قسمی تعبیر نمایند که قابل فهم و ادراک عامّهٔ مردم باشد و لهذا ازبیان حقایق انواری و غایتِ درخشندگی آن قطع نظر نموده و از بیان آنچه که حتّی به قلب بشر هم خطور نکرده است رفع یدنموده ازحقیقت ما لا عَیْنُر آت ولا اُذُنُ سَمِعَت و لا خَطر علی قلب بشر هم نمودند و قلب بشر الله بشر آت و می نمودند و

١-[ ماگروه انبياء مأموريم با مردم به اندازهٔ خردهاشان سخن گوئيم ].

۲-[ آنچه نه چشمی دیده است و نه گوشی شنیده است و نه قلب بشری خطور کرده است].

### رسالة لُبُّ اللباب در سيرو سلوكا ولى الآلباب

لهذا خود نیز در آخر اعتراف می نمودند که بیان حقایق آن عوالم قابل توصیف نیست.

دوم: سلسلهای از مردم که به متابعت راه انبیاء تشرّف ادراک این حقایق و فیوضات به قدر اختلاف و استعدادات نصیبشان شده است. اینان نیز سخن در بردهٔ استعاره و تمثیل گفتهاند.

### عالم خلوص و اخلاص

باید دانست که وصول بدین مقامات و درجات بدون اخلاص در راه حق صورت نبندد و تا سالک به منزل مخلَصین نرسد کشف حقیقت چنانکه باید برای او نخواهد شد.

بدانکه اخلاص وخلوص بردو قسم است: اول:خلوص دین و طاعت از برای خدای تعالی. دوم: خلوص خود را از برای او. و دلالت بر اول دارد کریمهٔ شریفهٔ: و ما أُمِرُوا الله مُعْبُدُوا الله مُعْلِصينَ لَهُ الدِّینَ او بر دوم دلالت دارد کریمه شریفه: اللَّ عِباد الله المُعْلَصین او حدیث نبوی مشهور: مَنْ أَحْلَص لِله أَ ربْعین صَبَاحاً ظَهَرَتْ یَنابیع الْحِکْمَة مِنْ قَلْبه إلی لِسانه دلالت بر قسم دوم دارد. یعنی کسی بدین مرحله میرسد که خود را برای خدای تعالی

۱ – آیهٔ ۵ ، از سورهٔ ۹۸ : بیّنه : [ و مأمور نشده اند جز اینکه خداونــد را بــه گونــه ای بپرستند که دین را برای وی خالص کرده باشند ]

٢- آيهٔ ٤٠ ، از سورهٔ٣٧ : صافّات : [ جز بندگان پاک شده و خالص شدهٔ خدا ].

۳- [ هر کس چهل روز ( خود و عمل خود را) برای خدا خالص کند، چشمه های حکمت از قلبش به سوی زبانش جریان یافته و ظاهر شود ].

#### دو مقام خلوص و اخلاص

خالص كند.

و توضيح اين اجمال آنكه: خداوند تعالى همانطور كه صلاح را در قرآن كريم در بعضى از مواضع استناد به عمل داده است كقوله تعالى: مَنْ عَمِلَ صالِحاً يا: عَمِلَ عَمَلاً صالِحاً يا اللّذين آمَنُوا و عَمِلُوا الصّالِحات؛ و در بعضي از مواضع آن را استناد به ذات انسان داده است كقوله تعالى: إنّه مِن الصّالِحين يا: و صالِح المُوْمِنين؛ همچنين اخلاص و خلوص را گاهى مستند به عمل دانسته و نسبت به آن داده است و گاهى مستند به ذات. بديهى است كه تحقق اخلاص در مرتبه ذات موقوف است بر اخلاص در مرتبه خال و افعال و گفتار و مرتبه عمل نياورد به مرحله اخلاص در نائل نخواهد شد. قال عَزَّ مِنْ قائِل: إلَيْهِ يَصْعَدُ الْكَلِمُ الطَّيِّبُ و الْعَمَلُ الصّالِح و معنى چنين مى شود: «اَلْعَمَلُ الصّالِح و بيه سوى «العمل الصالح» و معنى چنين مى شود: «اَلْعَمَلُ الصّالِح و بيه مرحله خوص «الْكَلِمَ الطَّيِّبُ». و بايد دانست كه چون كسى به مرحله خوص الْكَلِمَ الطَّيِّبَ». و بايد دانست كه چون كسى به مرحله خوص

١- آية ٩٧، از سورة ١٦: نحل: [ هركس عمل صالحي را كند ].

٢- آية ٧٠، از سورة ٢٥: فرقان: [ هركس عمل كند عمل صالحي را ].

٣- آية ٢٩، از سوره ١٣: رعد: [آنان كه ايمان آوردهواعمال صالحه بهجاي آوردهاند].

٤- آية ٧٥، از سورة ٢١: انبياء: [ او از صالحان بود ]

٥- آية ٤، از سورة ٦٦: تحريم: [ و صالح از مؤمنان ].

٦- آیهٔ ۱۰، از سورهٔ ۳۵: فاطر: [كلمهٔ طیبه به سوى او بالا مى رود، عمل شایسته آنـرا

### رسالهٔ لُبُّ الُّلباب در سيرو سلوكا ُولى الآلباب

ذاتی برسد و بدین فیض عُظمی نائل گردد دارای آثار و خصوصیّاتی خواهد بود که دیگران از آن بینصیب و بهرهاند:

اول آنکه به نص کریمهٔ قرآنیه دیگر شیطان را به هیچ وجه من الوجوه برایشان تسلط و اقتداری نیست: فَبِعِزَّتِكَ لاغْوینَهُمْ الْمُخْلَصِینَ ابدیهی است که ایس اجمعین و اِلا عبادک مِنْهُمُ الْمُخْلَصِینَ ابدیهی است که ایس است که ایس است ناء تشریعی نیست بلکه به واسطهٔ اقتدار ذاتی مُخلَصین در مقام توحید، دیگر شیطان را قدرتی نبوده وبه علّت ضعف و ناتوانی خود نمی تواند در این مرحله به آنان دست یابد. باری چون مخلصین خود را برای خدا خالص نموده به هر چیز که مینگرند خدا را می بینند، و شیطان به هر قسم و کیفیتی بر ایشان ظهور کند باز با شیطان از اول امر نزد این طایفه اعتراف به عجز و مسکنت خود شموده و سپر می اندازد و الا شیطان ذاتش برای اغواء بنی آدم است و کسی نیست که بخواهد به کسی ترحم نموده و دست از اضلال او بردارد.

دوّم، این گروه از محاسبهٔ محشرآفاقی وحضور در آن عرصه معاف و فارغ هستند. در قرآن کریم وارد است که:

وَ نُفِخَ فِي الصُّورِ فَصَعِقَ مَنْ فِي السَّمَاواتِ وَ مَن ْ

۱-آیهٔ ۸۳ ، از سورهٔ ۳۸ : ص : [ پس به عزّتت سوگند مــی خــورم کــه البتــه همــه را کمراه می کنم جز بندگان پاک شده و خالص شدهٔ ترا ]

### آثار و خصوصيّات مقام اخلاص

## 

از این آیه به طور حتم دستگیر می شود که به طور اجمال جماعتی از فَزَع و صعقهٔ قیامت در اَمانند، و چون به آیه شریفهٔ: فَإِنَّهُمْ لَمُحْضَرُونَ - اِلا عِبادَ اللّهِ الْمُحْلَصِينَ آضمیمه گردد معلوم می شود که اَن گروه که از صعقهٔ قیامت در امانند عبارتند از: می شود که اَن گروه که از صعقهٔ قیامت در امانند عبارتند از: بندگان مخلص خدا، زیرا بندگان مخلص به یک معنی ابداً دارای اعمالی نیستند تا آنان را برای حساب آن در عرصهٔ قیامت حاضر سازند. آنان به واسطهٔ مراقبت و ریاضات شرعیه در جهاد انفسیه کشته شده و به حیات ابدی پیوسته اند و از قیامت عظمای انفسیه عبور کرده اند، در دوران مجاهده به حساب آنان رسیدگی شده و حیات ابدی مخلع و از روزی های خاصهٔ خزانهٔ ربوبی متنعمند. حیات ابدی مخلع و از روزی های خاصهٔ خزانهٔ ربوبی متنعمند.

وَ لا تَحْسَبَنَ الَّذِينَ قُتِلُوا فِي سَبِيلِ اللَّهِ امْوَاتًا بَـلْ احْياءٌ عِنْدَ رَبِّهِمْ يُرْزَقُونَ "

و زیاده بر آن، آنکه احضار، فرع بر عدم حضور است و اینان

۱ – آیهٔ ۳۸ ، از سورهٔ ۳۹ : زمر : [ و در صور دمیده شـود پـس هــر کــه در آســمانها است بمیرد و هلاک شود مگر آنکس که خدا بخواهد ]

٢- آية ١٢٧، ١٢٨، از سورة ٣٧: صافّات: [پس بدرستى كـه آنـها البتّـه احضـار شدگانند مگر بندگان مخلَص خدا].

۳- ترجمه در ص ۲۸ گذشت.

### رسالة لُبُّ اللباب در سيرو سلوكا ولى الآلباب

قبل از پیدایش طلیعهٔ قیامت درهمه جا حاضر بوده و بر همهٔ احوال مطّلع بودهاند لقوله تعالى: عِنْدَ رَبِّهمْ يُرْزُقُونَ.

سوم، آنچه ازثواب وأجربه هر كس برسدو در روز قيامت به او عطا شود در مقابل عمل او خواهد بود مگر اين صنف از بندگان كه كرامت الهيّه بر ايشان ماوراء طور پاداش عمل است: و ما تُجْزَوْنَ إلا ما كُنْتُمْ تَعْمَلُونَ - إلا عِبَادَ اللّهِ الْمُحْلَصِينَ \.

و اگر گفته شود که: مفاد این آیه آنست که گروه معذّبین طبق اعمالشان به پاداش می رسند مگر بندگان نیک خدا که برای ایشان جزا در مقابل عمل نبوده بلکه پروردگار منّان به ایشان به فضل و کرم خود جزا خواهد داد. گوئیم: مفاد آیه مطلق بوده و مخاطب آن اختصاصی به گروه معذّبین ندارد، علاوه آنکه جزای بندگان به فضل و کرم، منافات با جزا در مقابل عمل ندارد. چه معنای فضل اینست که در مقابل عمل کوچک، پروردگار منّان جزای بزرگ عنایت می فرماید و در واقع عمل کوچک را بزرگ میشمارد ولی با این همه باز جزا در قبال عمل واقع گردیده است در حالی که مفاد کریمهٔ شریفه غیر از اینست؛ مفاد آیه نمی شود. و نیز در آیهٔ دیگر می فرماید:

۱- آیهٔ ۳۹ و ٤٠ ، از سورهٔ ۳۷ : صافّات : [ و جــزاء داده نـمی شـوید جـز همـان را که کرده اید ، مگر بندگان برگزیدهٔ خدا ] .

### آثار و خصوصیات مقام اخلاص

## لَهُمْ مَا يَشَاؤُنَ فيها وَ لَدَيْنَا مَزيدٌ ا

برای این گروه هر چه اراده و مشیّت آنان تعلّق گیرد خواهد بود و در نزد ما نیزچیزی زیاده از مقدار اراده و مشییّت آنان برای آنان خواهد بود. پس معلوم می شود که از کرامات الهیّه چیزهائی که فوق اراده و مشیّت و بالاتر از سطح فکر و میزان طیران مرغ اختیار و ارادهٔ آنهاست داده خواهد شد و این نکته شایان دقیّت است و قابل توجّه.

چهارم، آنان دارای مقامی منیع و منصبی رفیع و مرتبهای عظیمند که بتوانند حمد و سپاس ذات احدیّت و ثنای الهی را کما هوحقه همانطور که سزاوار آن ذات اقدس است بجا آورند. قال عَزَّ مِنْ قائل : سُبْحَانَ اللّهِ عَمَّا یَصِفُونَ - اِلاّ عِباد اللّهِ الْمُحْلَصِينَ او ایس غایت کمال مخلوق و نهایت منصب ممکن است.

از مجموع بیانات سابقه چنین بدست می آید که برای آخرین مراحل سلوک که همان مقام مخلَصین باشد چه مزایائی است و چه فیوضاتی بر آنان مترتب خواهد بود. ولی باید معلوم باشد که وصول به این کمالات و تحقق به این حقائق وقتی میسور می گردد که سالک در میدان مجاهدهٔ فی سبیل الله کشته و مقتول گردد، و

۱- آیهٔ ۳۵، از سور؛هٔ ۵۰: ق: [ و از برای آنها در بهشت هر چه بخواهنـــد هســت؛ و علاوه بر مقدار خواست آنها ، در نزد ما زیادتی هائی هست که به آنها می دهیم ] .

٢- آية ١٦٠، از سورة ٣٧: صافات: [خداوند منزّه است از هـر چـه وصـف كننـد،
 مگر ( وصف ) بندگان پاک شده و خالص شدة ما ].

## رسالهٔ لُبُّ الَّلباب در سيرو سلوكا ُولي الآلباب

هنگامی از آن فیوضات الهیّه سرمست خواهد بود که جام شهادت را سرکشیده باشد. و مراد از کشته شدن عبارت است از قطع علاقهٔ روح از بدن و متعلّقات آن؛ و همچنانکه شهید در معرکهٔ قتال با شمشیر و سیف ظاهری علاقهٔ روح خود را از بدن قطع می کند سالکِ راه خدا نیز با سیف و شمشیر باطن در میدان نبرد با نفس امّاره به وسیلهٔ استمداداز قوای رحمانیّه علاقهٔ روح خودرا از بدن و متعلّقات آن سلب می نماید.

در ابتدای سلوک بایدسالک الیالله به وسیلهٔ اختیارمقام زهد و تأمّل و دقّت و تفکّر در بیاعتباری دنیا و عدم فائدهٔ دلبستگی به آن، رشتهٔ عُلقهٔ به عالم کثرات را قطع کند، چه نتیجهٔ زهادت بیمیلی و بیرغبتی است به امور، و در نتیجه از رویدادهائی که موجب نفع مادّی صوری اوست خوشحال نمی شود، و از وقایعی که موجب ضررهای مادّی اوست متأثّر و محزون نمی گردد.

لِكَيْـلاً تَأْسَـوا عَلَـى ما فـاتَكُمْ وَ لا تَفْرَحُــوا بِمـا آتَيكُمْ \

این بی رغبتی و بی میلی منافات با حُزن و خوشی فی الله ندارد زیرا این خوشحالی از محبّت به مال ومنال و اعتباریّات نبوده بلکه از جهت آنست که خود را غرق دریای احسان و کرم

۱ – آیهٔ ۲۳، از سورهٔ ۵۷ : حدید: [ تا برآنچه از دست داده اید غمگین مباشید، و به آنچه به شما داده است خوشحال نگردید ].

### لزوم قطع علاقهٔ سالک از عالم کثرات

خدا مي بيند.

پس از طی این مرحله، تازه سالک متوجه خواهد شدکه علاقهٔ مفرطی به ذات خود دارد و نفس خود را تا سر حد عشق دوست دارد، هرچه بجا می آورد و هر مجاهده که می کند همه و همه ناشی از فرط حب به ذات خود است؛ زیرا که یکی از خصوصیّات انسان آنست که فطرة خودخواه بوده، حب به ذات خود دارد، همه چیز را فدای ذات خود می نماید و برای بقای وجود خود ، از بین بردن و نابود نمودن هیچ چیزدریغ نمی کند. از بین بردن این غریزه بسیار صعب و مبارزهٔ با این حس خودخواهی از اشکل مشاکل است ، و تا این حس از بیسن نرود و ایس غریزه نمی کند، و به عبارت دیگر تا سالک از نمیرد نور خدا در دل تجلّی نمی کند، و به عبارت دیگر تا سالک از خود نگذرد به خدا نمی پیوندد.

سالک باید به وسیلهٔ استمداد از الطاف الهیّه و امدادهای پیاپی رحمانیّه رشتهٔ محبّت به ذات خود را سُست و رفته رفته ضعیف نموده تا بالأخره پاره کند و به این صَنَم درونی که سر رشتهٔ تمام مفاسد است کافر گردد و او را یکباره فراموش بنماید تا به طوری که عندالتأمّل و التحقیق تمام کارهای او برای ذات اقدس الهی باشد و حب به ذات او به حب به خدای خود تبدیل گردد، و این بر اساس مجاهده انجام می گیرد. پس از طی این مرحله سالک دیگر عُلقهٔ به بدن و آثار بدن و حتی به روح خود را که پاره نموده ندارد، هر کار که کند برای خداست و اگر سد که پاره نموده ندارد، هر کار که کند برای خداست و اگر سد

### رسالهٔ لُبُّ الُّلباب در سيرو سلوكا ُولى الآلباب

جوعی کرده و در کار تهیّهٔ اسباب زندگی به قدر کفاف و ضرورت باشد برای آنست که محبوب ازلی خواستار حیات اوست و الا قدمی از قدم برای تحقّق حیات این نشأه برنمی داشت.

البتّه این خواست در مقابل خواست خدا طولی خواهد بود نه عرصی؛ و بر همین اساس دیگر سالک حق ندارد طالب کشف و کرامات بوده، عملی برای تحقیق آن انجام دهد یا برای طی کرامات بوده، عملی برای تحقیق آن انجام دهد یا برای طی الأرض و اخبار از مغیبات و اطّلاع بر ضمایر و اسرار و تصرف در مواد کاینات ذکری بگوید و ریاضتی بکشد و برای استکمال و بروز قوای نفسانی به ای وجه و صورة عملی انجام دهد زیرا چنین بروز قوای نفسانی به ای وجه و صورة عملی انجام دهد زیرا چنین نکرده و مخلِص نخواهد بود بلکه نفس خود را معبود خودساخته و نکرده و مخلِص نخواهد بود بلکه نفس خود را معبود خودساخته و برای برآورده شدن حاجات او و تحقیق پذیرفتن استعدادات او گام می زندگر چه لفظاً بدین منکر اعتراف نکند و ظاهراً تمام عبادتش را برای خدا انجام دهد.

چنین شخصی به نص کریمهٔ شریفهٔ : اَ فَرَاًیْتَ مَنِ اتَّخَذَ اِلْهَ۔ هُ هُواهُ ا، هوای خود را معبود خود ساخته و خواسته های نفسانی خود را می پرستد. سالک باید از این مرحله عبور کند و نفس خود را که دم از انانیّت می زند ترک بگوید. و سَیَأْتِی الکَلاَمُ فیه اِن شاء الله تعالی ا

۱- آیهٔ ۲۳، از سورهٔ ۵۵: جاثیه: [آیا دیدی آن کسی را که هوای نفس خود را معبود خویش ساخته است]؟

۲- [ و بزودی به خواست خدای متعال در این زمینه گفتگو خواهد شد ].

#### لزوم گام نهادن سالک در راه رضای خدا

وقتی سرانجام سالک بدین مرحله رسید کمکم خود را که برای خدای تعالی دوست می داشت نیز فراموش می کند و دیگر خودی نمی بیند و دیگر غیر از جمال ازلی و ابدی سیما و رخسارهای را نخواهد دید و رفته رفته در آن دریای بیکران غرق شده اثری از او نخواهد ماند.

باید دانست که سالک باید متوجّه باشد که در جنگ انفسی به طور کامل از عهدهٔ جنود شیطان برآید و آثار نفسانیهٔ خود را به کلی قطع کند و اصول آنها را از زوایای مخفیهٔ خانه دل برکند چه اگر ذرّهای از حب مال و جاه و منصب و کبر و شخصیت طلبی و خویشتن دوستی در او باقی باشد هرگز به کمال نخواهد رسید. لهذا بسیار دیده شده است که کثیری از کُمّلین پس از سالها ریاضت و مجاهده به کمالات نرسیده و در جنگ انفسی شکست خوردهاند، و علّت آن اینست که ریشهٔ بعضی از صفات هنوز در خانهٔ دلشان باقی بوده لیکن پنداشتهاند که آن ریشه به کلّی از بین رفته است لذا در مواقع امتحان الهی و در مظان بروز نفس و جلوهٔ آثارش آن ریشهها ناگهان جوانه داده و نمو نموده و کار سالک را ساختهاند.

توفیق غلبهٔ بر نفس و جنود آن منوط به دستگیری و عنایات خاصهٔ حضرت رب الأرباب است چه طی این مرحله بدون توفیت و دستگیری خاص او صورت نبندد.

گویند: روزی مرحوم سیّد بحر العلوم -رضوان اللّه علیه - را

### رسالة لُبُّ اللباب در سيرو سلوكا ولى الآلباب

شاگردانش خندان و متبستم یافتند، سبب پرسیدند، در پاسخ فرمود: پس از بیست و پنج سال مجاهده اکنون که در خود نگریستم دیدم دیگر اعمالم ریائی نیست و توانسته ام به رفع آن موفّق گردم. فَتَامَّلُ عَبَّداً.

پوشیده نماند که ازابتدای سیروسلوک تا آخرین مرحله از آن، سالک باید در تمام امور ملازم شرع انور باشد و به قدرسرسوزنی از ظاهر شریعت تجاوز ننماید. یـس اگر کسی را ببینی که دعوی سلوک کند و ملازم تقوی و ورع نبوده و از جمیع احکام الهیّهٔ شرعیّه متابعت ننماید و به قدر سر سوزنی از صراط مستقیم شریعت حقّه انحراف نماید او را منافق می دان مگر آنچه به عذر یا خطا یا نسیان از او سر زند. و اینکه از بعضی شنیده شده است که مي گويند سالک پس از وصول به مقامات عاليه و وصول به فيوضات ربّانيّه تكليف از او ساقط مي گردد سنخني است كـذب و افترائی است بس عظیم، زیرا رسول اکرم ﷺ با اینکه اشرف موجو دات و اکمل خلائق بو دنید معهذا تیا آخرین درجات حيات تابع و ملازم احكام الهيّه بودهاند. بنابراين سقوط تكليف به اين معنى دروغ و بهتان است. بليي از براي آن مي توان معنای دیگری نمود که قائلین، آن را قصد نمی نمایند و آن اینست كه اتيان اعمال عباديّه باعث براي استكمال نفوس بشريّه است، و مراتب استعداد انسان به واسطهٔ التزام بر سُنُن عبادیّه از مراحل قـوّه به فعلیّت می رسد. بنابراین برای افرادی که هنوز به مرحله فعلیّت

#### عبادت كاملان، مقتضاى حصول كمال آنان است

تامّه من جمیع الجهات نرسیده اند عبادات آنان برای استکمال است ولی برای افرادی که به مرحلهٔ فعلیّت تامّه رسیدهاند دیگر عبادت به جهت حصول استکمال و تحصیل مقام قُرب معنی ندارد بلکه اتیان عبادات برای چنین شخصی به عنوان دیگری که همان مقتضای حصول کمال است خواهد بود. لهذا عائشه از حضرت رسول اکرم پرسیدکه: «پس از آنکه خداوند در شأن شما فرمود:

## لِيَعْفِرَ لَكَ اللَّهُ مَا تَقَدَّمَ مِنْ ذَنْبِكَ وَ مَا تَأَخَّرَ ۖ

پس این اندازه رنج در تحمّل عبادات برای چیست؟ فرمودند: آیا مگر نمی خواهی من عبد شاکر خدای خود بوده باشم»؟ از اینجا به خوبی معلوم می شود که اتیان اعمال عبادیّه برای بعضی از نفوس بشریّه استکمالاً للنّفس نبوده بلکه محضاً برای اظهار امتنان و شکراً للّه العظیم بوده است.

حالاتی که برای سالک در اثر مراقبت و مجاهده دست می دهد و گاه و بیگاه انواری و آثاری بر او مشهود می گردد همه مقد مه تحصیل ملکه است زیرا مجرد ترتب آثار و تغیر حال فی الجمله کافی نیست بلکه باید سالک سعی کند که با مجاهده بقایای عالم سافل را که در ذاتش کامن مخفی است به کلی

۱ – آیـهٔ ۲، از ســورهٔ ٤٨ فتـح: [ تـــا خداونــد گناهــان و کذشــته و آینـــدهٔ تـــورا بیامرزد ] .

### رسالهٔ لُبُّ الَّلباب در سيرو سلوكا ُولي الآلباب

رفع کند، و تا با پاکان عالم سنخیّت پیدا نکند وصول به مراتب ایشان برای او غیر میسور است بلکه در اثر اندک لغزشی در سلوک و جهاد، او را دوباره به عالم سافل تنزّل خواهند داد، و کریمهٔ شریفهٔ:

وَ ما مُحَمَّـدُ اِلاَّ رَسُـولُ قَـدْ خَلَـتْ مِـنْ قَبْلِـهِ الرُّسُـلُ أَفَإِنْ ماتَ أَ وْ قُتِلَ الْقَلَبْتُمْ عَلى أَعْقابِكُمْ \

بر این دقیقه دلالت دارد. پسس سالک باید ظاهر و باطن خویش را بالمرة پاکیزه نماید و زوایا و بیغولههای دل خویش را کاملاً پاک کند تا توفیق صحبت با ارواح طیبه و همنشینی با یاکان ملاً اعلی نصیب و گردد.

و َ ذَرُوا ظاهِرَ الإثْمِ و َ باطِنَهُ أَ بنابراين بايد كاملاً عوالم مقدّمهٔ بر عالم خلوص را طيّ كند، و اجمال آن را خداوند تبارك و تعالى در اين آيه مباركه فرموده است:

الَّذينَ آمَنُوا وَ هاجَرُوا وَ جاهَدُوا في سَبيل اللَهِ وَالْوَلَئِكَ هُمُ بَامُوالِهِمْ وَ أَنْفُسِهِمْ أَعْظَمُ دَرَجَةً عِنْدَ اللّهِ وَالْوَلَئِكَ هُمُ الْفُونِرُونَ - يُبَشِّرُهُمْ رَبُّهُمْ برَحْمَةٍ مِنْهُ وَرضُوان وَ جَنّات لَهُمْ فيها نَعِيمٌ مُقيم خَالِدينَ فِيها اَبَداً إِنَّ اللَّهَ عِنْدَهُ لَهُمْ فيها نَعِيمٌ مُقيم خَالِدينَ فِيها اَبَداً إِنَّ اللَّهَ عِنْدَهُ

۱- آیهٔ ۱۶۵، از سورهٔ ۳: آل عمران: [ محمّد گی جزیک پیامبر نیست که پیش از او نیز پیامبرانی بوده اند، پس آیا اگر بمیرد یا کشته شود شما به گذشتهٔ خود واژگون می شوید؟]

۲- آیهٔ ۱۲۰، از سورهٔ ٦: انعام: [واگذارید و رها سازید چه ظاهر گناه و چه
 باطن آنرا].

بيان اجمالي عوالم دوازده گانهٔ مقدم بر عالم خلوص

## أُجْرٌ عَظيمٌ ا

بنابراین عوالم مقدم بر عالم خلوص چهار است. اول: اسلام، دوم: ایمان، سوم: هجرت، چهارم: جهاد فی سبیل الله. و چون جهاد این مسافر جهاد اکبر است لقوله گالاً: رَجَعْنا مِنَ الْجهادِ الأَصْعُرِ اللَّي الْجهادِ الأَكْبَرِ ، پس شرط در این سفر است که اسلام و ایمان مجاهد، اسلام و ایمان اکبر باشد. و بعد از آن طالب را سزد که دامن همت بر کمر زده با رسول باطن به معاونت رسول ظاهر یا خلیفهٔ آن مهاجرت کرده و سپس قدم در میدان مجاهده نهد تا به فوز قتل فی سبیل الله فائز گردد.

ولی باید سالک بر این نکته واقف باشد که از ابتدای سلوک تا این مرحلهٔ از جهاد موانع انسی و شیطانی زیاد بود ولی چون به فوز این قتل نائل گردد و از عوالم اسلام و ایمان اکبر عبور نموده و در مجاهده نیز فائق و کشته شود ابتدای عوالم اسلام اعظم و ایمان اعظم و اعظم و عظمی و جهاد اعظم است، و موانع آن کفر اعظم و نفاق اعظم است. و در این وادی دیگر جنود شیطان را قدرت بر

۱-آیهٔ ۲۰ تا ۲۲ ، از سورهٔ ۹ : توبه : [آنانکه ایمان آورده اند و هجرت کردهاند و در راه خدا با اموال و جانهای خود مجاهده کردهاند نزد خداوند مقام بزرگتری دارند؛ و اینان البتّه رستگارانند. پروردگارشان به رحمت و خشنودیی از سوی خود و به بهشتهائی که نعمتی پایدار برای آنان در آنست و در آن جاودان خواهند بود. بشارتشان می دهد، بدرستی که پاراش بزرگ نزد خداست ].

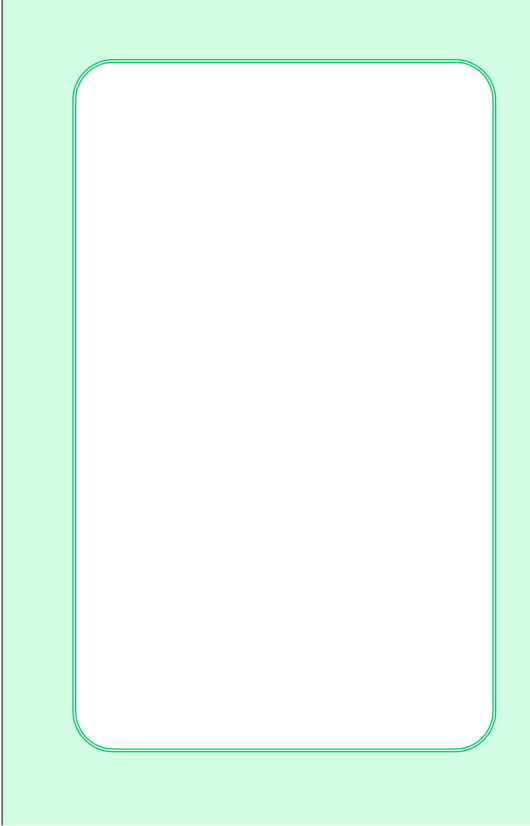
۲- [ ما از جهاد کوچکتر باز گشته بسوی جهاد بزرگتر در حرکتیم ].

## رسالهٔ لُبُّ اللباب در سيرو سلوكا ُولي الألباب

غلبه و دسترسی بدانجا نیست بلکه خود شیطان که رئیس ابالسه است راه را بر سالک خواهد گرفت. بنابراین هرگز سالک نباید چنین تصور کند که چون از این عوالم گذشت از مخاطره رسته و گوهر مقصود را جسته است بلکه باید ملتفت باشد که پس از عوالم سابقه اگر این عوالم اعظم را طی نکند گرفتار ابلیس شده و شیطان او را از وصول به سر منزل مقصود منع خواهد نمود، ولی باید سالک همتی عالی داشته و نگذارد که ابلیس او را به کفر اعظم یا به نفاق اعظم گرفتار کند بلکه پس از اسلام اعظم و ایمان اعظم هجرت عظمی نموده و با مجاهدهٔ اعظم از قیامت عُظمای انفسیّه عبور و در وادی مخلصین وارد گردد. رَزَقَنا اللّهُ ان شاء الله تعالی.

٣)

شرح تفصيلى عوالم مقدة برعالم خُلوص



بنابر آنچه گفته شد چون قبل از عالم خلوص باید مسافر الی الله تعالی دوازده عالم را طی کند؛ اسلام اصغر و اکبر و اعظم، و ایمان أصغر و أکبر و أعظم، و هجرت صغری و کبری و عظمی، و جهاد اصغر و اکبر و اعظم، لذا باید خصوصیّات این عوالم و آثار و علائم وموانع وصوارف آنها را نیز بداند. ما در اینجا به نحو اجمال بیان کردیم و چون تفصیل آنها در کتاب مستطاب منتسب به مرحوم فخر الفقهاء و الأولیاء سیّد مهدی بحر العلوم حرضوان الله علیه – ذکر شده است طالبین شرح تفصیلی باید بدانجا مراجعه نمایند. لیکن برای روشن شدن مطلب در اینجافی الجمله بیانی خواهد شد.

### اسلام اكبر

اسلام اكبر عبارت است از تسليم و انقياد محض يعنى تـرك اعتراض من جميع الوجوه بـر خداونـد عـز و جـل، و اعـتراف و اذعان بـر آنـكه آنـچه هست و تـحقّق يـافته صلاح بـوده و آنـچه

### رسالهٔ لُبُّ الُّلباب در سيرو سلوكا ُولى الآلباب

واقع نشده صلاح نبوده است، و به طور کلّی رفع یَد از چون و چرا و عدم گلایه از حضرت ربّ العزّة. و به همین مرتبه ناظر است کلام مولی الموحّدین أمیر المؤمنین الگی در حدیث مرفوعهٔ برقی که: إنَّ الإسْلام هُو َ التَّسْلیم، و التَّسْلیم هُو الْیُقینُ او علاوه بر ترک اعتراض باید در قلب او هیچ نوع گرفتگی وغباری نسبت به احکام تشریعیه و تکوینیهٔ الهیّه نباشد، کماورد فی قوله تعالی:

فَلاَ وَ رَبِّكَ لاَيُوْمِنُونَ حَتَّى يُحَكِّمُوكَ فيما شَجَرَ بَيْنَـهُمْ ثُمَّ لا يَجدُوا فِي أَنْفُسِهِمْ حَرَجاً مِمَّا قَضَيْتَ وَ يُسَـلِّمُوا تَسْليماً لاَ.

«سوگند به پروردگار تو ای پیغمبرکه اینان ایمان نمی آورند مگر آن هنگامی که در منازعات و مشاجرات واقعهٔ بین خود تو را حکم قرار دهند، و سپس آن کسی که حُکْم بر علیه او نمودی و خود را متضرر دید به هیچ وجه در دل خود از این حکم ضیق و تنگی نیابد بلکه شاد و خرم باشد و از جان و دل به حقیقت مرتبهٔ انقیاد، تسلیم و خوشنود باشد».

این مرحله همان مرحلهٔ ایمان اکبر است که اسلام اکبر به روح سرایت نموده و دل و جان را حقّاً متصرّف شده است.

۱- [ بدرستيكه اسلام همانا تسليم است و تسليم، يقين ].

٢- آيهٔ ٦٥، از سورهٔ ٤: نساء .

#### مقام احسان و آثار آن

### ايمان اكبر

وقتی که دل سالک به نور اسلام اکبر منور گردید گاه و بیگاه بر او حالی دست میدهد که علاوه بر ادراک شعوری مشاهده می کند که هر چه هست مستند به باری تعالی است و به عبارت دیگر خدای را در همهٔ احوال حاضر و ناظر می یابد؛ و این همان مرحلهٔ شهود و اسلام اكبر است. وچون هنوز به سرحلا كمال نرسيده است كه به تمام اركان بدن سرايت كند و اعضاء و جوارح را متصرّف گردد لهذا موانع مادّیّه و مشاغل و شواغل طبیعیّه او را از این حال صرف نموده و در حال اشتغال به شغلی آن شهود را از دست می دهد و غفلت او را می گیرد. لذا باید سالک با عزم راسخ ایستادگی نموده و آن حال را به مقام ملکه بالا برد و به كمال برساند تا شواغل خارجيّـه نتواننـد مسير شهودي سالك را تغییر دهند و بر حال او غلبه کنند. لذا باید این اسلام را از مقام دل به مقام روح سرایت دهد تا أن اجمال به تفصیل پیوندد، و به امر روح آن حالت تمام قوای ظاهری و باطنی را فرا گیرد و از**حال** به ملکه برسد. و این مقام همانست که عرفاء از آن تعبیر به احسان مىنمايند چە خداوند كريم در قرآن مجيد مىفرمايد: وَ اللهٰينَ جَاهَدُوا فِينَا لَنَهْدِيَنَّهُمْ سُبُلُنا، وليي به اين اكتفا ننموده پس از آن مي فرمايد: وَ إِنَّ اللَّهَ لَمَعَ الْمُحْسِنينَ \.

۱ - آیهٔ ٦٩، از سورهٔ ۲۹: عنکبوت: [ و آنانک در راه ما مجاهده کردند البته به راههای خودمان هدایتشان می کنیم ... و مسلماً خدامند با نیکوکاران است ].

### رسالهٔ لُبُّ اللباب در سيرو سلوكا ولى الآلباب

بنابراین مجاهد فی سبیل الله تا به مرتبهٔ احسان نرسد نتواند بر سَبُل هدایت الهیّه دست یابد.

از حضرت رسول اکرم ﷺ سؤال کردند که معنی احسان چیست؟ فرمود: اَنْ تَعْبُدَ اللّهَ کَأَنَّكَ تَرَاهُ، وَ اِنْ لَمْ تَكُنْ تَرَاهُ فَإِنَّهُ يَرَاكَ. \ تَرَاهُ فَإِنَّهُ يَرَاكَ. \

یعنی: باید انسان چنان خدای را عبادت کند که او را ببیند و اگر بدین کیفیّت قادر بر عبادت او نباشد در مرحله متأخّر چنان خدای را عبادت کند که گوئی خدای او را می بیند.

تا هنگامی که اسلام اکبر سالک به ایمان اکبر نرسیده فقط گاه و بیگاه بر او حال احسان دست داده و عبادات را با شوق و رغبت و میلی وافر انجام می دهد امّا وقتی که به ایمان اکبر رسید از حال احسان به ملکهٔ محسنین می رسد. در این موقع جزئیّات و کلیّات افعال سالک ازسر چشمهٔ شوق و میل و رغبت آب خورده همه را به طیب خاطر اتیان می کند، زیرا در این موقع ایمان به روح سرایت کرده و چون روح سلطان و فرمانفرمای جمیع اعضاء و جوارح است همه را به کار خود وا می دارد و کار بر همه سهل و آسان می گردد، همهٔ آنها مُنقاد و مطیع روح بوده و دقیقهای از آسان می گردد، همهٔ آنها مُنقاد و مطیع روح بوده و تعالی در حق آنات از اطاعت او سر باز نمی زنند. خداوند تبارک و تعالی در حق آنات از اطاعت او سر باز نمی زنند. خداوند تبارک و تعالی در حق

۱- آنچنان خدا را بیرستی که گویا او را می بینی، و اگر این توان در تو نیست که او را ببینی؛ اینطور پرستش کن که او ترا می بیند ]

#### عالم ايمان اكبر و خصوصيًات أن

این طائفه می فرماید:

قَدْ أَفْلَحَ الْمُؤْمِنُونَ - الَّذينَ هُمْ فَ صَلَوتِ هِمْ فَ صَلَوتِ هِمْ خَاشِعُونَ - وَ الَّذينَ هُمْ عَن اللَّعْو مُعْرضُونَ ال

چون اشتغال به لهویّات متفرّع بر میل و رغبت به آنهاست و سالک مؤمنِ به ایمان اکبر که به مرتبهٔ احسان رسیده و در او ملک شده ابداً میل و رغبتی به آنها ندارد، و از طرف دیگر چون می داند که دو محبّت و شوق در یک دل جای نمی گیرد لقوله تعالی: ما جعکل اللهٔ لِرَجُل مِنْ قَلْبَیْنِ فی جَوْفِهِ آگر در دلِ سالکی میل و رغبت به امور لهویّه باشد اِتاً "کشف می کنیم که میل و رغبت الهی در او نبوده و چنین قلبی منافق خواهد بود، چه در مورد امور راجع به خدای تعالی اظهار میل می کند و در امور لغویّه و لهویّه نیز رغبت و میل دارد. و این نفاق، نفاق اکبر است که در مقابل ایمان اکبر قرار دارد، و تسلیم و اطاعتِ قلبی آن متولّد از رغبت و اشتیاق مراح دارد، و تسلیم و اطاعتِ قلبی آن متولّد از رغبت و اشتیاق مراحظه کاریهائی است که در انسان پدید می گردد. واشاره به ملاحظه کاریهائی است که در انسان پدید می گردد. واشاره به

ا یا به ۱ تا ۳، از سورهٔ ۲۳ مؤمنون : [براستی که مؤمنان رستگار شدند، آنانکه در نمازشان خشوع دارند، و آنانکه از لغو و بیهوده رو گردانند ].

۲-آیهٔ ٤ ، از سورهٔ ۳۳: احزاب : [ خداوند برای یک مرد دو دل در درونش ننهاده است]

۳ـ در اصطلاح، «برهان اِنّـــی »، پـــی بردن بــه علّــت و مؤثّــر از راه معلــول و اثــر را گویند.

### رسالة لُبُّ اللَّباب در سيرو سلوكا ولي الآلباب

همين نفاق است قوله عز من قائل:

## وَ إِذَا قَامُوا إِلَى الصَّلَوةِ قَامُوا كُسالَى ا

سالک هنگامی به ایمان اکبر میرسد که هیچدرجه از درجات این نفاق دراو نباشد و به هیچ وجه افعال او ناشی از مُدرکات عقلیّه وصلاح اندیشی ومحافظه کاری و مسبَّب از خوف نباشد بلکه صرفاً بر اساس اشتیاق ومحبّت وبه داعیهٔ عشق ومیل و رغبت انجام گیرد.

## هجرت كبرى

چون سالک به مرتبهٔ ایمان اکبر رسید باید مهیّای هجرت کُبری گردد، و آن هجرت به تن است از مخالطهٔ اهل عصیان و مجالست اهل بَغْی و طغیان و اَبناء روزگار خوّان، و هجرت به دل است از مودّت و میل به ایشان، و هجرت به تن و دل است معاً از عادات و رسوم متعارفه و اعتباریّات و مقرراتی که سالک را از راه خدا بازمی دارد و مانع و عائق سفر او می گردد، چه عادات و رسوم از مهمّات بلاد کفر است.

در اجتماع مادّی، انسان مقیّد به رسوم و عادات وهمی و خیالی است که اهل دنیا به آن عادت دارند و سود و زیان و محاورات و معاشرتها و رد و بدکهای خود را بر آن اساس استوار می کنند. مثلاً عادت بر آن جاری شده که در مجلس مذاکره و مباحثهٔ عِلمی اگر کسی زبان در دهان نهاد و مُهر خاموشی بر

١-آية ١٤٢، از سورة ٤: نساء : [و چون به نماز ايستند به حال كسالت ايستند ].

#### عالم هجرت كبرى

دهان زده سخنی نگوید او را به نادانی منسوب می کنند. یا مشلاً عادت بر این جاری شده که در نشستن در صدر مجلس، تهافت به عمل می آورند و قعود و جلوس در صدر را علامت بزرگی، و تقد م در ورود و خروج از مجلس را نشانهٔ عظمت می گیرند، و چرب زبانی و تملق را دلیل بر مردمداری و حسن خُلق تلقی می کنند، و خلاف اینها را نشانهٔ حقارت و کم ارزشی و نبود موقعیت و شخصیت و سوء خلق.

و رَهْبَت دراَن به رهبت ازمردم تفسیر شده است در مخالفت عادات و نوامیس و همیّهٔ اَنها. و محصَّل کلام اَنکه باید سالک از

۱- [ پایه های کفر چهار است: رغبت(میل و گرایش) رهبت( ترس و بیم) سخط(نارضایتی و بیزاری ) و غضب (خشم) ] .

### رسالهٔ لُبُّ الُّلباب در سيرو سلوكا ُولى الآلباب

جمیع آداب و عادات و رسوم اعتباریّهٔ اجتماعیّه که سد راه خدا هستند دست بردارد. و این را عرفاء تعبیر به جنون مینمایند زیرا مجنون به رسوم و عادات مردم آشنائی ندارد و به آنها وقع نمی گذارد و مدح و ذم آنها را به دیدهٔ بی اعتنائی می نگرد و از حرکت و قیام آنها بر علیه او خوف و وحشتی به خود راه نمی دهد و تغییر روش در خود نمی دهد.

ای دل آن به که خراب از می گلگون باشی

بی زر و گنج به صد حشمت قارون باشی

در مقامی که صدارت به فقیران بخشند

چشم دارم که به جاه از همه افزون باشی

تاج شاهی طلبی گوهر ذاتسی بنما

ارخود از گوهر جمشید و فریدون باشی

کاروان رفت و تــو در خــواب و بیابــان در

کی روی ره زکه پرسی چکنی چون باشی نقطهٔ عشق نمودم به توهان سهو مکن

وزنه چون بنگری از دائـــره بــیرون باشـــی

ساغری نوش کن و جرعه برافـــلاک نشــان

تا به چند از غم ایّام جگر خون باشي؟

جهاد اکبر

چون سالک به توفیق حضرت ربّانی موفّق به هجرت گردید و از عادات و رسوم پای درکشید قدم در میدان جهاد اکبر مینهد و آن عبارتست از محاربه با جنود شیطان، زیرا در ایس موقع سالک در عالم طبیعت گرفتار و اسیرو هم و غضب و شهوت و مغلوب اَهویهٔ متضادّه، لجه آمال و امانی او را محیط، و هموم و غموم بر او مستولی، و به منافیات طبیع و منافرات خاطر متألّم، و مخاویف مستولی، و به منافیات طبیع و منافرات خاطر متألّم، و مخاویف عدیده را منتظر، هر زاویه از کانون سینهاش اَتشی؛ انواع فقر و احتیاج، و اصناف اَلام و انتقام در درونش، گاهی در کشاکش اهل و عیال، و زمانی در خوف تلف مال و منال، گاه جاه میخواهد و نمیرسد، و گاه منصب می جوید و نمییابد؛ خار حسد و غضب و کبر و اَمّل او را دامنگیر، و در چنگ حیّات و عقارب و سباع عالم طبیعت و مادیّت زبون و حقیر، خانهٔ دلش از ظلمات و هم تیره و تار، و فزون از حد و شمار، از هر طرف روی گرداند سیلی روزگار خورد، و به هر جا پا نهد خاری به پایش خَلَد.

این آلام و اسقام در سینهٔ سالک انباشته است، و پس از تأمّل و تدبّر به کثرت آنها پی می برد. سالک باید با توفیق الهی بر جنود و هُم و غضب و شهوت فاتح آمده و در این مجاهدهٔ کبری پیروز گردد و در این جهاد فتح و ظفر نصیبش گردد و از چنگ عوائق و علائق مستخلص شده عالم طبیعت را بدرود کند.

### اسلام اعظم

در این حال وارد عالم اسلام اعظم می گردد. دراینجا خود را جوهری میبیندیکتا و گوهری بیهمتا، برعالمطبیعت محیطوازموت

## رسالة لُبُّ اللَّباب در سيرو سلوكا ُولى الآلباب

وفنا مصون واز کشاکش متضادّات فارغ، در خود صفا وبهاء وضیائی مشاهده می نماید که فوق ادراک عالم طبیعت است چون در این حال، سالک از عالم طبیعت مرده و حیات تازهای یافته است و با اینکه به ظاهر در عالم مُلک و ناسوت است ولی موجودات ناسوتی را با صورتهای ملکوتی خواهد دید وهر چه از مادّه بر او روی نماید او را به صورت ملکوتی مشاهده می کند، و به حال او ضرری نمید نمی رساند چون به قیامت انفسیّهٔ وُسطی رسیده پرده بر کنار رفته و بسی از امور خفیّه بر او ظاهر گردیده و بسیاری از احوال عجیبه او را حاصل شده است. این مرتبه همان مقام اسلام اعظم است که در آیات قرآنیّه به طور روشن از آن ذکر شده است.

اَو مَنْ كَانَ مَيْتاً فَأَحْيَيْنَاهُ وَ جَعَلْنَا لَـهُ ثُـوراً يَمْشـى بِعِلْمَاتِ لَيْسَ بِحارج بِهِ فِى النَّاسِ كَمَـنْ مَثلُـهُ فِى الظُّلُماتِ لَيْسَ بِحارج مِنْها كَذَلِكَ زُيِّنَ لِلْكَافِرِينَ ما كَاثُوا يَعْمَلُونَ \

و هكذا قوله تعالى:

مَنْ عَمِلَ صَالِحاً مِنْ ذَكَر اَوْ أُنْثَى وَ هُوَ مُؤْمِنُ فَكَر أَوْ أُنْثَى وَ هُوَ مُؤْمِنُ فَكَنْ مَا فَكَنْخُينَنَهُ مُ أَجْرَهُمْ باحْسَن ما

۱-آیهٔ ۱۲۲، از سورهٔ ٦: انعام: [آیا آنکس که بی جان بود و مازنده اش کردیم و برای او نوری قرار دادیم که بدان وسیله در میان مردم راه می رود چون کسی است که در تاریکیها بسر می برد و از آن بیرون نمی شود؟ اینچنین اعمال کافران برای آنان جلوه داده شده است.]

### عالم اسلام اعظم و آفات آن

## كائوا يَعْمَلُونَ ١

مخفی نماند که در این موقع سالک به واسطهٔ آنچه از خود مشاهده می کند ممکن است او را اعجاب و آنانیّت درگیرد و بزرگترین دشمن جانی و قتّال او که نفس خود اوست با او روبرو گردد چنانکه در حدیث وارد است که:

## اَعْدَى عَدُولِكَ نَفْسُكَ الَّتِي بَيْنَ جَنْبَيْكَ. `

و اگر در این حال عنایت ربّانیّه او را انقاذ نکند به کفر اعظم مبتلا می شود. و به همین کفر اشاره فرمودهاند که: اَلتَّفْسُ هِی الصَّنَمُ الأَكْبَرُ این بتپرستی بود که حضرت ابراهیم الطَّیُلُا از آن به خدا التجاء نموده و دوری آن را از خدا طلبید: و اَجْنُبْنی و بنی آن تَعْبُد الأَصْنام عَه پرظاهر است که در حق حضرت خلیل الرحمن پرستش اصنام مصنوعه غیر متصور است. و همین شرک الرحمن پرستش اصنام مصنوعه غیر متصور است. و همین شرک است که حضرت رسول اکرم این از آن به خدا پناه برد و عرض کرد:

اللّهُم اِنِی اَعُوذُ بِک مِن الشِّرُكِ الْحَفِی الْمُ

۱-آیهٔ ۹۷ ، از سورهٔ ۱۳ : نحل: [هر کس که کار شایسته کند مرد باشد یا زن در حالیکه مؤمن باشد، او را به زندگانی پاک و دلنشینی حیات بخشیم، و چنین کسانی را به جزائی که بهتر از عملشان است پاداش می دهیم ].

۲-[سرسختترین دشمنانت همان نفس توست که میان دو پهلوی توست ].

٣-[ نفس همانا بت بزرگتر است ] .

٤-آيه ٣٥، از سوره ١٤: ابراهيم: [ و من و پسرانم را دور بدار از آنکه بت ها را پرستش کنيم ].

٥- إخداوندا من حتماً از شرك خفى به تو يناه مي آورم ].

### رسالهٔ لُبُّ اللباب در سيرو سلوكا ولى الآلباب

پس باید سالک به یاری و مدد الهی تصدیق به نیستی خود نموده و اذعان به عجز و ذلّت و عبودیّت و مملوکیّت خود نموده آنانیّت را بدرود کند تا کفر اعظم دامن او را درنگیرد و به اسلام اعظم موفّق آید. بعض از بزرگان عرفاء در دوران عمر خود تلفّظ به کلمهٔ «ما» و «مَن» نکردند و همیشه می گفتند: بنده آمد و رفت، و بعض دیگر تفصیل می دادند، آنچه را که از حُسن و جمال، و مستند به ذات حق بود به او نسبت میدادند، و هر چه راجع به آنان بوده و ساحت قدس الهی از آن بَری بود به خود نسبت میدادند، و آنچه ممکن بود استنادش به خود آنها و به خدا، به صیغهٔ جمع مثل ما و نَحن می آوردند و این طریقه را از داستان حضر و موسی علیهما السلام استفاده نمودهاند آنجا که خضر فرمود:

أَمَّا السَّفينَةُ فَكَائَتْ لِمَساكينَ يَعْمَلُونَ فِسِي الْبَحْرِ فَأَرَدْتُ أَ نْ أُعِيبَها \ .

چون عیب به ذات الهی استناد نپذیرد لهذا به صیغهٔ مفرد آورده و به خود نسبت داده است.

وَ اَمَّـا الْغُـــلامُ فَكَــانَ اَبَــواهُ مُؤْمِنَيْــنِ فَحُشِـــينا اَ نْ يُرْهِقَهُمَا طُغْياناً وَ كُفْراً – فَأَرَدْنا اَ نْ يُبْدِلَهُمَا رَبُّهُمَا خَيْراً

۱ – آیـهٔ ۷۹، از سـورهٔ ۱۸: کـهف: [امـا آن کشـتـی از کّ فقـیرانی بـود کــه در دریــا کار می کردند، من خواستم آنرا معیوب سازم... ]

# همهٔ خیرات از سوی خداوند و شرور از جانب نفس است مِنْهُ زَكُوةً وَ أَقْرَبَ رُحْماً \

چون قتل، ممكن الاستناد به حضرت خضروبه خداست لهذا به صيغهٔ جمع آورده شده است.

وَ اَمَّا الْجِدَارُ فَكَانَ لِغُلاَمَيْنِ يَتِيمَيْنِ فِي الْمَدِينَةِ وَ كَانَ آبُوهُمَا صَالِحًا فَأَرَادَ رَبُّكَ كَانَ يَبْلُغا أَشُدَّهُما وَ كَانَ آبُوهُمَا كَانْرَهُما ۚ .

چون توجّه به خیر و ارادهٔ کمال و نفع، مستند به ذات الهی است لهذا نسبت به پروردگار داده شده است. و همچنین از سخنان حضرت ابراهیم الگیگالا این طریقه از تکلّم مشهود است آنجا که گفت:

اَلَّـذِى خَلَقَـنى فَـهُوَ يَـهْدِينِ – وَ الَّـذِى هُـوَ يُطْعِمُنـى وَ يَسْقِينِ – وَ الَّـذِى هُـوَ يُطْعِمُنـى وَ يَسْقِينِ – وَ اذَا مَرضْتُ فَهُو َ يَشْفِين. "

در اینجا مرض را به خود و شفا را به خدا نسبت داده است.

۱ – آیهٔ ۸۰ و ۸۱ ، از سورهٔ ۱۸: کهف: [امّا آن پسر بچه پـدر و مـادرش مؤمـن بودنـد پـس مـا نترسـیدیم کـه آنــدورا بـه سرکشــی و کفــر کشــاند، بنــابراین خواســتیم کــه پـروردگارشـان فرزنـدی برایشـان جـایگزین کنـد کـه از اوپـاکتر و دلسـوزتر باشـد و پیونــد رحم را بهتر رعایت کند ]

۲-آیهٔ ۸۲، از سورهٔ ۱۸: کهف: [ و اما آن دیـوار از آن دو کـودک یتیمـی در شـهر
 بود که گنجـی برایشان زیـر آن نهفتـه بـود و پدرشان مـرد صـالح و شایسـته ای بـود، پـس
 پروردگار تو خواست که آنان به رشد خود برسند و گنجشان را بیرون آورند ].

۳-آیهٔ ۲۷ تا ۸۰، از سورهٔ ۲۳: شمعراه : [ (خدای من ) آن کسی (است) که مرا آفریده پس هدایتم می کند، و آن کسی (است) که مرا خوراک می دهد و سمیرابم می کند، و چون بیمار شوم مرا شفا می بخشد ].

## رسالهٔ لُبُّ اللباب در سيرو سلوكا ولى الآلباب

رسیدن به مقام اسلام اعظم و رَفْض اَنانیّت نفس کـه محـل ّبـروز و ظهور شیطان است باید به توفیق الهی صورت گیرد.

حاج امامقلی نخجوانی کهاستادمعارف مرحوم آقاسیّد حسن آقا قاضی والد مرحوم آقا حاج میرزا علی آقا قاضی و رضوان الله تعالی علیهم و در نزد مرحوم آقا سیّد قریش قزوینی و رضوان الله علیه و در اخلاقیّات و معارف الهیّه مراتب استکمال را طی مینمود گوید: «پس از آنکه به سن پیری و کهولت رسیدم شیطان را دیدم که هر دوی ما در بالای کوهی ایستاده ایم. من دست خود را بر محاسن خود گذارده و به او گفتم:مرا سن پیری و کهولت فرا گرفته اگر ممکنست از من درگذر. شیطان گفت: این طرف را نگاه کن. وقتی نظر کردم در مای را بسیار عمیق دیدم که از شدت خوف و هراس عقل انسان مبهوت می ماند. شیطان گفت: در دل من رحم و مروت و مهر قرار نگرفته اگر چنگال من بر تو بند گردد جای تو در ته این در ه خواهد بود که تماشا می کنی».

## ايمان اعظم

مرحلهٔ عالیتر از اسلام اعظم مرحلهٔ ایمان اعظم است و آن عبارتست از شدّت ظهور و وضوح اسلام اعظم به طوری که از علم و باور تجاوز نموده به مرتبهٔ مشاهده و عیان برسد، و در این هنگام سالک از عالم ملکوت ارتحال نموده و قیامت کبرای انفسیه بر او قائم و به عالم جبروت داخل می شود و از مشاهدات ملکوتیّه به معاینات جبروتیّه فائز می گردد.

#### عوالم ايمان اعظم، هجرت عظمي و جهاد اعظم

## هجرت عظمي

و بعداز این باید سالک از وجود خود مهاجرت نموده وآن را بالمرة رفض کند وآن مسافرت به عالم وجود مطلق است. و به ایس مرحله ناظر است گفتار بعضی از بزرگان که : دَعْ تَفْسَكَ وَ تَعَالَ. و نیز اشاره به این مرحله است قوله تعالی: فَادْخُلی فی عِبَادی - و نیز اشاره به این مرحله است قوله تعالی: فَادْخُلی فی عِبَادی - و ادْخُلی جَنَّتی» بعد از «فادْخُلی فی عبادی» آمده است، و خطاب یا آیَتُها النَّفْسُ الْمُطْمَئِنَّةُ خطاب به نفسی است که از جهاد اکبر فارغ و به عالم فتح و ظفر که مقر نفسی است که از جهاد اکبر فارغ و به عالم فتح و ظفر که مقر اطمینان است داخل شده است. و چون هنوز از مجاهدهٔ عُظمی فارغ نشده است و آثار وجودی او باقی است و غایت اضمحلال آن موقوف بر تحقق جهاد اعظم است لهذا هنوز از تحت تسلّط و قهر خارج نشده و در مضمار «مَلیك» و «مُقْتَدر» که دو اسم خداوند عظیم است جای دارد: فی مَقْعَدِ صِدْق عِنْدَ مَلیكِ مُقْتَدر "

وپسازاین مرحله بایدسالک باآتٔ ارضعیف و جو دخو ددر مجادله برآمده و بقایای آن را که خود را مخفی داشته اند بالمر تنابود و ریشه کن سازد تا بتواند در بساط توحید مطلق قدم گذارد. و ایس عالم، عالم فتح و ظفر است. و بدین وسیله عوالم دوازده گانه طی شده و چنین کسی که از هجرت عظمی و جهاد اعظم گذشته و

١-[ خودت را رها كن و بالا بيا ] .

۲-آیهٔ ۲۹و ۳۰، ازسورهٔ ۸۹:فجر: [ پس درزمرهٔبندگانمداخلشوودربهشتمنوارد شو].

٣- آية ٥٥ ، از سورهٔ ٥٤ : قمر : [ در جايگاهي راستين نزد يادشاهي مقتدر ] .

# رسالة لُبُّ اللَّباب در سيرو سلوكا ولي الآلباب

فاتح و مظفّر شده است وارد عالم خلوص خواهد شدو درمضمار إنّا للّه و انّا الله و انته راجعون وارد شده قیامت عظمای انفسیّه بر او قائم، از اجسام و ارواح و جمیع تعیّنات گذشته و از همه فانی شده و قدم در عالم لاهوت نهاده و از تحت کُل تُفسرذ اَتِقَة الْمَوْت بیرون می رود چنین شخصی به موت ارادی، میّت خواهد بود، لهذا حضرت رسول الله عید فرمودند:

مَـنْ أَرَادَ اَ نْ يَنْظُـرَ اِلَـى مَيِّـتٍ يَمْشِـى فَلْيَنْظُـرْ اِلَــى عَلِىِّ بْن اَبِي طالِب. <sup>٣</sup>

توضیح و تبیین : کمالاتی که تاکنون ذکرشد و کم و بیش آثار و علائم آن بیان شد فیوضاتی است از جانب حضرت رب العزة که اختصاص به امّت حضرت خاتم الأنبیاء و المرسلین محمّد بن عبد الله شخ دارد. سالکین اُمّم سالفه و شرایع ماضیه کمالاتشان محدود بوده، پسس از حصول فناء و نیستی خود فقط می توانستند مشاهدهٔ اَسماء و صفات پروردگار را بنمایند و بالاتر از این مرحله را گمان نمی بردند. و سر آن این بود که نهایت معرفت آنان منتهی به کلمهٔ لا اِلله الله الله من شد که حاصل آن

۱-آیهٔ ۱۵٦ ، از سورهٔ ۲: بقره: [ما همه ملک طلق خدائیم؛ و ما بـه سـوی او بـاز گشت کنندگانیم].

٢-آيهٔ ١٨٥ ، از سورهٔ ٣: آل عمران : [ هر نفسي چشندهٔ مرگ است ] .

۳-[ هر که می خواهد به مرده ای بنگرد که راه می رود، بـه علی ّبـن ابی طالب نگاه کند ] .

٤-[ معبودي جز الله نيست ].

## مزيّت سالكين امّت اسلام بر سالكين ساير امّتها

شهود ذات مستجمع جميع صفات كماليّه و جماليّه است ولى سالكين امّت رسول اكرم الله از اين مرحله بس بالاتر رفته به مراحل بعديّه اطّلاع پيدا نمودهاند و به مراحلى كه قابل شرح و بيان نيست راه يافتهاند، و علّت آن اينست كه جميع دستورات اسلاميّه راجع است به كلمه «اَللّهُ أَكْبَرُ مِنْ أَنْ يُوصَفَ».

و بنابراین اساس قهراً مراحلی را که سالک مسلمان طی میکند به جائی منتهی می شود که قابل شرح و بیان و توصیف نیست، و این به مناسبت ارتباط سلوک با کلمهٔ مبارکهٔ «اَللّه اُکْبَرُ مِنْ اَنْ یُوصَفی) است. لهذا خود أنبیای سَلَف نیز مافوق مقام شهود اسماء و صفات الهی چیزی را گمان نمی بردند تا با طائر همّت قصد پرواز به آن آشیان را بنمایند. از این روی در دنیا که به انواع ابتلائات دچار می شدند متوسل و متمسّک به ولایت معنوی و روحی رسول الله و أمیرالمؤمنین و صدیقه کیبری و اولاد طهرینشان می شدند آنگاه نجات می افتند، و این همان مقام ولایت کبرای معنویهٔ ایشان بود که دفع هموم و غموم از آن انبیاء می کرد.

اجمال این مقام گرچه برای آنان مدرک بود و بر همین اساس متوسل به مقامات عالیهٔ طاهرین می شدند لیکن کیفیّت و خصوصیّت آن برایشان معلوم نبود و تا آخر عمر بر آنها مجهول می ماند. فقط از آیات کریمهٔ قرآن استفاده می شود که برای

## رسالهٔ لُبُّ الَّلباب در سيرو سلوكا ُولي الآلباب

حضرت ابراهیم الکی کی دو بار به طور حال نه دوام روی داد که بتواند حقائق عالیه و فیوضات کامله را شهود نماید ولی استمراری نداشت و مقام آن در سرای دیگر برای آنحضرت محقیق خواهد بود.

قبل از اینکه برای استدلال این مطلب به آیات قرآن متوسّل شویم متذکّر می شویم که مقام اخلاص دارای مراتب تشکیکی است، چه به نص قرآن مجید عدهای از پیمبران دارای مقام اخلاص بودهاند ولی با این همه مقامی عالیتر و ارجمندتر از اخلاص هست که آنان بدان واصل نگشته دعا می کردهاند که در آخرت به آن برسند. مثلا حضرت یوسف – علی نبیّنا و آله و علیه السلام – با آنکه به نص قرآن از مخلصین بوده است لقوله تعالی: اِنَّهُ مِنْ عِبادِئا المُحْلَصِین از خداوند خود طلب مقام لحوق به صالحین را نموده عرض می کند:

اَنْتَ وَلَيِّى فِى الدُّنْيَاو اَلْآخِرةِ تَو َفَّى مُسْلِماً واَلْحِقْنَى بالصَّالِحينَ لَا بنابراين آن حضرت در دنيا به مقام صُلوح نرسيده بود لهذا دعا مى كند كه پس از مرگ اين لحوق حاصل شود. و امّا آيا دعايش مستجاب شد يا نه وآيا درآخرت به مقام صُلوح خواهد رسديا نه از آيات قرآن چيزى استفاده نمى شود. و حضرت ابراهيم السَّلِيُّلِيُّ با آنكه

أ-آية ٢٤ ، از سورة ١٢: يوسف: [او از بندگان پاک شده و خالص شدهٔ ما بود ] .

۲-آیهٔ ۱۰۱ ، از سورهٔ ۱۲: یوسف: [ تو ولی و صاحب اختیار من در دنیا و آخرت هستی، مرا مسلمان بمیران و به صالحان ملحق ساز ].

#### مقام « صلوح » بالاتر از مقام « اخلاص »

مقامی شامخ را در خلوص دارا بوده عرض می کند: رَبِّ هَبْ لی حُکْماً وَ ٱلْحِقْنی بالصَّالِحین ا

بنابراین مقام «صُلوح» عالیتر از مقام «خلوص» است که حضرت خلیل الحاق خود را به واجدین آن از خدای خود تمنّا نمود. خداوند این دعای حضرت ابراهیم را در دنیا اجابت ننمود بلکه تحقّق آن را در آخرت وعده فرمود:

# وَ لَقَدِ اصْطَفَيْناهُ فِي الدُّنْيَا وَ اِنَّهُ فِي الآخِرَةِ لَمِنَ الصَّالِحينَ ۗ

باید دانست که این مرتبه از صلاح که انبیای سلف آرزوی آن را داشتند غیر از صلاحی است که به نص آیهٔ کریمه به آن حضرت و اولاد آن حضرت داده شده است لقوله تعالى:

# وَ وَهَبْنا لَهُ اِسْحاقَ وَ يَعْقُوبَ نافِلةً وَ كُلاًّ جَعَلْنا صالِحينَ ٣

چه اینصلاح را همهٔ آنها دارا بودند واز جمله خود حضرت ابراهیم دارا بود و در عین حال تقاضای صلاح دارد. پس این صلاح بسیار عالی تر و بالاتر است.

و امّا دلیل بر آنکه حضرت رسول اللـه ﷺ و عدّهای در زمان

۱-آیهٔ ۸۳ ، از سـورهٔ ۲۱: شـعراء: [پروردگـارا بـه مـن حکمـی ببخـش، و مـرا بـه صالحان ملحق ساز ] .

٢-آيه ۱۳۰، از سورهٔ ۲: بقره: [و همانا حقاً او را در دنيا برگزيديم، و او را در آخرت تحقيقاً از صالحان است].

۳-آیهٔ ۷۲، از سورهٔ ۲۱: انبیاء: [و ما اسحق و یعقوب را به او بخشیدیم از روی تفضّل و زیادی رحمت، و همه را صالح و شایسته قرار دادیم].

## رسالهٔ لُبُّ اللباب در سيرو سلوكا ُولى الآلباب

آن حضرت به درجهٔ همین صُلوح رسیدهاند آیهٔ کریمهٔ قرآناز قول حضرت رسول ناطق است که:

إِنَّ وَلَيِّيَ اللَّهُ الَّذِي نَزَّلَ الْكِتَابَ وَ هُو َ يَتَولَّى الصَّالِحِينَ ١٠.

اولاً آن حضرت در این آیه اثبات ولایت مطلقهٔ حضرت احدیّت را برای خود نمودظه سپس می فرماید که ولی من آن کسی است که تولّی امور صالحین را می نماید، پس معلوم می شود که در آن زمانر افرادی از مخلصین به مقام صُلوح می زیسته اند و پروردگار متولّی امور ایشان بوده است. بنابر آنچه ذکر شد معلوم می شود که سر دعای انبیاء سَلَف و توسّل آنها به خمسهٔ آل طهارت یا به ائمّهٔ طاهرین چه بوده و علو رتبت مقام صُلوح در آنان تا چه سرحدی است که مانند حضرت ابراهیم پیغمبری لحوق خود را به آنها از خدا می خواهد.

و امّا دلیل بر آنکه انبیای عظام به مقام اخلاص رسیده اند را به وجوهی از آیات شریفهٔ قرآن می توان استفاده نمود.

اول: از طریق حَمدِ ایشان، چنانکه در قرآن مجید وارد شده است، چه به نص قرآن توصیف و تمجید چنانکه سزاوار مقام حضرت احدیّت است برای اَحدی ممکن نیست مگر توصیف و تمجید بندگان مُخلَصین خدا: قال عَزَّ مِنْ قائل:

۱ - آیهٔ ۱۹۲، از سورهٔ ۷: اعراف: [همانا ولی و صاحب اختیار من خدائی است که کتاب را نازل ساخته و او ولایت و صاحب اختیاری امور صالحان را دارد ].

اثبات مقام اخلاص براى انبياى عظام

سُبْحانَ اللَّهِ عَمَّا يَصِفُونَ إِلاَّ عِبادَ اللَّهِ الْمُحْلَصِينَ \.

و خدای تعالی پیمبرش را امر به حمد میکند آنجا که فرماید:

قُل الْحَمْدُ لِلّهِ وَ سَلامٌ عَلى عِبادِهِ الَّذِينَ اصْطَفَى آللَــهُ خَيْرٌ أَمَّـا يُشْر كُونَ .

و حكايت از حمد حضرت ابراهيم التَلْكِيْكُالْمْ مي كند:

ٱلْحَمْدُ لِلّهِ الَّذِي وَهَبَ لِي عَلَى الْكِبَرِ اسْمعيلَ وَ اسْـحقَ إِنَّ رَبِّـي لَسْمِيعُ الدُّعاءِ".

و یا آنکه امر بهحضرت نوح – علی نبیّنا وآله وعلیه السلام – می کند که حمد خدا را بجای آورد آنجا که فرماید:

فَقُل الْحَمْدُ لِلَّهِ الَّذِي نَجَّانًا مِنَ الْقَوْمِ الظَّالِمينَ . .

دوم: تصریحاتی که در قرآن کریم راجع به مقام اخلاص بعضی از انبیای عظام است، چنانکه دربارهٔ حضرت یوسف فرماید: الّه من عبَادنا الْمُحْلَصِينَ. ٥

١- إخداوند منزّه است از هر چه وصف كنند، مگر (وصف) بندگان ياك شده خدا ].

۲- آیهٔ ۵۹، از سورهٔ ۲۷: نمل: آبگو حمد از آن خداست و بس، و درود بر آن بندگانی
 که خدا برگزیده است، آیا خدا بهتر است یا آنچه ایشان شریک او قرار
 می دهند ]؟

۳۵ آیهٔ ۳۹، از سورهٔ ۱۶: ابراهیم: [ سپاس اختصاص به خدا دارد که او در سن پیری اسمعیل و اسحق را به من بخشید، همانا پروردگار من شنوای دعاست ].

٤- آيهٔ ٢٨، از سورهٔ ٢٣: مؤمنون : 1 پس بگو حمد اختصاص بـه خـدا دارد كـه او مـا را از قوم ستمكار رهائي بخشيد ].

٤- [او از بندگان ياک شده و خالص شدهٔ ما بود].

# رسالهٔ لُبُّ اللباب در سيرو سلوكا ُولى الآلباب

و درباره حضرت موسى بن عمران فرمايد:

وَ لَاْكُرْ فِي الْكِتَابِ مُوسَى إِنَّهُ كَانَ مُحْلَصاً وَ كَانَ رَسُولاً نَبيَّــاً ' .

و درباره حضرت ابراهیم و اسحق و یعقوب فرماید:

سوم: از طریق شکر و سپاس آنان خدای تعالی را، چـون از طرفی طبق آیهٔ کریمه:

فَبعِزَّتِكَ لأغْويَنَّهُمْ أَجْمَعِينَ - إلاّ عِبَادَكَ مِنْهُمُ الْمُحْلَصِينَ "

شیطان را بر افراد قلیلی از بندگان که مخلَصاند دسترس نیست، و از طرف دیگر طبق آیهٔ کریمهٔ:

ثُمَّ لاَتيَنَّهُمْ مِنْ بَيْنِ أَيْديهِمْ وَ مِنْ خُلْفِهِمْ وَ عَـنْ أَيْمانِـهِمْ وَ عَـنْ شَمائِلِهِمْ وَ لاَ تَجدُ اَكْثَرَهُمُ شَاكِرِينَ '

بندگانی را که شیطان اغوا میکند از شاکرین نخواهند بود. از اینجا استفاده می شود که شاکرین که شیطان به آنها دستبردی

۱ – آیهٔ ۵۱، از ســورهٔ ۱۹: مریــم: [ و در کتــاب وحــی موســی را بــه یــاد آر کــه او از بندگان پاک شده و رسول و پیامبر بود ].

۲- آیـهٔ ۵٤و۶۶، از سـورهٔ ۳۸: ص: [و بنـدگـان مـا ابراهیـم و اسـحق و یعقــوب را به یاد ار که صاحبان نیرو و بینـش بودنـد، کـه همانـا مـا آنـها را پـاک و خـالص نمودیـم بـه خلوصی که پیوسته یاد خانهٔ آخرت بنماید ].

۳- [پس به عزتت سوگند می خورم که البته همه را گمراه می کنم جز بندگان
 پاک شدهٔ ترا ].

3\_ آیهٔ ۱۷، از سورهٔ ۷: اعراف: [ سپس از جلو و از پشت و از راست و از چپ آنان نزدشان روم، و بیشترشان را سیاسگزار نخواهی یافت ].

#### اثبات مقام اخلاص براى انبياى عظام

ندارد هما بندگان مخلَصین هستند. حال اگر در قرآن مجید بندگانی را یافتیم که خدای متعال آنان را به صفت شکر و شاکر توصیف کند می فهمیم آنان از عباد الله المخلَصین هستند. از جمله راجع به حضرت نوح می فرماید:

ذُريَّةَ مَنْ حَمَلْنَا مَعَ نُوحِ إِنَّهُ كَانَ عَبْداً شَكُوراً ٚ .

و راجع به حضرت لوط فرماید:

إِنَّا اَ رْسَلْنَا عَلَيْهِمْ حاصِباً إِلاَّ لَلَ لُوطٍ نَجَّيْناهُمْ بِسَحَرٍ - نِعمَةً مِنْ عِبْدِنَا كَذَلِكَ نَجْزى مَنْ شَكَرَ'.

و راجع به حضرت ابراهیم فرماید:

إِنَّ اِبْراهِيمَ كَانَ أُمَّةً قانِتاً لِلَّهِ حَنِيفاً وَ لَـمْ يَـكُ مِـنَ الْمُشْـرِكِينَ – شَاكِراً لِأَنعُمِهِ".

و به طور کلّی بقیّهٔ انبیائی که به صفت شکر معرّفی شدهاند همه از مخلَصین بودهاند.

چهارم: عنوان اِجتباء است، کهخداوند عزَّوجلَّ درقراَن مجید انبیائی را به عنوان اجتباء توصیف نموده است آنجا که فرماید:

۱ – آیهٔ ۳، از سورهٔ ۱۷: اسراء: [ فریّه و نسل کسانی که با نوح سوار (کشتی) نمودیم، بدرستی که او بندهٔ سپاسگزاری بود].

۲- آیهٔ ۳۶ و ۳۵، از سورهٔ ۵۶: قمر: [بر آنان بادی فرستادیم که برسرشان سنگ بارید جز بر خاندان لوط که آنان را در وقت سحر نجات بخشیدیم، و ایسن از روی نعمتی از سوی ما برایشان بود، وانچنین پاداش می دهیم کسی را که سپاسگزاری کند ].

۳- آیهٔ ۱۲۰و ۱۲۱، از سورهٔ ۱۰: نحل: [براستی ابراهیم یک امّت مطیع خداونـد و حنیف و معتدل بود که گرایش به خدا داشته و از مشرکان نبود، و سیاسگزار نعمتهای او بود ].

رسالهٔ لُبُّ اللباب در سيرو سلوكا ولي الآلباب

و وهَبْنَا لَهُ إِسْحاق و يَعْقُوبَ كُلاَّ هَدَيْنا و أَنُوحاً هَدَيْنا وَ نُوحاً هَدَيْنا وَ نَبْلُ وَ مِنْ ذُرِيِّتِهِ دَاَوُدَ وَ سُلَيْمَانَ وَ اليُّوبَ وَ يُوسِف وَمُوسَى وَهَارُونَ وَكَذَلِك نَجْزى الْمُحْسِنينَ وَ رَكَريَّا وَ يَحْيَى وَ عِيسَى وَ الْيَاسَ كُللَّ مِسَ الصَّالِحِينَ وَاسْماعِيلَ وَ الْيُسَعَ ويُونُسَ ولُوطاً وَ كُلاً فَضَّلْنَا عَلَى الْعَالَمِينَ و وَمِنْ آبَائِهِمْ وَ ذُريِّاتِهِمْ وَ فَصَنَّلْنَا عَلَى الْعَالَمِينَ و وَمِنْ آبَائِهِمْ وَ ذُريَّاتِهِمْ وَ فَصَنَّلْنَا عَلَى الْعَالَمِينَ و وَمِنْ آبَائِهِمْ اللَي صِرَاط مُسْتَقِيمِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ مَاركه مَى توان استدلال نمود به مقام أخلاص از اين آية مباركه مَى توان استدلال نمود به مقام أخلاص جميع انبياء عليهمالسلام به خلاف طرق استدلال سابقه كه از آنها فقط مخلص بودن افرادى معدود از انبياء را كه نام برد شده مى توان استدلال ما از اين بر دو امر متوقف مى توان استدلال ما از اين بر دو امر متوقف است

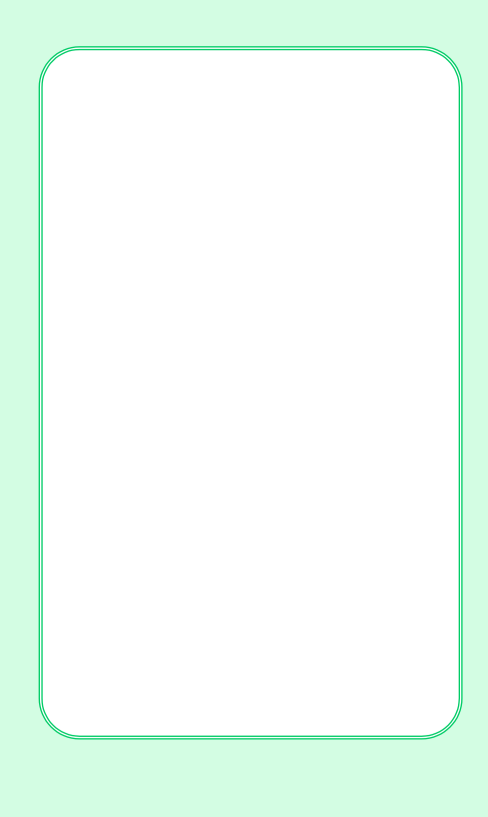
اول: عنوان اجتباء است. چون این مادّه در لغت به معنای برگزیدن چیزی است از میان چیزهای مشابه خود، مشلاً از یک صندوق سیب اگر کسی یک عدد را برگزیند و بردارد برای خود

۱- آیهٔ ۸۶ تا ۸۷، از سورهٔ ۲: انعام: [و اسحق و یعقوب را به او بخشیدیم و همه را هدایت کردیسم، و نسل او (نسوح) هدایت کرده بودیسم، و از نسل او (نسوح) داود و سلیمان و ایسوب و یوسف و موسی و هرون را هدایت کردیسم و اینچنیس نیکوکاران را پاداش می دهیم، و نیز زکریّا و یحیی و عیسی و الیاس را کسه همه از صالحان بودند و نیز اسمعیل و الیّسَع و یونس و لوط را، و همهٔ اینها را بر جهانیان برتری دادیم، و نیز کسانی را از میان پدران و فرزندان و برادران ایشان، و همه را بر گزیدیم و به راه راست هدایت نمودیم ].

## اثبات مقام اخلاص براى انبياى عظام

عمل او را اجتباء نامند. چون در این آیهٔ کریمه خداوند می فرماید: واجئتیناهٔم یعنی آنها را از میان جمیع مخلوقات و افراد بشر اجتباء نمودیم و آنها را برگزیدیم و برای خود در صندوقچه یا در جیب خاص خود قرار دادیم. بنابراین حُکم آنها با حُکم افراد بشر فرق می کند. آنها افرادی هستند که به تمام معنی جدا شده برای خود خدا بوده و مورد نظر حضرت او بوده اند.ومعلوم است که این اجتباء برای خدا بر همان عنوان اخلاص منطبق است، چه مخلصین نیز افرادی هستند که برای خود خدا بوده و نسبتشان را به کلّی با تمام موجودات قطع نموده و به حضرت اقدس او پیوسته اند.

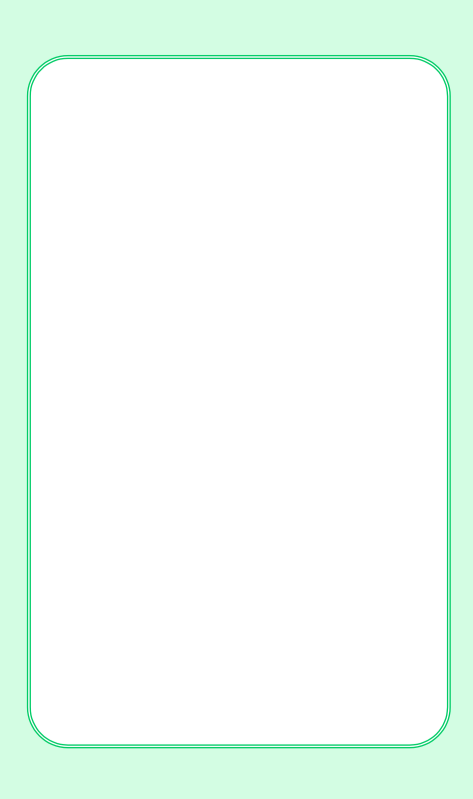
دوم آنکه: این اجتباء دراین کریمه اختصاص به افرادی معیّن ندارد گرچه خداوند بعد از ذکر نوح و إبراهیم و شانزده تن دیگر از انبیاء و پس از ذکر پدران و ذریهٔ آنها و برادران آنها می فرماید که ما آنها را اجتباء نمودیم، لکن معلومست که مراد از برادران همان برادرن روحی و اخلاقی است که در معارف الهیّه با آنها همردیف و هم سلک هستند. بنابراین از آیه، اطلاق بلکه عموم استفاده می شود و می توان بر مقام اخلاص جمیع أنبیاء استدلال نمود.





چون شرح عوالم دوازدهگانه سلوک معلوم شد حال باید در طریق و کیفیّت مسافرت و سلوک بحث نمود. و در اینجا دو بیان است: یکی شرح اجمالی و دیگری شرح تفصیلی.

شرح اجمالي طريق وكيفيّت سُلوك إلى الله



بیان اول: اولین چیزی که بر سالک لازم است آنست که در مقام تفحص و تجسّسا دیان و مذاهب برآمده و به مقدار وسع و استعداد خود کوشش و سعی مبذول دارد تا مقام وحدت و یگانگی خداوند متعال و حقیقت راهنمائی او را دریابد اگرچه به صرف گمان و مجر در برجحان باشد، پس از تصدیق علمی یا ظنّی از کفر خارج شده و به اسلام و ایمان اصغریْن داخل می شود، و همین مرحله است که اجماع قائم است که برای هر مکلّفی دلیل بر آن لازم است. پس از سعی و کوشش و کاوش اگر برای مکلّف هیچ ربحانی حاصل نشد باید دامن همّت بر میان بندد و با سیلاب اشک و ناله و خاکساری در این مرحله آن طور پافشاری نماید و در تضرع و ابتهال دریغ ننماید تا بالأخره راهی برای او مفتوح گردد چنانکه درحالات حضرت ادریس علی نبیّنا و آله و علیه السّلام و مریدان او چنین مأثور است.

مراد از ابتهال و تضرّع آنسـت كـه سالک به عجز و ناتـوانی

## رسالة لُبُّ اللباب در سيرو سلوكا ولى الآلباب

خود واقف گشته از صمیم قلب هدایت خود راخواستار گردد. بدیهی است حق متعال هرگز بندهٔ مسکین خود را که جویای حق و پویای حقیقت است البته یَلهِ و رها نخواهد نمود:

# وَ الَّذِينَ جَاهَدُوا فينَا لَنَهْدِيَنَّهُمْ سُبُلَنا. ا

به یاد دارم هنگامی که در نجف اشرف، تحت تربیت اخلاقی و عرفانی مرحوم حاج میرزا علی قاضی – رضوان الله علیه بودیم سحرگاهی بر بالای بام بر سجّادهٔ عبادت نشسته بودم در این موقع نُعاسی به من دست داد و مشاهده کردم دو نفر در مقابل من نشسته اند یکی از آنها حضرت ادریس – علی نبیّنا و آله و علیه السلام – بود و دیگری برادر عزیز و ارجمند خودم آقای حاج سید محمّد حسن طباطبائی که فعلاً در تبریز سکونت دارند. حضرت ادریس با من به مذاکره و سخن مشغول شدند ولی طوری بود که ایشان القاء کلام می نمودند و تکلّم و صحبت می کردند ولی سخنان ایشان به واسطهٔ کلام آقای اخوی استماع می شد. فرمودند: «در زندگانی من اتفاقات و حوادث هولناکی روی داد و بحسب جریانات عادیّه و طبیعیّه حلّ آنها محال به نظر می رسید و از ممتنعات شمرده می شد ولی ناگهان برای من حلّ شده، و روشن عقده ها نمود و رفع این مشکلات فرمود. و این اولین انتقالی بود

۱- ترجمه در ص ٦١ گذشت.

۲\_ چُرت و خواب سبک

## گفتگوی حضرت ادریس النگا با علامهٔ طباطبائی در خواب

که عالم طبیعت را برای من به جهان ماوراء طبیعت پیوست و رشتهٔ ارتباط ما از اینجا شروع شد.

در آن وقت چنین به نظر من آمد که مراد از ابتلائات آن حضرت صدمات و مشکلات ایّام کودکی و دوران طفولیّت بود. منظور آنکه اگر کسی از روی واقع در امر هدایت متوسیّل به پروردگار خود گردد البته او را اعانت و یاری خواهد نمود. در این حال استمداد از آیات قرآنیّه که موافق حال اوست بسیار مؤشّر و مفید واقع خواهد شد، قال الله تبارک و تعالی:

# اَلاَ بذِكْر اللَّهِ تَطْمَئِنُّ الْقُلُوبُ.<sup>ا</sup>

و نیز اورادی مانند: یا فَتّاحُ، یا دَلیلَ الْمُتَحَیِّرینَ آ و امثالها مؤتّـر خواهد بود. البتّه باید دقّت داشت که از ته دل و با حضـور کـافی و توجّه انجام داد.

یکی از دوستان چنین نقل می کرد که: «در ماشین نشسته و مشرف به کربلای معلّی می شدم، سفر من از ایران بود. در نزدیکی صندلی من جوانی ریش تراشیده و فرنگی مآب نشسته بود لهذا سخنی بین ما و او رد و بدل نشد. ناگهان صدای این جوان دفعتاً به زاری و گریه بلند شد. بسیار تعجّب کردم، پرسیدم سبب گریه چیست؟ گفت: پس اگر به شما نگویم به چه شخصی بگویم. من مهندس راه و ساختمان هستم. از دوران کودکی

۱- أيهٔ ۲۸، از سورهٔ ۱۳: رعد: [ هان كه دلها با ذكر خدا أرامش مي يابد ] .

۲\_[ای بسیار گشاینده، ای رهنمای متحیّران].

# رسالهٔ لُبُّ اللباب در سيرو سلوكا ُولى الآلباب

تربیت من طوری بود که لامذهب بار آمده و طبیعی بودم و مبدأ و معاد را قبول نداشتم فقط در دل خود محبّتی به مردم دیندار احساس می کردم خواه مسلمان باشند یا مسیحی یا یهودی.

شبى درمحفل دوستان كهبسياري بهائي بو دندحاضر شدموتا ساعتي چند به لهو و لعب و رقص و غیره اشتغال داشتم. یـس از گذشت زمانی درخود احساس شرمندگی نمودم و از افعال خودم خیلی بدم آمد ناچار از اطاق خارج شده به طبقهٔ فوقانی رفتم و در آنجا تنها مدّتي گريه كردم و چنيـن گفتـم: اي آنكـه اگـر خدائـي هسـت آن خدا توئی، مرا دریاب. پس از لحظهای به پائین آمدم. شب به پایان رسید و تفرّق حاصل گردید. فردای آن شب به اتّفاق رئیس قطار و چندنفرازېزرگان براي مأموريّت فنّي خو د عازم مسافرت په مقصدی بودیم،ناگهان دیدم از دور سیّدی نورانی نزدیک من آمده به من سلام نمود و فرمود: با شما كارى دارم، وعده كردم فردا بعد از ظهر از او دیدن کنم. اتّفاقاً پس از رفتن او بعضی گفتند: ایس بزرگوار است و چرا با بی اعتنائی جــواب ســلام او را دادی؟ چــون وقتی که آن سیّد به من سلام کرد گمـان کـردم او احتیـاجی دارد و برای این منظور اینجا پیش من آمده است. از روی تصادف رئیس قطار فرمان داد که فردا بعد از ظهر که کاملا تطبیق با همان وقت معهود می نمود باید فلان مکان بوده و دستوراتی چنین و چنان به من داد که باید عمل کنی، من با خود گفتم بنابراین نمی توانم ديگر به ديدن اين سيّد بروم. فردا چون وقت كار محوّلهٔ رئيس قطار

## داستان جواني كه قلباً خواهان هدايت بود

نزدیک می شد در خود احساس کسالت کردم و کمکم تب شدیدی روی نموده به قسمی که بستری شدم به طوری که طبیب برای من آوردند و طبعاً از رفتن برای مأموریّتی که رئیس قطار داده بود معذور گردیدم.

پس از آنکه فرستادهٔ رئیس قطار از نیزد مین بیرون رفت دیدم تب فرو نشست و حالم به حالت عادی برگشت کاملاً خوب و سرحال خود را دیدم، دانستم باید در این میان سری باشد، از این روی برخاسته به منزل آن سیّد رفتم، به مجرد آنکه نزد او نشستم فورا یک دوره اصول اعتقادیّه با برهان و دلیل برای من گفت به طوری که من مؤمن شدم وسپس دستوراتی به من داده فرمود: فردا نیز بیا، چند روزی همچنان نیزد او رفتم. هنگامی که پیش روی او می نشستم آنچه از امور واقعه روی داده بود برای من بدون ذرّهای کم و بیش حکایت می نمود و از افعال و نیّات بدون ذرّهای کم و بیش حکایت می نمود و از افعال و نیّات شخصی که احدی جز من بر آنها اطّلاع نداشت بیان می نمود.

مدتتی گذشت تااینکه شبی ازروی ناچاری درمجلس دوستان شرکت کردم و ناچار شدم قماری بنمایم. فردا چون خدمت او رسیدم فوراً فرمود: آیا حیا و شرم ننمودی که این گناه کبیرهٔ موبقه را انجام دادی؟ اشک ندامت از دیدگان من سرازیر شد گفتم: غلط کردم، توبه کردم، فرمود: غسل توبه کن و دیگر چنین منما؛ و سپس دستوراتی دیگر فرمود. خلاصه به طور کلّی رشتهٔ کارم را عوض کرد و برنامه زندگی مرا تغییر داد. چون این قضیّه در زنجان

# رسالهٔ لُبُّ اللباب در سيرو سلوكا ولى الآلباب

اتفاق افتاد و بعداً خواستم به طهران حرکت کنم امر فرمود که بعضی از علماء را در طهران زیارت کنم و بالأخره مأمور شدم که برای زیارت اعتاب عالیات بدان صوب مسافرت کنم. این سفر، سفری است که به امر آن سیّد بزرگوار مینمایم».

دوست ما گفت: «در نزدیکی های عراق دوباره دیدم ناگهان صدای او به گریه بلند شد، سبب را پرسیدم گفت:

«الآن وارد خاک عراق شدیم چون حضرت اباعبداللـه التَّلَّـُـُـُّالُا به من خیر مَقدم فرمودند.»

منظور آنکه اگر کسی واقعاً از روی صدق و صفا قدم در راه نهد و از صمیم دل هدایت خود را از خدای خود طلب نماید موفّق به هدایت خواهد شد اگرچه در امر توحید نیز شک داشته باشد.

سالک چون در این مرحله موفّقیّت حاصل نمود باید دامن طلب در تحصیل اسلام اکبر و ایمن اکبر بالا زند.و اولین چیزی که در این مرحله لازم است عبارتست از علم به احکام که باید از فقیه تعلّم نماید، وپس از تحصیل علم باید درمقام عمل برآید و در عمل نیز مداومت نماید تا درجه به درجه یقین و معرفت او رو به فزونی گذارد؛ چه علم مورث عمل و عمل مورث علم است. اگر کسی جداً علم و اعتقاد به چیزی داشته باشد لازمهاش تطبیق عمل خود بر طبق آن علم و مدرکات خود است، و از عدم عمل انا کشف می شود که علم او جزمی نبوده و اذعان و اعتقاد نداشته بلکه مجرد تصویرصورتی بوده که در قوای متخیّلهٔ او منتقش شده

## علم مورث عمل، و عمل مورث علم است

است

اگر کسی علم واقعی و حقیقی به رازقیّت مطلقهٔ حضرت احدیّت داشته باشد هرگر نباید برای تحصیل مال خود را به هلاکت افکند بلکه باید اکتفا نماید به مقدار طلبی که در شرع امر به آن شده، با کمال آرامش خیال و سکون خاطر به قدر وسع برای تحصیل قدر کفاف معیشت خود و عیال خود کوشش کند. امّا اگر برای تحصیل معیشت در غَلَق و اضطراب افتد و بیش از حد معروف تلاش بنماید معلوم می شود که علم به رازقیّت مطلقهٔ خدا ندارد بلکه علم او به رازقیّت مقیّده بوده است. خدا را رازق می دانسته در صورتی که تا این سرحل تلاش کند و خود را به تعب افکند و مثلا او را رازق می دانسته مقیّد به پول داشتن و در صورت مهریّه گرفتن و غیر ذلک. بنابراین اضطراب خارجی یا درونی. حکایت می کند از عدم العلم یا علم به رازقیّت مقیّده. این معنای توریث علم است برای عمل، و امّا مِثال برای توریث عمل برای عمل، مثلاً اگر کسی از روی واقع بگوید:

سُبْحانَ رَبِّيَ الأَعْلَى وَبِحَمْدِهِ ا

ذلّت خود را مشاهده می کند. و بدیهی است که ذلّت بدون عزّت متحقّق نیست، همیشه ذلیل در برابر عزیز و مقتدر خواهد بود، پس ناچار متوجّه مقام عزّت مطلق می گردد و سپس می فهمد

۱- [ پاک و منزه می دانم پروردگار بلند رتبت خـودم را همـراه بـا حمـد و سـتایش

# رسالة لُبُّ اللباب در سيرو سلوكا ولى الآلباب

باید همراه این عزّت علم و قدرت نیز موجود باشد.بنابراین از یک عمل بسیار کوچک که همین ذکر سجده باشد پی میبرد به عزّت مطلقه و علم و قدرت مطلقهٔ خداوند تبارک و تعالی، و این معنای مورث بودن عمل است نسبت به علم؛ و به این معنی ناظر است قوله عزّ مِن قائل: و الْعَمَلُ الصّالِحُ یَرْفَعُهُ اللّٰهِ مِن قائل: و الْعَمَلُ الصّالِحُ یَرْفَعُهُ اللّٰهِ اللّٰهُ اللّٰهِ اللّٰهُ اللّٰهُ اللّٰهِ الللّٰهِ اللّٰهِ الللّٰهِ الللّٰهِ اللّٰهِ اللّٰهِ الللّٰهِ اللّٰهِ الللّٰهِ اللّٰهِ اللّٰهِ اللّٰهِ الللّٰهِ اللّٰهِ اللّٰهِ اللّٰهِ اللّٰهِ اللّٰهِ اللّٰهِ الللّٰهِ الللّٰهِ الللّٰهِ الللّٰهِ اللّٰهِ

و در اعمال واجبه سعیی بلیغ، و درترک محرّمات نیز جدی وافر داشته باشد، چه سلوک راه خدا با ترک واجب و اتیان فعل محرمٌ منافی است، و تمام زحمات سالک وقتی سودمند است که این دو امر محفوظ باشد و گر نه همچنان که با آلودگی تن، زر و زیور و زینت مفید فائده نخواهد بود همچنان که با آلودگی دل و روان، اعمال مستحبّه و ریاضات شرعیّه مثمر ثمر نخواهد بود. و نیز در ترک مکروهات واتیان اعمال مستحبّه اهتمام نماید زیرا حصول مرتبهٔ اسلام و ایمان اکبریّن موقوف بر اعمال است، چون هر عملی دارای خاصیّتی است مخصوص به خود که باعث تکمیل ایمان می گردد. و به همین معنی اشاره شده است در حدیث محمّد بن مسلم که:

اَلإِيـــمانُ لاَ يَكُــونَ اِلاّ بِــالْعَمَلِ، وَ الْعَمَــلُ مِنْــــهُ، وَلاَيَثْبُتُ الإِيـمانُ اِلاّ بالْعَمَلَ. \

١- [ و عمل شايسته آنرا بالا مي برد.]

۲۲ ایمان جز با عمل تحقّ ق نپذیرد، و عمل جزئی از ایمان است، و ایمان جز با عمل، ثابت و پایدار نمی ماند ].

#### علم مورث عمل، و عمل مورث علم است

لذا سالک باید هر عمل مستحبی را گرچه یک مرتبه باشد به جای آورد تا اینکه حظ ایمانی خود را از آن عمل دریافت دارد، لیهذا در سخنان امیرالمؤمنین النیکی وارد است که: «ایمان کامل از عمل متولّد می شود». پس سالک الی الله باید در سیر به منزل ایمان اکبر از اتیان اعمال مستحبه دریغ ننماید. بدیهی است به هر مقداری که در اتیان اعمال مسامحت و مساهلت ورزد به همان مقدار ایمان او ناقص خواهد بود. لهذا اگر سالکی در مرحلهای دست و زبان و سایر اعضاء وجوارح خود را پاکیزه نموده و آنها را به تمام معنی الکلمة مؤدّب به ادب الهی نماید ولی در مرحلهٔ انفاق مال مجاهده به عمل نیاورد و ازاین مرحله عبور ننموده باشد ایمان او کامل نشده و ناقص خواهد بود وهمین نقص او را از ارتقاء به مقام بالاتر باز خواهد داشت. بنابراین باید به هر عضوی از اعضاء، حظ ایمانی آن را به او رسانید تا ایمان مترتب بر او حاصل گردد.

مثلاً قلب را که امیر بدن است به ذکر و فکر مشغول دارد، ذکر عبارتست از یادبودن قلب به اسماء و صفات حضرت باری تعالی شأنه، و فکر عبارتست از توجّه و حرکت دادن قلب به آیات آفاقیّه و انفسیّه و تأمّل و مداقّه در صنع و سیر آنها، و قلب انسان به وسیلهٔ این دو عمل از سرچشمهٔ ایمان سیراب میگردد.

آیا بذکر الله تَطْمَئن الْقُلُوب.

و پس از آنکه به هر عضوی از اعضاء حظ ایمانی او را عطا

# رسالهٔ لُبُّ اللباب در سيرو سلوكا ولى الآلباب

نمود باید شروع به مجاهده نموده بهوسیلهٔ آن نقصان اسلام و ایمان اکبرین را تکمیلواز شک و تخمین رهائی جسته به سرحد یقین برساند.

# الَّذينَ آمَنُوا وَ لَمْ يَلْبسُوا إِيمائَهُمْ بِظُلْمٍ أُولَئِكَ لَهُمْ اللَّمْنُ وَ هُمْ مُهْتَدُونَ اللَّمْنُ وَ هُمْ مُهْتَدُونَ الْ

و نتیجهٔ مجاهده اینست که علاوه بر آنکه در صراط مستقیم قرار گرفته، ایمن شده و از دستبرد شیاطین محفوظ خواهد ماند.

اَلاَ إِنَّ أَ وْلِيَاءَ اللَّهِ لاَ خَوْفٌ عَلَيْهِمْ وَ لاَ هُمْ يَحْزَنُونَ<sup>٢</sup>

خوف، عبارتست از ترسیدن نسبت به امری که هنوزواقع نشده و وقوع آن مترقب و مورد اشمئزاز و ناراحتی انسان است. و حُزن، عبارتست از اندوه و غم نسبت به امر غیر ملایم و ناپسندی که واقع شده است. این دو معنی بر سالک الی الله راه ندارد زیرا سالک کار خود را با خدای خود یکسره نموده غیر از خدا مقصد و مقصودی ندارد،نه ازفوت امر غیر منتظرهای در حزن، و نه از وقوع امر غیر مترقبی در خوف خواهد بود. اینجا جای یقین است که خداوند واجدان آن را به اولیای خود تعبیر فرموده است. و یشیر فیکشین آلی ذَلك ما قَالَهُ اَمِرُ الْمُؤْمِنِينَ السَّلِیُلِینَ السَّلِینَ السَّلَینَ السَّلِینَ السَّلِینَ السَّلَینَ السَّلِینَ السَّلِینَ السَّلِینَ السَّلِینَ السَّلِینَ السَّلَینَ السَّلِینَ السَّلِینَ السَّلِینَ السَّلِینَ السَّلِینَ السَّلِینَ السَّلِینَ السَّلَینِ السَّلِینِ السَّلِینَ السَّلِینَ السَّلِینَ السَّلِینَ السَّلِینَ السَّلِینَ السَّلِینِ السَّلِینَ السَّلِینِ السَّلِینَ السَّلِینِ السِّلِینِ السِّلِینِ السَّلِینِ السَّلِینِ السِّلِینِ السِّلِینِ السَّلِینِ السِّلِینِ السَّلِینِ السَّلِینِ السَّلِینِ السِّلِینِ السِّلِینِ السِّلِینِ السِّلِینِ السَّلِینِ الْ

۱ – آیهٔ ۸۲ از سورهٔ ۲: انعام : [ فقط آنانکه ایمان آورده و ایمان خود را به ظلم آغشته نساختند، امنیّت برای آنهاست و آنها راه یافته اند ] .

۲- آیهٔ ۱۲، از سورهٔ ۱۰: یونس: [ هان که اولیاء خدا نـه ترسـی بـر آنـان اسـت و نـه اندوهـی دارند ].

٣- [ و به اين مطلب اشاره دارد آنچه را كه اميرالمؤمنين النك گفته است ].

ارتباط درونی سالک با عالم ملکوت منافات با بودن او در دنیا ندارد

اَبْصَرَ طَرِيقَهُ، وَسَلَكَ سَبِيلَهُ، وَعَــرَفَ مَنَــارَهُ، وَقَطَعَ غمَارَهُ، فَهُو مِنَ الْيقينِ عَلَى مِثْلِ ضَوْءِ الشَّمْسِ. \ و نيز فرمايد:

هَجَمَ بهم الْعِلْمُ عَلَى حَقِيقَةِ الْبَصِيرةِ، وَبَاشَرُوا رُوحَ الْيَقِينَ، وَاسْتَلائُوا مَا اسْتَوْعَرَهُ الْمُتْرَفُونَ، وَ أَنسُوا بِمَا اسْتَوْحَشَ مِنْهُ الْجَاهِلُونَ، وَ صَحِبُوا الدُّنْيَا بِأَبْدَانِ أَرْوا حُهَا مُعَلَّقَةٌ بالْمَحَلِّ الأَعْلَى لَا

در همین مرحله است که ابواب کشف و شهود بر او مفتوح خواهد شد.

بدیهی است که طی این منزل منافاتی با بودن سالک در دنیا و اشتغال به مشاغل اولیّهٔ خودر و واردات قلبیّهٔ او ربطی به اوضاع خارجیّه از نکاح و کسب و تجارت و زراعت و امثالها ندارد. سالک در عین آنکه در بین مردم بوده و امور دنیا را به جای می آورد روحش در ملکوت سیر نموده با ملکوتیان سر و کار دارد. مَثَل چنین شخصی مَثَل کسی است که مصیبتی براو وارد شده و

۱- اراه خود را دیده و جاده اش را پیموده و منارهٔ آنرا شناخته و از دریای خروشانش گذشته، بنابراین یقین او (نسبت به حقائق) همچون یقین به روشنی خورشد است ].

۲- [دانش با حقیقت بینش و درایت برایشان روی نموده، و با روح یقین (یا آرامش و نسیم یقین) پیوند خورده اند، و آنچه را که افراد ناز پرورده سخت می شمرند نرم و هموار پنداشته، و به آنچه نادانان از آن وحشت دارند انس گرفته، و در دنیا با بدنهائی زندگی می کنند که ارواح آنها به محل اعلی پیوسته است ].

# رسالهٔ لُبُّ اللباب در سيرو سلوكا ولى الآلباب

داغ عزیزی دیده، این مصیبت دیده با آنکه در میان مردم است، می گوید، می رود، می نشیند، غذا می خورد، می خوابد ولی در درون او غوغائی از یک سلسله خاطرات محبوب اوست به طوری که هر که به صورت او نظر افکند درمی یابد که او مصیبتزده است.

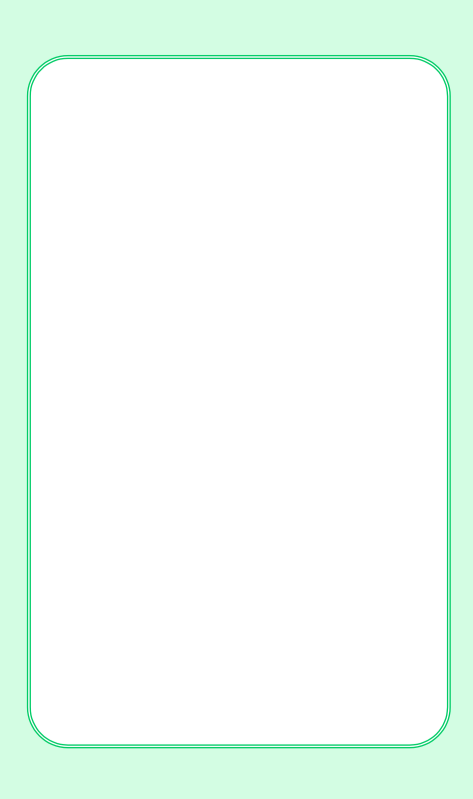
سالک راه خدا در عین اشتغال به امور طبیعی یک رشته ارتباطات و اتصالی با خدای خود دارد، دریائی از شوق در دل او موج میزند، آتشی از عشق و محبّت درون او را میسوزاند، غه و اندوه هجران دل او را آب میکند، از این انقلاب درونی او جز خدا کسی خبر ندارد، ولی هر کس به صورت او نظر کند اجمالاً می یابد که عشق خدا و حق پرستی و توجّه به حضرت مقدیس او، او را چنین نموده است.

از همین بیان معلوم می شود که تضرع و ندبه و مناجات و ابتهال ائم فی اطلعهار چنانکه در ادعیه مساثوره وارد است تصنّعی و برای ارشاد و تعلیم عباد نبوده است. این توهم ناشی از جهل و عدم ادراک حقائق است، و شأن ایشان اجل و مقام آنها اشرف از اینست که بیاناتی ظاهری بدون حقیقت و معنی فرموده باشند و بخواهند به وسیلهٔ یک سلسله دعا و نیازهای دروغی مردم را به سوی خدا دعوت کنند. آیا صحیح است که بگوئیم این همه نالههای جانخراش و جگرسوز مولی الموالی حضرت امیر المؤمنین و حضرت سجّاد علیهما السّلام از روی واقع

#### عالم فتح و ظفر و انتقال از کشور ملکوت

نبوده و صرفاً ساختگی و تعلیمی بوده است؟ حاشا و کَلاَ. این گروه از پیشوایان دینی- سلامالله علیهم اجمعین - چون از مراتب سلوک الی الله گذشته ودرحرم خدا وارد شده و سپس به مقام بقاء بعد الفناء که همان بقاء به معبود است رسیدهاند لذا حال آنها جامع بین دو عالم وحدت و کثرت است، و نور احدیّت را پیوسته در مظاهر عوالم امکان و کثرات مُلکیّه و مَلکوتیّه رعایت خواهند نمود، بنابراین درجهٔ سامیه از کمالاتی که دارند همیشه لوازم عالم ملک و ملکوت را مَرعی میدارند و بلکه از کوچکترین حکمی از احکام یا ادبی از آداب یا حالی از حالات متناسبهٔ با این عوالم دریغ و مضایقه و دوری نخواهند نمود و در عین حال نیز توجّه به عوالم عالیه را حفظ فرموده، و بدین جهت آنان را موجودات نوریّه مینامند.

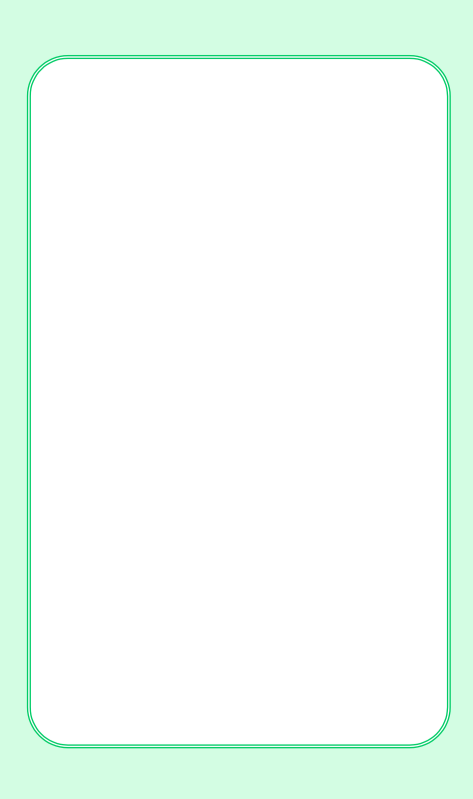
باری چون سالک توفیق یافته و این عوالم را طی نمود و بسر شیطان غلبه کرد داخل در عالم فتح و ظفر خواهد شد و هنگام طی عوالم لاحقه میرسد. سالک در این موقع عالم مادّه را در نَوردیده، و در سلک عالم ارواح داخل می شود و سفر اعظم او یعنی سفر از عالم نفس و روح و انتقال از کشور ملکوت به مملکت جبروت و لاهوت خواهد رسید.





طریق سیر در این راه پس ازبیعت با شیخ آگاه وولی خداکه ازمقام فنا گذشته و به مقام بقاء بالله رسیده وبرمصالح ومفاسد و منجیات ومهلکات مطلع است ومی تواند زمام امور ترتیب سالک را دردست گیردواو را به کعبهٔ مقصود رهنمون گردد، هماناذ کروفکرو تضرع و ابتهال به درگاه خداوند قاضی الحاجات است.والبته سفراو دراین منازل به اموری چندبستگی دارد که باید تمامی آنها به نحو احسن و اکمل رعایت شود.

شرح تفصيلي طريق وكيفيّت سير إلى الله



# اول: ترک عادات ورسوم و تعارفات

و دور انداختن امور اعتباریّه که سالک را از طیّ طریسق منع می کند. و منظور آنست که سالک به طور اعتدال در بیبن مردم زندگی نماید. چه دستهای از مردم پیوسته غرق در مراسم اجتماعیّه بوده و فکر و ذکر آنها دوست یابی بوده و برای حفظ شخصیّت خود از هر گونه آداب و رفت آمدهای مضر یا بیفائده دریغ نمی کنند و صرفاً بر اساس عادت و حفظ آبروی ظاهری اعتباری، خود را به تکلّف می اندازند و چهبسا به ناراحتی های سخت دچار می شوند و برای حفظ حاشیه از متن زندگی عقبر می روند و تحسین و تقبیح عامّهٔ مردم را که تودهٔ عوام هستند میزانر قرار داده، حیات و عمر خود را بسر این معیار در معرض تلف قرار می دهند و کشتی وجودشان دستخوش امواج متلاطم رسوم و عادات اجتماعیّه شده هر کجا امواج آداب و اخلاقیّات عمومی عادات اجتماعیّه شده هر کجا امواج آداب و اخلاقیّات عمومی

## رسالهٔ لُبُّ اللباب در سيرو سلوكا ُولى الآلباب

برابر اجتماع ارادهای از خود نداشته تَبَع محض میباشند. در مقابل این دسته سلسلهای از مردم هستند که از جماعت کنار میروند و هرگونه عادت و ادب اجتماعی را ترک کرده خویشتن را عاری از مزایای اجتماع نمودهاند، با مردم مراوده و معاشرت ندارند و در کُنج خلوت آرمیدهاند به طوری که انگشتنمای مردم شده و به عنوان گوشه نشینی اشتهار یافتهاند.

سالک برای آنکه بتواند به مقصد نائل گردد باید مشی معتدلی بین رویهٔ این دو گروه اختیار نماید و از افراط و تفریط بپرهیزد و در صراط مستقیم حرکت کند. و این معنی حاصل نمی شود مگر آنکه معاشرت و مراوده را با مردم تا آن مقدار که ضروری اجتماعی است رعایت کند. بلی اگربین سالک وغیر سالک در اثر اختلاف کمیّت یا کیفیّت معاشرت، امتیازی قهری حاصل شودزیان آور نخواهد بود.والبته این امتیاز حاصل نخواهد شدچهدر عین آنکه معاشرت تا اندازهای لازم و ضروری است نباید سالک به هیچ وجه من الوجوه خود را تابع خصوصیّات اخلاقی و اطوری استقامت آنها در این رویهٔ مستقیمه و تصلّب آنها در مرام و روش خود است. به طور کلّی می توان گفت که سالک باید در هر امری از امور اجتماعی نفع و ضرر آن را سنجیده و بی جهت خود را تابع

۱ ـ آیـهٔ ۵۶، از ســـورهٔ ۵: مــائده: [و (در راه خــدا) از ســرزنش هیــچ ســرزنش کننده ای ترس ندارند ].

#### عزم استوار در طریق سلوک

اهواء و آراء تودهٔ مردم قرار ندهد.

دوّم: عزم

همینکه سالک قدم در میدان مجاهده نهاد حوادثی سخت، و ناملایماتی از طرف مردم و آشنایان که صرفاً غیر از هوای نفس و خواستههای اجتماعی مقصدی ندارند متوجه او می شود و با زبان و عمل او را سرزنش نموده و می خواهند از رویّه و مقصدش دور کنند، و از فی الجمله تنافری بین او و آنان در برنامهٔ زندگی پیدا شده سخت در هراس بوده و به هر وسیله می کوشند تا سالک تازه به راه افتاده را با تازیانهٔ ملامت و سرزنش از راه انداخته و قدمهای او را خرد کنند.و همچنین در هر منزل از منازل سفر البته مشکلهای تازه برای سالک پیش خواهد آمد که بدون صبر وعزم دفع آنها محال به نظر می رسد. سالک باید به حول و قوتهٔ خدا چنان عزمی داشته باشد تا در برابر همهٔ این مشاکل ایستادگی عظمت مقصد از این بادهای مخوف که عائق و مانع راه خدا عظمت مقصد از این بادهای مخوف که عائق و مانع راه خدا هستند نهراسد و به هیچ وجه به خود بیمی راه ندهد:

وَ عَلَى اللّهِ فَلْيَتَوكَّلِ الْمُؤْمِنُونَ ' \_ وَ عَلَى اللّهِ فَلْيَتَوكَّلُونَ. ' فَلْيَتَوكَّلُونَ. ' فَلْيَتَوكَّلُونَ. '

۱- آیهٔ ۱٦٠، از سورهٔ ۳: آل عمران: [ و باید مؤمنان بر خداوند توکّل کنند ].

۲- آیـهٔ ۱۲، از سـورهٔ ۱٤: ابراهیـم: [و بـاید توکّـل کننـدگـان بــر خــدا توکــل
 کنند ].

# رسالة لُبُّ اللباب در سيرو سلوكا ولى الآلباب

# سوم: رفق و مدارا

و این از اهم اموری است که بایدسالک الیالله آن را رعایت کند چه اندک غفلتی در این امر سبب می گردد که علاوه بر آنکه سالک از ترقی و سیر باز می ماند بلکه برای همیشه به کلی از سفر ممنوع خواهد شد. سالک در ابتدای سفردر خود شور و شوقی زاید بر مقدار مترقب می یابد و یا در بیب سفر هنگام ظهور تجلیات صوریّهٔ جمالیّه، عشق و شور وافری در خود حس می کند و در اثب آنها تصمیم می گیرد اعمال کثیرهٔ عبادیّهای را به جای آورد، لهذا اکثر اوقات خود را صرف دعا و ندبه می نماید، به هر عمل دست می زند و از هر کس کلمهای می آموزد و ازهر غذای روحانی می زند و از هر کس کلمهای می آموزد و ازهر غذای روحانی لقمهای برمی دارد. این طرز عمل، علاوه بر آنکه مفید نیست نیان آور است چون در اثر تحمیل اعمال گران بر نفس ناگهان در اثر فشاری که بر نفس وارد شده، نفس عکس العمل نشان داده و اثر فشاری که بر نفس وارد شده، نفس عکس العمل نشان داده و دیگر در خود میل و رغبتی برای اتیان جزئی ترین جزء از دیگر در خود میل و رغبتی برای اتیان جزئی ترین جزء از دیگر در خود میل و رغبتی برای اتیان جزئی ترین جزء از مستحبّات احساس نمی کند.

و سرِ این افراط در عمل و تفریط نهائی اینست که میزان و ملاک در اتیان اعمال مستحبه را ذوق و شوق موقتی خود قرار داده است و بار سنگین را بر دوش نفس قرار داده است، وقتی آن شوق موقتی به پایان رسید وآن لَهیب تند و تیز روبهفروکش نهاد در آن موقع نفس از تحمّل این بار گران به تنگ آمده دفعة شانه

خالی می کند و بار سفر را در ابتدا با در نبمهٔ راه به زمین می گذارد و از سفرمتنفر شده وازمُعِدّات سفر و مُمِــدّات أن بــيزاري مى جويد. بنابراين سالك نبايد فريب اين شوق موقّتي را بخورد بلکه باید با نظری دقیق و مال اندیش استعداد و خصوصیّات روحی و وضع کار و شغل و مقدار قابلیّت تحمّل خود را سنجیده عملی را که می تواند بر آن مداومت نماید وقدری هم ازاستعداد او كمتر و كوچكتر است انتخاب نمايد و به همان قدر اكتفا كنـد و ىدان اشتغال ورزد تا كاملاً حظّ ايماني خود را از عمل دريافت دارد. و بناءً عليهذا سالك بايد وقتى مشغول به عبادت مي شود با آنکه هنوز میل و رغبت دارد دست از عمل بکشد تا میل و رغبت به عبادت در او باقی مانده همیشه خود را تشنهٔ عبادت ببیند. مَثَل سالک در به جای آوردن عبادات مانند شخصی است که مي خواهد غذا تناول كند، اولاً بايد غذائبي را انتخاب كند كه مساعد با مزاج او باشد، و ثانياً قبل از اينكه سير شود دست از خوردن باز دارد تا پیوسته میل و رغبت در او باقی باشد. و ناظر به همين رفق ومداراست آنچـهحضرت صادق العَلَيْكُلُمْ بِـه عبـد العزيـز قراطيسي فرمودند:

يَا عَبْدَ الْعَزيزِ إِنَّ لِلإِيَمَانِ عَشْرَ دَرَجَات بِمَنْزِلَةِ السُّلَّمِ يُصْعَدُ مِنْقَاةً بَعْدَ مِرْقَاةً – إلى أَنْ قَالً السَّكِيُّلِاً – وَ إِذَا رَأَيْتَ مَنْ هُو اَسْفَلُ مِنْكَ بِدَرَجةٍ فَارْفَعْهُ إِلَيْكَ وَ إِذَا رَأَيْتَ مَنْ هُو اَسْفَلُ مِنْكَ بِدَرَجةٍ فَارْفَعْهُ إِلَيْك

رسالة لُبُّ اللباب در سيرو سلوكا ولى الآلباب

برفْق، وَ لاَ تَحْمِلَنَّ عَلَيْهِ مَا لاُ يطيقُ فَتَكْسِرَهْ. ا

و به طور کُلی از آنچه گفته شد به دست می آید که عبادت مؤثّر در سیر و سلوک فقط و فقط عبادت ناشی از میل و رغبت است. و به این معنی دلالت دارد قوله النگینی ناشی :

وَ لاَ تُكْرهُوا عَلَى أَنْفُسِكُمُ الْعِبادَةَ ٢ .

# چهارم : وفا

و آن عبارت است از آنکه آنچه را که از آن توبه نموده دیگر مرتکب نگردد، و آنچه را که عهد کرده بجا آورد از بجا آوردن آن دریغ نکند، و آنچه را که با شیخ آگاه و مربّی راه حق مواعده و معاهده نموده تا آخر الأمر بدان وفا کند.

# پنجم: ثبات و دوام

و توضیح این معنی احتیاج به ذکر مقد مهای دارد و آن اینکه: آنچه از اخبار و آیات استفاده می شود آنست که آنچه از ذوات خارجیه که با حس ما مُلدرک می شود و آنچه از افعال که در خارج به جا می آوریم و در جهان ماده صورت تحققی به خود می گیرد دارای حقائقی هستندماوراء این تجسمات خارجیهٔ

۱- [ای عبدالعزیز ایمان ده درجه دارد مانند نردبان که باید پله پله از آن بالا رفت... و چون کسی را دیدی که یک پله از تو پائین تر است با مدارا او رابه سوی خود بالا بر، و چیزی را که توان آنرا ندارد بر او تحمیل مکن که او را خواهی شکست ].

٢- [ و عبادت را بر خودتان تحميل نكند ] .

#### ثبات و دوام

مادّیّهٔ جسمانیّه، و ماوراء این ظواهر و محسوسات حقائقی است عالی مرتبه و مجرّد از لباس مادّه و زمان و مکان و سایر عوارض آن. و چون آن حقائق از مقام واقعیّت خود تنزّل کند به این صُور مادیّهٔ مُدرکهٔ در جهانِ خارج تجسّم پیدا می کند، و آیهٔ مبارکه قرآن مجید:

وَ اِ نْ مِـنْ شَـَـىْءِ اِلاّ عِنْدَنَــا خَزَائِئُــهُ وَ مَــا نُنَزُّلُـــهُ اِلاّ بِقَدَرِ مَعْلُوم ٰ

بر آن صراًحت دارد. و به طوراجمال تفسیرآن اینست که: به طور کلّی و عموم، آنچه در این جهان مادّه تحقّق دارد قبل از تحقّق خارجی خود دارای حقیقتی دیگر بوده بدون لباس تقدیر و اندازه، و لکن در موقع نزول و تنزیل طبق علم باری تعالی به اندازههای معیّن و مشخص اندازه گیری شده و به تقدیرات الهی مقدر و محدود گردیده است:

مَا اَصَابَ مِنْ مُصِيبَةٍ فِي الأرْضِ ولا فَى اَنْفُسِكُمْ اللهِ فَى كَتَابٍ مِنْ قَبْلِ اَ نْ نَبْراًهَا اِنَّ ذَلِكَ عَلَى اللّهِ يَسرُ '

۱-آیهٔ ۲۱، از سورهٔ ۱۵: حجر: [و هیچ چیز نیست مگر اینکه خزائن آن نزد ماست. و جز به اندازهٔ معمولی فرونفرستیم ].

۲- آیهٔ ۲۲، از سورهٔ ۵۷: حدید: [و هیچ مصیبتی در زمین و در جانهای شما بهم نمی رسد مگر اینکه قبل از آنکه آنها را اندازه زنیم و بر تقدیر معین در عالم قدر بیافرینیم؛ اصل آن در عالم قضاء کلی و کتاب لوح محفوظ موجود است؛ و این بر خداوند آسان است ].

# رسالهٔ لُبُّ اللباب در سيرو سلوكا ولى الآلباب

صورت خارجیّه چون مقدر ومحدود است ومبتلی به عوارض مادیّه از کون و فساد است دستخوش فنا و زوال و نَفاد است: مَا عِنْدَکُمْ یَنْفَدُ الیکن آن حقائق عالیهٔ مجرده که حکم خزائن را دارند و وجههٔ آنان وجههٔ تجرد و ملکوتی است جز ثبات و دوام و کلیّت چیزی بر آنها مترتب نمی گردد: و مَا عِنْدَ اللّهِ بَاق و اشاره به همین معنی و حقیقت است حدیث متّفق علیه بین الفریّقین:

# نَحْنُ مَعاشِرَ الأنبياءِ أُمِرْنَا أَن نُكَلِّمَ النَّـاسَ عَلَى قَـدْرِ عُقُولِهِمْ. "

و این حدیث راجع به جهت بیان کیفیّات حقائق است نه کمیّات آنها، و دلالت دارد بر آنکه ما گروه پیامبران الهی پیوسته حقائق عالیه را تنزل داده موافق با فهم و ادراک شنونده بیان می نمائیم. و این به جهت آنست که عقول بشری در دنیا به علّت توجّه و التفات به زینتهای دنیا و زخارف آن و آرزوهای پوچ و طولانی تیره و کدر شده است و نمی تواند آن حقائق را به همان درجه از صفا و واقعیّتی که دارد ادراک کند، لذا انبیاء عظام مانند کسی که بخواهد حقیقتی را برای کودکان ساده لوح بیان کند مجبورند آن حقیقت را تنزل داده و از آن، تعابیری که موافق ادراک محسوسات آن کودکان است بنمایند. پیغمبران عظام به وسیلهٔ مقام شرع و شریعت که پاسدار آن هستند چه بسا از آن

۱و۲- [ آنچه در نزد شماست پایان می پذیرد، و آنچه در نزد خداست باقی است ] . ۳- [ و ما گروه انبیاء مأموریم با مردم به اندازهٔ خردهایشان سخن گوئیم ] .

#### ثبات و دوام

حقائق زنده تعابیری نمودهاند که می رساند آن حقائق فاقد حس و شعورند و حال آنکه هر یک از این ظواهر شرعیّه از نماز و روزه و حج و جهاد و صلهٔ رحم وصد وقات وامر به معروف ونهی از منکر و غیر این ها دارای حقیقتی هستند زنده و باشعور و ادراک.

سالک کسی را گویند که با قدم سلوک و مجاهده بخواهد بعون الله و توفیقه در سایهٔ ذلّ عبودیّت و خاکساری و تضرّع و ابتهال، كدورت و قشر نفس و عقل را كنار زده و با عقل ياك و نفس روشن و نورانی بی غلّ و غش و بـا صفـا و جـلای خـود آن حقائق عاليه را در همين نشأهٔ مادّيه وجهان ظلماني مشاهده كند. چهبسا اتّفاق مي افتد كـه سالك هميـن وضـوء و نمـاز را بـه صورت واقعی خود مشاهده می کند و می بیند که از حیث شعور و ادراک هزاران مرتبه از صورت جسمانیّهٔ خارجیّهٔ آن امتیاز دارد چنانکه راجع به صُورَ مثالی عبادات در عالم برزخ وقیامت و تکلُّم انسان با أنها در اخبار ائمة طاهرين - صلوات الله و سلامه عليهم اجمعین - مطالبی ارزنده و بسیار نفیس وارد است، و در قرآن مجید راجع به نطق جوارح و سَمْع و بصَرَ آیهای است. پس نباید گمان کرد که مسجد عبارت است از همین خشت و گِل، بلکه آنرا واقعیّتی است زنده و مُدرک و شاعر، لذا در اخبار آمده است که در فردای قیامت قرآن و مسجد نزد پروردگار خود شکایت مینمایند.

شخصی از سالکین راه خدابه بستر خود آرمیده بود چون خواست از این پهلو به آن پهلو بغلطد ناگهان از زمین ناله ای شنید. چون علّت

# رسالهٔ لُبُّ الَّلباب در سيرو سلوكا ُولي الآلباب

را طلب کرد خودش ادراک کرد یا به او گفتند که این نالهٔ زمین از فراق شما بوده است.

باری چون این مقدّمه معلوم شد حال می گوئیم که: سالک باید به واسطهٔ اعمال مترتبه و مداوم خود آن صورت ملکوتیهٔ مجرده را در نفس خود تثبیت کند تا از حال به مقام ملکه ارتقاء یابد. سالک باید به واسطهٔ تکرار هر عملی حظ روحانی و ایمانی خود را از آن عمل دریافت کند و تا ایس معنی برای او حاصل نشود دست از عمل باز ندارد. و آن جنبهٔ ملکوتی ثابت عمل وقتی حاصل می گردد که سالک بطور ثبات و دوام به عمل اشتغال ورزد تا اثرات ثابتهٔ اعمال فانیهٔ خارجیّه در صُقع نفس رسوخ پیدا کند و متحجّر گردد و دیگر پس از تثبیت و استقرار قابل رفع نباشد.

پس سالک باید سعی کند عملی را که مطابق استعداد اوست انتخاب کند و اگر احیاناً ثبات و دوام آن را عازم نیست اختیار ننماید، زیرا در صورت متارکهٔ عمل، حقیقت و واقعیّت عمل به مخاصمه برمی خیزد و آثار خود را بالمرّة جمع نموده و با خود می برد، و در نتیجه آثاری ضد اّ آثار عمل در نفس پدید می آید، نعوذ بالله.

معنی مخاصمه آنست که چون سالک آن عمل را ترک گفت حقیقت آن عمل به طور عکس العمل از سالک دوری می جوید و آثار و خصوصیّات خود را نیز با خود می برد. وچون آن

### مراقبه در جميع احوال

عمل، عمل نورانى و خير بوده است چون ناحية نفس از آن آشار نورانى خالى گردد ناگزير آثار ضد آن از ظلمت و تيرگى و شرور جايگزين آن خواهد شد. و حقيقت آنست كه لايُوجَدُ عِنْدَ اللّهِ الله الْحَيْرُ ، و اَمَّا الشُّرورُ وَ الْقَبائِحُ وَ الظُّلُماتُ أِنَّما هِيَ مِنْ أَنْفُسِنا .

بنابراین هر عیب ونقص که پدید آید ازناحیهٔ افراد بشر است، و الشر گیس الیک د و بر این اساس نیز روشن می شود که فیوضات الهیه اختصاصی نبوده بلکه از صُقع ربوبی و از مقام رحمت نامتناهی متوجه عموم افراد بشر است از مسلم و یهود و نصاری و مجوس و آتش پرست و بت پرست، لکن خصوصیّات موجودهٔ در قوابل، به سوء اختیار آنها سبب می گردد که این رحمت واسعه در بعضی افادهٔ سرور و بهجت و شادی نماید و در بعضی دگر ایجاد غم و اندوه.

# ششم: مراقبه

و آن عبارت است از آنکه سالک در جمیع احوال مراقب و مواظب باشد تا از آنچه وظیفهٔ اوست تخطی ننماید و از آنچه بر آن عازم شده تخلف نکند.

مراقبه معنای عامی است و به اختلاف مقامات و درجات و منازل سالک تفاوت می کند. در ابتدای امر سلوک مراقبه

۱- [ نزد خداوند جز خیر وخوبی یافت نمی شود ] .

٢- [ و امّا شرها و زشتيها و تاريكيها همه از ناحيهٔ خودماست ].

٣\_[ و شر به ساحت مقد س تو راه ندارد].

# رسالهٔ لُبُّ اللباب در سيرو سلوكا ولى الآلباب

عبارتست از آنکه از آنچه به درد دین و دنیای او نمیخورد اجتناب کند و از ما لایعنی دوری گزیند و سعی کند تا خلاف رضای خدا در قول و فعل از او صادر نگردد ، ولی کمکم این مراقبه شدیت یافته و درجه به درجه بالا میرود. گاهی مراقبه عبارتست از توجیه به سکوت خود و گاهی به نفس خود و گاهی به بالاتر از آن از مراتب حقیقت از اسماء و صفات کلیّهٔ الهیییه. و مراتب و درجات آن إن شاء الله تعالی بیان خواهد شد.

باید دانست که مراقبه از اهم شرائط سلوک است، و مشایخ عظام را در آن تأکیداتی است، و بسیاری آنرا از لوازم حتمیّهٔ سیر و سلوک شمردهاند، چه آن به منزلهٔ حَجَر اساسی است، و ذکر و فکر و سایر شرائط بر آن حجر بنا نهاده می شود، لذا تا مراقبه صورت نگیرد ذکر و فکر بدون اثر خواهد بود. مراقبه حکم پرهیز از غذای نامناسب برای مریض را دارد، و ذکر و فکر حکم دارو، و تا وقتی که مریض مزاج خود را پاک ننماید و از آنچه مناسب او نیست پرهیز نکند دارو بی اثر خواهد بود، و چه بسا گاهی اثر معکوس می دهد؛ لذا بزرگان و اساتید عظام این راه، سالک بدون مراقبه را از ذکر و فکر منع می کنند و ذکر و فکر را بر حسب درجات سالک انتخاب می نمایند.

## هفتم: محاسبه

و آن عبارت است از اینکه وقت معیّنی را در شبانه روز برای خود معیّن کند و در آن وقت به تمام کارهای شبانه روز خود

#### مؤاخذه، مسارعت، ارادت

رسیدگی بنماید. و اشاره به آنست آنچه حضرت موسی بن جعفر علیهماالسلام فرموده است که: لَیْس َ مِنّا مَن ْ لَمْ یُحاسِب ْ نَفْسَهُ کُلِّ یَبومْ مَرَّةً لَا و چنانکه در محاسبه برای سالک چنین ظاهر شد که از وظائف خود تخلّف نموده است باید استغفار کند و در صورت عدم تخلّف شکر حضرت باری تعالی شَأنُهُ را بجای آورد.

# هشتم: مؤاخذه

و آن عبارتست از اینکه سالک پـس از مشاهدهٔ خیانت، در مقام تأدیب نفس خود برآمده و او را به نحوی که خود مقتضی داند تأدیب و تنبیه نماید.

## نهم: مسارعت

یعنی در آنچه برآن عزم نموده مسارعت کند، چون دراین راه آفاتی است و برای سالک در هر مقام متناسب با حال او مانعی پدید می گردد. سالک باید بسیار زرنگ و باهوش باشد و قبل از آنکه مانعی بدو دست یابد و دامان او را آلوده کند وظیفهٔ خود را انجام دهد و در راه وصول به مقصد دقیقهای فروگذار نکند.

## دهم: ارادت

و آن ارادت است به صاحب شریعت و خلفای حقّهٔ آن بزرگوار. و در این ارادت چنان باید خود را خالص کند که هیچ غشّی در آن نباشد. و باید در این مرحله به سرحد کمال برسد زیرا ارادت را در

۱- [از ما نیست آنکس که روزی یک بار به حساب خود نرسد].

# رسالة لُبُّ اللباب در سيرو سلوكا ولى الآلباب

تأثیر اعمال مدخلیّتی عظیم است و هر چه ارادت بیشتر و بهتر شود اثر اعمال در نفس سالک راسختر و نیکوتر خواهد بود.

و چون تمام موجودات مخلوقات خدا هستند سالک باید به همهٔ آنها محبّت کند و هر یک را در مرتبه و درجهٔ خود محترم بشمارد. شفقت و مهربانی نسبت به جمیع منسوبان پروردگار چه حیوان و چه انسان هر یک در مقام و مرتبهٔ خود از آثار محبّت به خداست، چنانکه در حدیث وارد شده است که عمدهٔ شعب ایمان همانا شفقت بر خلق خداست. اِلَهی أَسْأَلُكَ حُبّكَ وَ حُب مّن مُن يُحبُّك...

أحِب بُّ بِحُبِّهَا تَلَعَاتِ نَجْدِ

و ما شَعْفى بِها لَوْلا هَواهَا

أَذِلُّ لِا لَيْلَدى في هَواهَا

و أَخْتَوِل الأصاغِر و الْكِبَاراً

# یازدهم: ادب نگاهداشتن

نسبت به جناب مقد س حضرت رب العزة و خلفای او. و این معنی با ارادت و محبّت که قبلاً ذکر شد فرق دارد. چه معنای

۱- [ خداوندا دوستی خودت و دوستی کسی را که تـورا دوست مـی دارد از تـو خواستارم ].

۲- [به خاطر دوستی او (لیلی) تپه های سرزمین نَجْد را نیز دوست می دارم. و
 اگر میل و هوای او نبود چه عشقی پر شور بدانها می توان داشت؟ در راه عشق او خود را
 خاکسار خاندان وی می دانم، و خرد و کلان را در راه او تحمّل می کنم ].

#### ادب نگاه داشتن

ادب عبارت است از توجّه به خود که مبادا از حریم خود تجاوزی شده باشد و آنچه خلاف مقتضای عبودیّت است از او سرزند. زیرا که ممکن در برابر واجب حد و حریم دارد و لازمهٔ حفظ این ادب رعایت مقتضیات عالم کثرت است، ولی ارادت و محبّت، انجذاب است به حضرت احدیّت و لازمهاش توجّه به وحدت است.

نسبتِ ارادت و ادب مرانند نسبتِ واجب است بـه حـرام در احکام؛ چه سالک در اتیان واجب توجّه به سـوی محبـوب دارد، و در اجتناب از حرام توجّه بـه حریـم خـود دارد تـا مبـادا از حـدود امکـانی و مقتضـای عبودیّت خـود خـارج شـود. و در حقیقـت بازگشت ادب به سوی اتّخـاذ طریـق معتـدل بیـن خـوف و رجـاء است، و لازمهٔ عدم رعایت ادب کثرت انبسـاط اسـت کـه چـون از حدر گذرد مطلوب نخواهد بود.

مرحوم حاج ميرزاعلى آقاى قاضى – رضوان الله عليه – مقام انباسط و ارادتش غلبه داشت بر خوف ايشان، و همچنين مرحوم حاج شيخ محمّد بهارى – رحمة الله عليه – اينطور بود؛ در مقابل، حاج ميرزا جواد آقاى ملكى تبريزى – رضوان الله عليه – مقام خوف ايشان غلبه داشت بر رجاء و انبساط، و اين معنى از گوشه و كنار سخنانشان مشهود است. آن كه انبساط او بيشتر باشد او را «خراباتى» گويند، و آن كه خوف او افزون باشد او را «مناجاتى» نامند. ولى كمال در رعايت اعتدال است و آن عبارت است از

## رسالهٔ لُبُّ اللباب در سيرو سلوكا ولى الآلباب

حائز بودن كمال انبساط در عين كمال خوف، و اين معنى فقط در ائمّهٔ طاهرين-صلوات الله وسلامه عليهم اجمعين - موجود است.

برگردیم بر سر مطلب و محصًل آنکه: ادب آنست که ممکن حدود امکانی خود را فراموش نکند، لهذا چون وقتی درنزد حضرت صادق الگیگر سخنی که در آن شائبهای از غلو در حق آن حضرت بود به میان آمد آن حضرت فوراً به خاک افتاد و جبین مبارکش را بر خاک می مالید.

مرتبهٔ کامل از ادب آنست که سالک در همهٔ احوال خود را در محضر حضرت حق – سبحانه و تعالی حاضر دانسته ودر حال تکلّم و سکوت، در خوردن و خوابیدن، در سکون و حرکت و بالأخره در تمام حالات و سکنات و حرکات، ادب را ملحوظ دارد. و اگر سالک پیوسته توجّه به أسماء و صفات الهی داشته باشد قهراً ادب و کوچکی بر او مشهود خواهد شد.

## دوازدهم: نيّت

و آن عبارت است از آنکه سالک منظوری در سلوک نداشته باشد جز نفس سلوک و فناء در ذات احدیّت. و بنابراین باید سالک سیرش خالص باشد: فَادْعُوا اللّه مُحْلِصینَ لَهُ الدّین در اخبار زیادی وارد شده است که نیّت سه مرتبه دارد، منها ما قال الصّادق النّین الله :

۱- آیهٔ ۱۶، از سورهٔ ۶۰: غافر: [پس خدا را بخوانید در حالی که دین را برای او خالص کرده باشید].

### نیت و انواع آن

اَلَعُبَّادُ ثَلاَثَةً: قَـوْمٌ عَبَـدُوا اللّـهَ خَوْفاً فَتِلْـكَ عِبَـادَةُ الْعُبَادُ الْعَبِيدِ، وَقَوْمٌ عَبَدُوا اللّهَ طَمَعاً فَتِلْكَ عِبـادَةُ الأُجَـراءِ، وَقَوْمٌ عَبَدُوا اللّهَ حُبّاً فَتِلْكَ عِبَادَةُ الْأُحْرارِ. لا

دراثرتأمّل و دقّت واضح خواهدشد که عبادت دو دستهٔ اول به حقیقت صحیح نیست زیراعبادت آنها به خدا وبرای خدا نبوده و مرجع عبادت آنها به خودپرستی است و در واقع آنها خود را پرستیدهاند نه خدای تعالی را، چون بازگشت عبادت آنها به همان علائق و مشتهیات نفسانی است، و چون خودپرستی با خدا پرستی جمع نمی شود بنا بر این باید بر حسب نظریّهٔ اول، این جماعت به خدا کافر بوده و خدا را منکر باشند لیکن چون قرآن کریم به نصص خود اصل خدا پرستی رافطری هربشری بیان فرموده است و هرگونه تغییر و تبدیلی را در خلقت نفی نموده است:

فَاقِمْ وَجْهَكَ لِلدِّينِ حَنيفاً فِطْرَةَ اللَهِ الَّتِي فَطَررَ النَّاسَ عَلَيْهَا لا تَبْديلَ لَحَلْقِ اللَهِ ذَلِكَ الدِّينُ الْقَيِّمُ وَ لَكِنَّ اكْثَرَ النَّاسِ لا يَعْلَمُونَ \ وَلَكِنَّ اكْثَرَ النَّاسِ لا يَعْلَمُونَ \

۱- [عبادت کنندگان سه دسته اند: گروهی خدا را از روی ترس عبادت می کنند، و آن عبادت بنندگان و غلامان است. و گروهی خدا را از روی طمع و چشمداشت عبادت می کنند، و آن عبادت مزدبران است. و گروهی خدا را از روی محبّت عبادت می کنند، و آن عبادت آزادگان است].

۲-آیهٔ ۳۰، از سورهٔ ۳۰: روم: [پس روی خود را به سوی دین کن در حالی که میانه رو و معتدل بوده و به حق گرایش داشته باشی، که آن همان فطری است که خداوند مردم را بر اساس آن آفریده، تبدیلی در آفرینش خدا نیست، اینست دین استوار ولیکن بیشتر مردم نمی دانند].

# رسالهٔ لُبُّ الَّلباب در سيرو سلوكا ُولي الآلباب

بنابراین انحراف بشر از جادهٔ خداپرستی نیست بلکه از جادهٔ توحید است که خدا را در فعل و صفت واحد نمی دانند بلکه غیر او را با او سهیم و شریک می کنند، و لذا قرآن در همه جا برای اثبات توحید خداوند و نفی شرک از او قیام فرموده است. و بر این اساس دو دستهٔ اول ا را در منظور خود سهیم و شریک می دانند و در عین خداپرستی نیز از خود پرستی دست باز نمی دارند و فعل خود را در عبادات برای هر دو منظور بجا می آورند و ایس همان شرک است، و در حقیقت این دو گروه، مشرک به خدای متعال می باشند که به نص قرآن برای آن آمرزشی نیست.

إِنَّ اللَهَ لا يَغْفِرُ اَ نْ يُشْـرَكَ بِـهِ وَ يَغْفِـرُ مَـادُ وَنَ ذَلِـكَ لِــهِ وَ يَغْفِـرُ مَـادُ وَنَ ذَلِـكَ لِــمَنْ يَشَاءُ ل

بنابراین عبادت آنها ابداً مثمر ثمر نبوده و آنها را به خدای متعال نزدیک نخواهد ساخت.

امّا دستهٔ سوم که خدا را بر اصل محبّت می پرستند که همان عبادت اَحرار است و در بعضی از رویات وارد است که تِلْك عبادة الْكِرَام این همان عبادت صحیحهٔ واقعیّه است و به آن نمی رسند مگریان درگاه الهی. فهذا مَقَامٌ مَكْنُونٌ لا یَمَسُّهُ الاَّالْمُطَهَّرُ ونَ ".

۱ – آیهٔ ٤۸، از سورهٔ ٤: نساء: [ خداوند گناه شرک را نمــی آمـرزد و پـائین تــر از آنرا برای هر کس که بخواهد می آمرزد ] .

۲- [این عبادت کریمان و بزرگواران است ].

٣- [ و اين مقام پوشيده ودر بستى است جز پاكان بدان دست نيابند ] .

## نیّت و انواع آن

محبّت عبارتست از انجذاب، یعنی کشیده شدن چیزی به سوئی و حقیقتی. دسته سوم گروهی هستند که پایهٔ عبادت و پرستش خود را بر محبّت و کشش به سوی خدا قرار داده غیر از کشیده شدن به سوی اوو تقرّب به حضرت اوهیچ مقصود و منظوری ندارند و صِرفاً همان انجذابی که از ناحیهٔ محبوب در خود حس می کنند داعی و محرّک آنها به سوی محبوب و موجب حرکت آنها بدان حریم است.

در بعضی از اخبار وارد شده است که حق تعالی را از آن جهت که اهلیّت عبادت دارد پرستش نمائید. و معلوم است که این اهلیّت بازگشتش به صفات الهی نبوده بلکه راجع به مقام ذات مقد س اوست جَلَّ جَلاً لُه و عَظُمَ شَأَنُهُ، و بنابر این مفادش آن خواهد بود که خداوند را چون خداوند است عبادت کنید:

الَهى مَا عَبَدْتُكَ خَوْفًا مِنْ نَارِكَ وَ لا طَمَعًا فِي جَنَّتِك، بَلْ وَجَدْتُك َاهْلاً لِلْعِبَادَةِ فَعَبَدْتُك. لا أَوْجَدُتُك وَ دَعُو تَن الَيْك، وَ لَولاً لَا لَيْك، وَ لَولاً

سالک راه خدا در ابتدای سلوک خود با یای محبّت گام

أَنْتَ لَمْ أَ دْرِ مَا أَنْتَ. <sup>٢</sup>

۱- [خدایا من تو را از روی بیم از آتش و به طمع بهشت نپرستیده ام بلکه تـ و را شایستهٔ پرستش یافته و بدینجهت پرستیده ام ].

۲- [ تو مرا به خود ره نمودی و به سوی خویش خواندی، و اگــر تـو نبـودی مـن نمی دانستم تو چه هستی ] .

## رسالهٔ لُبُّ اللباب در سيرو سلوكا ولى الآلباب

برمے دارد ولے پس از آنکہ منازلی را سے نمود و کمالی في الجمله حاصل كرد متوجّه خواهد شد كه محبّت امري است مغایر یا محبوب و لهذا سعی می کند که محبّت را که تا به حال وسیلهٔ سلوک و نردبان ترقّی او بوده است رها کند، آن وسیله را تــا اینجا مؤثّر می داند و از اینجا به بعد مضر و مانع راه تشخیص می دهد. بنابراین از اینجا سالک فقط و فقط محبوب را در نظر داشته، و او را عبادت می کند به عنوان محبوبت و بس، ولی چون قدمی نیز فراتر می گذارد و منازلی را چند سیر می کند درمی یابدکه این قسم از عبادت نیز خالی از شائبهٔ شرک نیست زیرا در این عبادت خود را عاشق و محت و خدا را معشوق و محبوب دانسته است و خودیّت با حب به محبوب مغایرت دارد، بنابراین نظر کردن به محبوب با وجود عنوان محت با عبادت ذات مقدّس خداوند متعال مغایرت و تنافی دارد، لهذا از اینجا سعی می کند که حتّ و عشق محبوب را فرامـوش کنـد تـا بـه کلّـي از تغـاير و كثرت گذشته قدم خود را در عالم وحدت بنهد. و در این موقع نیّت از سالک منتفی میگردد زیرا دیگے شخصیّت و خودیّتی در مان نیست تا نیّت از او صادر شود.

تا قبل از این مرحله سالک طالب شهود و کشف و مکاشفه بود ولی در این مقام به کلّی تمام آن اغراض را به خاک نسیان میسپارد چون دیگر اراده و نیّتی نیست تا مراد و مَنْویّی را در نظر بگیرد. در این حال چشم و دل سالک از دیدن و ندیدن و رسیدن و

## نیّت و انواع آن

نرسیدن و دانستن و ندانستن و رد و قبول پوشیده خواهد شد. از حافظ شیرازی است:

## با خرابات نشينان ز كرامات ملاف

## هر سخن جائی و هر نکته مقامی دارد

از بایزید بسطامی نقل است که گفت: «روز اول، دنیا را ترک کردم، و روز سوّم از ما سوّی ترک کردم، و روز سوّم از ما سوّی الله گذشتم، و روز چهارم پرسیدند: مَا تُریدُ؟ گفتم: اُریدُ اَنْ لاَ اُریدَ». ا

و این اشاره به همان مطلبی است که بعضی در تعیین منازل اربعه گویند: اول، ترک دنیا. دوم: ترک عُقبی. سوم: ترک مُولی، و چهارم: ترک ترک، فَتَدَبَّرُ، و مراد از قطع طمع در نزد سالکین عبارت از این مرحله است که بسیار عظیم و کریوهای مشکل است و عبور از آن صعب و دشوار و به این آسانی ها دست ندهد، چه سالک پس از تأمّل و دقیت فراوان باز می یابد که در تمام مراحل سیر در این مرحله خالی از قصد و نیّت نبوده است بلکه غایت و مقصودی را در سویدای دل خود منظور داشته است گرچه آن غایت عبور از مراحل ضعف و نقص و وصول به کمال و کمالات باشد. و اگر سالک با وسیله و آلتِ تجریدِ ذهن و خاطر بکوشد وبارها به خود فشار آوردتا بخواهد از این عَقَبه عبور کند و

۱- [چه می خواهی ... می خواهم که چیزی نخواهم].

# رسالهٔ لُبُّ اللباب در سيرو سلوكا ُولى الآلباب

خود را از این معانی و مقصودها عاری و مجرد کند هیچ نتیجهای عائد او نخواهد شد چهنفس این تجرید مستلزم عدم تجریداست به علّت آنکه لابد این تجرید را سالک به داعیهٔ غایتی بجا می آورد و خود این داعیه و نظر به غایت، نشانه و علامت عدم تجرید است.

روزی بااستاد خودمرحوم آقای حاج میرزا علی آقای قاضی حرضوان الله علیه این راز را در میان نهادم و استفسار و التماس چارهای نمودم، فرمود: «به وسیله اتّخاذ طریقهٔ احراق می توان ایس مسئله را حلّ نموده و این معضله را گشود. و آن بدین طریق است که باید سالک به حقیقت ادراک کند که خداوند متعال وجود او را وجودی طمّاع قرار داده است و هر چه بخواهد قطع طمع کند چون سرشت او با طمع است لذا مُنتج نتیجهای نخواهد شد و قطع طمع از او ناچار مستلزم طمع دیگری است و به داعیهٔ طمعی بالاتر و عالی تر از آن مرحلهٔ دانی قطع طمع نموده است. بنابراین چون عاجز شد از قطع طمع وخود را زبون یافت طبعاً امرخود را به خدا سپرده و از نیّت قطع طمع دست برمی دارد. این عجز و بیچارگی ریشهٔ طمع را از نهاد او سوزانیده و او را پاک و پاکیزه می گرداند».

البتّه باید دانست که ادراک این معنی نظری نیست و با نظر هم نتیجه نمی دهد بلکه ادراک واقعی آن احتیاج به ذوق و پیدایش حال دارد. اگر کسی یک مرتبه این معنی را ذوقاً ادراک کند خواهد فهمید که ادراک تمام لذّات دنیا و ما فیها برابری با این حقیقت نمی کند.

## نیّت و انواع آن

وعلّت اینکه این طریقه را احراق نامند برای آنست که یکباره خرمن هستیها و نیّتها و غصّهها و مشکلات را میسوزاند و از ریشه و بن قطع میکند و اثری از آن در وجود سالک باقی نمی گذارد.

در قرآن کریم درمواردی از طریقهٔ احراقیّه استفاده شده است. اگر کسی برای وصول به مقصود از این طریقه استفاده کند و در این راه مشی نماید راهی را که باید چندین سال طیّ کند در مدت قلیلی خواهد پیمود. یکی از مواردی که در قرآن مجید از آن استفاده شده است عبارت است از کلمهٔ استرجاع:

# إِنَّا لِلَّهِ وَ إِنَّا إِلَيْهِرِ اَجِعُونَ.

چون در هنگام شدائد و مصائب و نزول بلایا و فِتَن، انسان می تواند به طرق مختلفی خود را تسکین دهد مثل اینکه متذکّر گردد که مرگ برای همه است و مصیبت به همهٔ اشخاص وارد می شود و بدین وسیله کم کم خود را آرام می کند، ولی خداوند به وسیلهٔ طریقهٔ احراقیّه و تلقین کلمهٔ استرجاع راه را کوتاه و مشکل را یکباره از میان برمی دارد زیرا اگر انسان متذکّر شود که خود او و هر چه از متعلقات و ما یَمْلک اوست مِلکِ طِلْقِ خداست، یک روز به او داده و یک روز می گیرد و کسی را در اَن حق دخالتی نیست، وقتی که انسان به خوبی ادراک کرد که از اول مالک نبوده است وعنوان ملکیت برای او مَجازی بوده وبدون جهت خود را مالک تخیّل می نموده است البتّه در صورت فقدان متأثّر نخواهد نمود.

# رسالهٔ لُبُّ اللباب در سيرو سلوكا ُولى الآلباب

ادراک اینکه خداوند انسان را از اول طمّاع قرار داده است مثل ادراک این می ماند که غنی عَلَی الاطلاق بنده را از اول فقیر آفریده و سرشت او را با فقر خمیر کرده است، لهذا اثبات فقر و اثبات سؤال که لازمهٔ فقر است احتیاج به دلیل ندارد، کسی به فقير نمي تواند ايراد كند كه چرا سـؤال مي كني؟ زيرا فرض فقر فرض سـؤال و گدائی است، بنابراین سالک راه خـدا نـیز اگـر در حین سیر و حرکت طمع ورزد باید متوجّـه باشـد کـه خداونـد خميرهٔ هستي او را از اول با طمع سرشته است و به هيج عنوان نمي تواند دندان طمع را بكشد و دست از طمع خود بشويد، و از طرف دیگر چون فناء در ذات احدیّت که بر اساس عبادت احرار پایه گذاری شده طمع و نیّت سازگار نیست، بنابراین بیچاره شده و حال اضطرار و بیچارگی عجیبی پیدا میکند کــه همـان حـال، او را از خودی او که مستلزم طمع است عبورمی دهدویس از عبور از این مرحله دیگر انیّت و خودیّتی نیست که مستلزم طمع باشد. فَافْهَمْ و تَأُمَّلْ جَيِّداً.

# سيزدهم: صَمْت

و آن بردوقسم است: سکوت عام و مُضاف،وسکوت خاص و مطلق. سکوت عام و مضاف عبارت است از حفظ لسان از تکلّم به قدر زائد بر ضرورت با مردمان. بلکه سالک باید اکتفا کند به قدر ضرورت و به أقل مایُمْکِن، و این صَمْت در همه دوران سلوک در تمام اوقات لازم است بلکه می توان گفت مطلقاً

## صمت و سکوت، جوع و کم خوری

ممدوح است. و اشاره به همین صَمْت است قوله العَلَیْ إنَّ شِیعَتَنَا الْحُرْسُ. و نیز آنچه در «مصباح الشریعة» از حضرت صادق العَلَیْ نقل شده است که:

اَلصَّمْتُ شِعارُ الْمُحِبِّينَ، وَ فيــهِ رِضَـا الـرَّبِّ، وَ هُــوَ مِنْ اَخْلاَقِ الأنبياءِ وَ شِعَارِ الأصْفِياءِ. `

و در حديث بزنطي است از حضرت رضا التَلْيَكُانَا:

اَلصَّمْتُ بابٌ مِنْ اَبْوابِ الْحِكْمَةِ، وَ اِلَّـهُ دَليــلُ عَلَى كُلِّ حَيْر. "

قسم دوّم، که سکوت خاص و مطلق است عبارت است از: حفظ لسان ازتکلّم با ناس در حین اشتغال به اذکار حصریّهٔ کلامیّه؛ و در غیر آن غیر مستحسن است.

# چهاردهم: جوع و کم خوری

به اندازه ای که باعث بر ضعف نگردد و احوال را مشوش ندارد. قال الصادق السَّلْ :

اَلْجُوع إدامُ الْمُؤْمِنِ، وَ غِذاءُ السرُّوح، وَ طَعَامُ الْقُلْب. '

۱ - [ شیعیان ما زبانشان بسته است ] .

۲ [ سکوت شعار محبّان است، و خشنودی خدا در آن است، و آن از اخلاق پیامبران
 و شعار برگزیدگان است ] .

۳- [ سکوت دری از درهای حکمت است، و رهنمای به هر خیری است ].

۳ [گرسنگی خورش مؤمن، و غذای روح، و خوراک قلب است].

## رسالة لُبُّ اللباب در سيرو سلوكا ولى الآلباب

زیرا گرسنگی موجب سبکی و نورانیّت نفس می گردد و فکر در حال گرسنگی می تواند به طیران در آید. غذای زیاد خوردن و سیر بودن، نفس را ملول و خسته و سنگین می کند و از سیر در آسمان معرفت باز می دارد. صوم و روزه از عبادات بسیار ممدوح است، و در روایت معراجیّه که خطاب و تکلّم خدا با حبیبش رسول اللیه گرایبیان می شود و مُصَدرًر به «یا احمد» است و در «ارشاد» دیلمی و هفدهم «بحارالأنوار» مفصّلاً مذکور است، خطابات عجیبی دربارهٔ جوع دارد و مزایای این امر را در سیروسلوک به طرز شگفتانگیزی بیان می کند. مرحوم استاد قاضی حرضوان الله علیه حروایتی غریب دربارهٔ جوع بیان می فرمود و محصّلش آنکه:

«در زمان انبیاء سلّف سه نفر رفیق گذرشان به دیار غربت افتاد، شب فرارسید، هر یک برای تحصیل غذا به نقطهای متفرق شدند لیکن با یکدیگر میعاد نهادند که فردا در وقت معیّن در آن میعادگاه یکدیگر را ملاقات کنند، یکی از آنها میهمان بود و دیگری به میهمانی شخصی درآمد وچون سوّمی جائی نداشت با خود گفت به مسجد می روم و میهمان خدا می شوم، وتا صبح در آنجا به سر برد و همچنان گرسنه باقی بود. صبحدم در میعاد خود هر سه نفر حضور یافتند وهریک سرگذشت خود را بیان کردند.از جانب خدای تعالی به نبی آن زمان وحی رسید که به آن میهمان ما بگو: ما میهمانی این میهمان عزیز را قبول کردیم و خود میزبان او

## خلوت و اقسام آن

شدیم و برای او درصدد تهیّهٔ بهترین غذاها برآمدیم لکن درخزانهٔ غیب خود تفحّص کردیم بهتر از گرسنگی غذائی را برای وی نیافتیم».

# پانزدهم: خلوت

و آن بر دو گونه است : خلوت عام م ، و خلوت خاص ً .

خلوت عام عبارتست از کناره گیری و عزلت از غیر اهل الله خصوصاً از صاحبان عقول ضعیفه از عوام مردم مگر به قدر ضرورت:

# وَ ذَرِ الَّذِينَ الَّحَدُوا دينَهُمْ لَعِباً وَ لَهُواً وَ غَرَّنْهُمُ لَعِباً وَ لَهُواً وَ غَرَّنْهُمُ الْعَبِا وَ لَهُواً وَ غَرَّنْهُمُ الْعَيْدَةُ الدُّنْيَا \

و امّا خلوت خاص عبارت است ازدوری از جمیع مردم. و اگر چه آن در همهٔ عبادات و اذکار خالی از فضیلت نیست و لیکن در طایفهای از اذکار کلامیّه بلکه در جمیع آنها در نزد مشایخ راه، شرط است و در آن چند امر معتبر است:

خلوت ودوری ازمحل ازدحام وغوغا واستماع هرگونه صدای مشوتش حال. و دیگر حلیّت مکان و طهارت آن حتّی السّقف و الجُدران ، و باید به اندازهای کوچک باشد که فقط گنجایش یک نفر را بیشتر نداشته باشد و سعی شود که از زخارف دنیویّه در

۱- آیهٔ ۷۰، از سورهٔ ٦: انعام: [و رهـا کـن کسانی را کـه دیـن خـود را بـه بـازی و سرگرمی گرفته اند و زندگی دنیا فریبشان داده است ].

٢- [ديوارها]

# رسالهٔ لُبُّ اللباب در سيرو سلوكا ُولى الآلباب

آن هیچ نباشد چون کوچکی خانه و نبود اثاث البیت در آن باعث تجمّع حواس می گردد.

شخصی از جناب سلمان - رضی الله عنه - تقاضا نمود که اجازه فرمائید منزلی برای شما بنّائی کنم، چه تا آن زمان برای خود خانه بنّائی نکرده بود. جناب سلمان اجازه نداد، عرض کرد: می دانم که چرا اجازه نمی دهی، سلمان گفت: بگو علّتش چیست؟ آن شخص عرض کرد: علّت آنست که شما می خواهید خانه ای که طول و عرضش به اندازهٔ شما باشد من بسازم و این خانه میسور نیست. سلمان فرمود: آری راست گفتی. سپس آن مرد اجازه گرفت که چنین خانه ای برای او درست کند و درست نمود.

## شانزدهم: سَهَر

و آن بیداری سَحَر است به قدری که طبیعت سالک را طاقت باشد. و در مذمّت خواب سحرگاه و مدح عادت به بیداری آن موقع است قولُهٔ تعالی:

كَانُوا قَليلاً مِنَ اللَّيْلِ مَا يَـهْجَعُونَ - وَ بِالأَسْحَارِ هُـمْ يَسْتَغْفِرُونَ \

# هفدهم: دوام طهارت

و أن عبارت است ازدوام وضوء واغسال واجبه وغسل جمعه و ساير اغسال مستحبه حتى الإمكان.

۱ – آیهٔ ۱۷و ۱۸ از سورهٔ ۵۱: ذاریات: [و چنیــن بودنـد کـه پاســی کوتــاه از شــب را می خوابند و در سحرها استغفار می کردند ] .

## تضرّع، ترک لذّات، كتمان سرّ

# هجدهم: مبالغه در تضرّع

و مَسكنت و خاكساري و بُكاء.

# نوزدهم: احتراز از لذائذ

و مُشْتَهَيات به قدر استطاعت، واكتفا به آنچه قوام بدن و حيات به آنست.

# بیستم: کتمان سِر

واین ازشرائط بسیار مهم سلوک است وبزرگان طریق در این شرط اهتمام بسیار نموده و به شاگردان خود سفارشهای مهم نموده و توصیه را به حد مبالغه رسانیدهاند، خواه در عمل و اوراد و اذکار باشد و خواه در واردات و مکاشفات و حالات، حتی در مواردی که تقیه غیر ممکن و افشاء سر نزدیک می گردد توریه را از لوازم و دستورات شمردهاند و حتی آنکه اگر کتمان سر مستلزم ترک عمل و ورد است باید دست از عمل بردارد:

# وَ اسْتَعينُوا عَلَى حَوَائِجِكُمْ بِالْكِتْمَانِ. ا

در اثر تقیّه و کتمان سرّ، مصائب و شدائد به مقدار مُعتنابهی پائین می آید و ترک تقیّه موجب کثرت فِتَن و بلایا و مصائبی است که بر سالک روی آور می شود، و علاوه هنگام بروز مشکلات با تحمّل و صبر باید قدم در راه نهاد و پیروز شد:

وَ اسْتَعينُوا بالصَّبْر وَ الصَّلَوةِ وَ الِّهَا لَـكَـبيرَةٌ اللَّا عَـلَى

۱- [ و برای دستیابی به نیازهای خود از کتمان و پرده پوشی یاری بجوئید ] .

# رسالة لُبُّ اللَّباب در سيرو سلوكا ُولى الآلباب

# الْحَاشِعينَ.

مراد از صلاة در این آیهٔ مبارکه همان معنای لغوی است، یعنی توجّه به پروردگار عظیم، بنابراین با یاد خدا صبر و تحمّل کردن و دندان روی جگر گذاشتن موجب تخفیف شدائد و مصائب و عامل مهم پیروزی است. و لهذا دیده می شود که همین مردمی که در خانه های خود از بریدن دستشان گریان می شوند در میدان جهاد و مبارزه با دشمنان دین از قطع شدن دست و پا و سایر جوارح و اعضاء هیچگونه بیمی نداشته و در خود ضعف و هراسی احساس نمی نمودند. روی این قاعدهٔ کلیّه أئم هٔ طاهرین –صلوات الله و سالامه علیهم أجمعین – در کتمان اسرار توصیه های فراوان و سفارش های عجیبی فرموده اند حتّی ترک تقیّه را از گناهان بزرگ به شمار آورده اند.

روزی ابو بصیر ٔ از حضرت صادق السَّلِیُّالُمْ سؤال کرد که:

۱- آیـهٔ ٤٥، از سـورهٔ ۲: بقـره: [ و از صـبر (روزه) و نمـاز یـاری بجوئیـد، و اینکـار بسی گران است مگر بر کسانی که دلشان برای خدا خاشع باشد ] .

٢- ايسن روايت را در « توحيد» صدوق در باب «رؤية» در ص ١١٧ از طبع سربى آورده است با اسناد متصل خود از أبوبَصير عَنْ أَبِي عَبْدِ اللّهِ عليه السّلام قال: قُلُتُ لَكُ: اَحْبَرْنَى عَن اللّهِ عَنَّ اللّهِ عَزَّوَجَلَّ هَلْ يَراهُ الْمُؤْمِنِونَ يَوْمَ الْقِيمَةِ؟ قالَ: نَعَمْ و قَلْرْ أَوْهُ قَبْلَ يَوْم الْقِيمَةِ، فَقُلْتُ: مَتَى؟ قال: حينَ قالَ لَلهُمْ: السّتُ بربَّبُكُم؟ قالُوا: بَلَسى. ثُمَّ سَكَتَ سَاعَة ثُمُ قالَ: وَإِنَّ الْمُؤْمِنِينَ لَيَرُونُهُ فِي الدُّنِيا قَبْلَ يَوْم الْقِيمَةِ، السّت تَراهُ فِي الدُّنِيا قَبْلَ يَوْم الْقِيمَةِ، السّت تَراهُ فِي وقَتْبِكَ هَذا؟ قالَ أَبُو بَصيرِ: فَقُلْتُ لَدُ: جُعِلْتُ فِي الدُّنِيا قَبْلُ يَوْمُ الْمُقَالِنَ لا هَالَ: لا هَاللّهُ كَالِ وَاللّهُ عَمْلَ يَعْفَى ما تقولُكُ ثُمُ مَا قَلْتُ لَدُ اللّهُ عَمَا يَعِفُهُ الْمُشَبِّهُونَ وَ الْمُلْعِدونَ.

### شيخ و استاد

«آیا می توان خدا را در قیامت دید؟ چون اشاعره عقیده دارند که خدا را در قیامت و سرای دگر همهٔ مردم میبینند البته به نحو تجسیم – تعالی الله عمّا یقول الظّالمون علواً کبیراً – حضرت فرمودند: در این دنیا هم می توان دید همانطور که الآن در این مجلس خودت خدا را دیدی. ابو بصیر عرض کرد: یابن رسول الله اجازه می فرمائید این را برای دگری نقل کنم؟ حضرت فرمودند: نقل مکن زیرا مردم نتوانند حقیقت آن را ادراک نمایند و لهذا گمراه می شوند».

# بیست و یکم: شیخ و استاد

و آن بر دو قسم است: استاد عام، و استاد خاص. استاد عام آنست که بخصوصه مأمور به هدایت نباشد و رجوع به او از باب رجوع به اهل خبره در تحت عموم فَاسْ تَلُوا آهْلَ الذِّكْرِ انْ كُنْتُمْ لا تَعْلَمُونَ ابوده باشد. و لزوم رجوع به استاد عام فقط در ابتدای سیر و سلوک است وقتی که سالک مشرق به مشاهدات و تجلیات صفاتیه و ذاتیه شد دیگر همراهی او لازم نیست. و اما استاد خاص، آنست که بخصوصه منصوص به ارشاد و هدایت است و آن رسول خدا و خلفای خاصه حقّه او هستند. و سالک را در هیچ حالی از احوال از مرافقت و همراهی استاد خاص گریزی نیست حالی از احوال از مرافقت و همراهی استاد خاص گریزی نیست اگر چه به وطن مقصود رسیده باشد. البته مراد همان مرافقت

۱ – آیـهٔ ۴۳، از سورهٔ ۱٦: نحل: [ پــس از اهـل ذکـر (و خـبره) بپرسـید اگـر نمی دانید ].

## رسالهٔ لُبُّ اللباب در سيرو سلوكا ُولى الآلباب

باطنی امام است با سالک نه فقط همراهی و مصاحبت در مقام ظاهر، چون واقعیّت و حقیقت امام همان مقام نورانیّت اوست که سلطه بر جهان و جهانیان دارد و امّا بدن عنصری او گرچه آن نیز از سایر بدنها امتیاز دارد لکن آن منشأ اثر و متصرّف در امورِ کائنات نیست.

و برای توضیح این نکته متذکّر میگردد که: آنچه در عالم خلقت تحقّیق مییابد منشأ آن، صفات و اسماء الهیّه است، و حقیقت امام همان اسماء و صفات خداست. و بنابراین اصل فرمودهاند که: چرخ عالم هستی و افلاک و همهٔ کائنات به دست ما حرکت میکند و آنچه واقع می شود به اذن ماواقع می شود: بنا عُرف الله، بنا عُبد الله. بنابراین سالک در حال سیر، در مراتب نورانیت امام السین سلوک مینماید و به هر درجهای که صعود کند و در هر مرتبهای که باشد امام السین آن مرتبه را حائز بوده و با سالک در آن درجه و مرتبه معیّت دارد.

و همچنین بعد ازوصول نیزمرافقت امام لازم استچون آداب کشور لاهوت را نیز او باید به سالک بیاموزد؛ بنابراین مرافقت امام در هر حال از شرائط مهمه بلکه از اهم شرائط سلوک است. در اینجا نکاتی است بس دقیق که در بیان نیاید و فقط باید خود سالک به وسیلهٔ ذوق آن حقایق را دریابد.

۱- [خداوند به وسیلهٔ ما شناخته شد، و به وسیلهٔ ما پرستش شد].

#### شيخ و استاد

محی الدّین عربی نزد استادی رفت و از کثرت ظلم و عصیان فراوان شکایت نمود. استاد فرمود: «به خدای خود توجّه کن. سپس چندی بعد نزد استادی دگر رفت و همچنان از بیداد و شیوع معاصی سخن گفت. استاد فرمود: به نفس خود توجّه کن. در این موقع ابن عربی گریه آغاز کرد و وجه اختلاف پاسخها را از استاد جویا شد. استاد فرمود: ای نور دیده، جوابها یکی است، اوتو را به رفیق دعوت کرد، و من تو را به طریق دعوت می کنم»

باری این داستان را برای آن آوردیم که دانسته شود که سیر الی الله منافاتی با سیر در مراتب اسماء و صفات الهیّه که همان مقام امام است ندارد بلکه بسیار به هم نزدیکاند و بلکه حقّاً یکی است و در آن مرحله دوئیّت و اِثْنَیْنیّت یافت نمی شود بلکه هر چه هست نور واحدی که نور خداست ، غایة الأمر از آن نور به تعبیرات مختلفه سخن میرود، گاهی به اسماء و صفات الهیّه و گاهی به حقیقت یا نورانیّت امام از آن تعبیر میکنند:

عِبَارَاتُنا شَـتَّى وَحُسْنُكَ واحِـدُ

وَ كُـلُّ اِلَـي ذَاكَ الْجَمَـالِ يُشـيرُ ١

امًا استاد عامً شناخته نمی شودمگر به مصاحبت و مرافقت با او در خَلاً و مَلاً تا به طور یقین برای سالک واقعیّت و یـقین او دستگیر شود، و ابداً به ظهور خوارق عادات، و اطّلاع بر مغیبات و

۱ عبارات و تعبیر های ما مختلف است ولی حسن و زیبائی تو یکی است، و ایس تعابیر به همان جمال و زیبائی اشاره دارد ] .

## رسالهٔ لُبُّ اللباب در سيرو سلوكا ولى الآلباب

اسرار خواطر افراد بشر و عبور بر آب و آتش، و طی الارض و الهواء، و استحضار از آینده و گذشته و امثال این غرائب و عجائب نمی توان پی به وصول صاحبش برد زیرا که این ها همه در مرتبهٔ مکاشفهٔ روحیه حاصل می شود و از آنجا تا سرحل وصول و کمال، راه به نهایت دور است و تا هنگامی که دراستاد تجلیات ذاتیهٔ ربانیه نیز پیدا نشود استاد نیست، و به مجرد تجلیات صفاتیه و اسمائیه نیز نمی توان اکتفا کرد و آنها را کاشف از وصول و کمال دانست.

منظور از تجلّی صفاتی آنست که سالک صفت خدا را درخود مشاهده کند و علم یا قدرت وحیات خود را حیات و علم و قدرت خدا ببیند. مثلاً چیزی را که می شنود ادراک کند که خدا شنیده و او سمیع است، و چیزی را که می بیند ادراک کند که خدا دیده و او بصیر است، و یا در جهان علم را منحصر به خدا ذوق کند و علم هر موجودی را مستند به علم او بلکه نفس علم او مشاهده کند.

و مراد از تجلّی اسمائی آنست که صفات خدا که مستند به ذات او هستند مثل قائم، عالِم، سمیع، بصیر، حیی و قدیر و امثال اینها را در خود مشاهده کند. مثلاً ببیند که علیم در عالَم یکی است و او خدای متعال است و دگر خود را در مقابل او علیم نبیند بلکه علیم بودن او عین علیم بودن خداست. یا ادراک کند که حی و زنده یکی است و او خداست و خود او اصلاً زنده نیست بلکه زنده خداست و بس. و بالأخره وجدان کند که «لَیْس الْقَدیر بلکه زنده خداست و بس. و بالأخره وجدان کند که «لَیْس الْقَدیر با

استاد عام باید به مقام تجلّی ذاتی ربّانیّه رسیده باشد

وَ الْعَليمُ وَ الْحَيُّ الاّ هُوَ تَعالَى وَ تَقَدَّسَ».

البته ممکن است تجلّی اسمائی در خصوص بعض از اسماء الهیّه صورت گیرد، و هیپ لازمهای در بین نیست که چون در سالک یکی دو اسم تجلّی کرد حتماً باید بقیّهٔ اَسماء تجلّی کند.

امًا تجلّی ذاتی آنست که ذات مقد س حضرت باری تعالی در سالک تجلّی نماید، و آن وقتی حاصل می شود که سالک از اسم و رسم گذشته باشد، و به عبارت دیگر به کلّی خود را گم کرده و اثری در عالم وجود از خود نیابد وخود وخودیّت خود را یکباره به خاک نسیان سپرده باشد «و لَیْسس هُناك الا الله الله الله الله الله موقع دیگر ضلال و گمراهی برای چنین شخصی متصور نخواهد بود زیرا تا ذرهای از هستی در سالک باقیست هنوز طمع شیطان از او قطع نشده است و امید اضلال و اغوای او را دارد ولی وقتی که بحول الله تبارک و تعالی سالک بساط خودیّت و شخصیّت را درهم پیچید و قدم در عالم لاهوت نهاد و در حرم خدا وارد شده لباس حرَم در برکرد و به تجلیات ذاتیهٔ ربّانیّه مشرّف آمد شیطان دندان طمع را از او کنده و در حسرت می نشیند. استاد عام باید بدین مرتبه از کمال برسد و الا به هرکسی نتوان سرسپرد و مطیع و منقاد گشت.

که از هـزار هـزاران یکـی از آن نجـهند

۱-[ ودر آنجا دیگر جز خدا چیزی نیست ].

# رسالة لُبُّ الُّلباب در سيرو سلوكا ولى الآلباب

بنابراین نباید در مقابل هر کسی که متاعی عرضه می کند و بضاعتی ارائه می دهد و کشف و شهودی لاّعا می نماید سر تسلیم فرود آورد. بلی در جائی که تحقیق و تدقیق در حال استاد و شیخ متعذّر یا متعسّر باشد باید توکّل به خدا نموده و آنچه را که او بیان می کند و دستور می دهد با کتاب خدا و سنّت رسول خدا و سیره ائمهٔ طاهرین – صلوات الله و سلامه علیهم اجمعین – بسنجد اگر موافق بود عمل نماید والا ترتیب اثر ندهد. بدیهی است چون چنین سالکی با قدم توکّل به خدا گام برمی دارد شیطان بر او سلطه نخواهد بافت:

اِنَّهُ لَيْسَ لَهُ سُلْطَانٌ عَلَى الَّذِينَ آمَنُـوا وَ عَلَـى رَبِّـهِمْ يَتَوَكَّلُونَ –اِنَّمَا سُلْطَائُهُ عَلَى الَّذِينَ يَتَوَلَّوْنَهُو اَلَّذِينَ هُــمْ بهِ مُشْركُونَ \

## بیست و دوم: ورد

و آن عبارت است از اذکار وا وراد لسانیّه. و کیفیّت و کمّیّت آن مَنوط به نظر استاد است، چه آن حکم دوائی را ماند که بعضی را نافع و دیگری را مضر است. و گاه اتّفاق میافتد که سالک به دو ذکر مشغول میشود که یکی او را به کثرت توجّه میدهد و دیگری به وحدت، و درصورت اجتماع، نتیجهٔ هر دو خنثی

۱ – آیهٔ ۹۹ و ۱۰۰، از سورهٔ ۱۲: نحل: [بدرستی که او (شیطان) بر کسانی که ایمان آورده و برپروردگارشان توکّل می کنند تسلّط ندارد، و تنها تسلّط او بر کسانی است که او را سرپرست خود گرفته و او را شریک خدا قرار می دهند].

## نفی خواطر و ذکر و فکر

می گردد و نتیجهای عائد می شود. البته اذن استاد شرط در اورادی است که اذن عام در آن داده نشده است و امّا در آنچه اذن عام داده شده اشتغال به آن مانعی ندارد

ورد بر چهار قسم است: قالبی و خَفی، و هر یک یا اطلاقی است و یا حَصری. و اهل سلوک را به قالبی اعتنائی نیست زیرا ذکر قالبی عبارتست از تلفظ به زبان بدون التفات به معنی، و در واقع لقلقهٔ لسان است و چون سالک در جستجوی معناست نه چیز دیگری لذا ذکر قالبی برای او مفید فائده نخواهد بود.

بیست و سوم و بیست و چهارم و بیست و پنجم: نفی خواطر و ذکر و فکر

و این سه مرحله از مهمّات وصول به مقصد است، واکشر افرادی که از راه بازمانده و نتوانستهاند به مقصد برسند توقّفشان در یکی از این سه مرحله بوده است و در همانجا یا توقّف نموده و یا دستخوش هلاکت و بَوار گشتهاند، چه خطرات این منازل عبارت است از عبادت اصنام و اَوْثان و کواکب و آتش وگاه زندقه و فرعونیّت و دعوای حلول و اتّحاد و نفی تکلیف و اباحه وامثال آن. و البته به همهٔ آنها اشاره خواهد رفت ولی فعلاً حلول واتّحاد را که از خطرات مهم است به طور اجمال بیان می کنیم و آن برای سالک از صاف نمودن ذهن به وسیلهٔ نفی خواطر پیدا خواهد شد.

۱- [بت ها].

## رسالهٔ لُبُّ اللباب در سيرو سلوكا ولى الآلباب

چونسالکهنوز از وادی اسم ورسم بیرون نرفته است لهذاالعیاذ بالله ممکن است در اثر تجلّی صفاتیّه یااسمائیّه چنین تخیّل کندکه الله با خودیّت و شخصیّت او متّحد است، و این همان معنای حلول و اتّحادی است که کفر و شرک است و حال آنکه معنای وحدت وجود به کلّی معنای تعدیّد و تغایر را نفی می کند و در برابر وجود مقدیّس حضرت احدیّت تمام وجودات متصورّه را جزء موهومات می شمرد و همه را ظلّ و سایه می شمرد، و سالک به واسطهٔ ارتقاء به این مقام تمام هستی خود را از دست می دهد و خود را گم می کند و فانی می شود و غیر از ذات مقدس او در عالم وجود ذی وجودی را ادراک و ذوق نمی نماید «و لَیْس َ فِی الداًر وجود ذی وجودی را ادراک و ذوق نمی نماید «و لَیْس َ فِی الداًر

امًا نفی خواطر: عبارت است از تسخیر قلب و حکومت برآن، تا سخنی نگوید و عملی انجام ندهد و تصور و خطرهای بر او وارد نشود مگر به اذن و اختیار صاحب آن. و تحصیل این حال بسی صعب و دشوار است و لهذا گفتهاند که نفی خواطر از اعظم مُطَهِّرات سِرِ است. چون سالک در مقام نفی خاطر می افتد ناگهان متوجّه می شود که سیل بنیاد کن خواطر و اوهام و خیالات او را فرا می گیرد وحتی خاطراتی که باورنمی کرد به خاطرش خطور کنداز وقایع کهنهٔ گذشته یا خیالات غیر قابل وقوع بر او راه می یابند و

۱- [ احدى جز او صاحبخانه تيست ].

#### نفي خواطر با شمشير ذكر

دائماً او را مشغول به خود می کنند. سالک باید در این مقام مانند جبالر واسی، ثابت بایستد و هر خاطری که پیدا شود و زحمت دهد او را با شمشیر ذکر هلاک کند. و مراد از ذکر در اینجا همان اسماء الهیه است که باید سالک در وقت خطور خاطره به یکی از آن اسماء توجه کند و توجه خود را بر آن مستدام بدارد و پیوسته با چشم و دل به سوی آن نگران باشد تا آن خاطر از خانهٔ دل بیرون رود.

و این طریق بسیار صحیح است که باید فقط با ذکر که همان توجّه و یاد یکی از اسماء خداست خاطر را دور کرد. قال الله تَعالَی:

# إِنَّ الَّذِينَ اتَّقَوْ إِذَا مَسَّهُمْ طَائِفٌ مِنَ الشَّيْطَانِ تَذَكَّرُوا فَإِذَا هُمْ مُبْصِرُونَ \

لیکن در رسالهٔ منتسب به مرحوم بحرالعلوم این طریق رااجازه نمی دهد و در آنجا اصرار شدیدی دارد بر آنکه نفی خواطر را باید بدون ذکر نموده وسپس وارد در مرحلهٔ ذکر شدچون نفی خواطر با شمشیر ذکر بسیار خطرناک است. و ما اجمال آنچه را که در آنجا آورده است در اینجاذکر می کنیم و بعداً به رد آن خواهیم پرداخت. در آنجا چنین گوید:

«بسیاری از متشیّخین طبی مرحلهٔ نفی خاطر را به ذکر

۱- آیهٔ ۲۰۱، از سورهٔ ۷: اعراف: [کسانی که تقوا دارند وقتی کـه اندیشـهای از سـوی شیطان آنانرا وسوسه کند، زود یادآور شوند و در اینصورت ایشان از بینایان خواهد بود].

# رسالهٔ لُبُّ اللباب در سيرو سلوكا ولى الآلباب

می آموزند (بدیهی است که مراد از ذکر همان التفات و توجّه قلبی است نه ذکر لسانی که در اصطلاح به آن ورد گویند) و ایس بسیار خطرناک است چون حقیقت ذکر عبار تست از ملاحظهٔ محبوب و قصر نظر بر جمال از دور، و هنگامی تماشای محبوب جایز است که چشم از غیراو بالمرّه پوشیده شده باشد زیرا محبوب غیور است و از غیرت او اینست که چشمی که او را دید روا ندارد که دیگری نظر را ببیند، و هر دیدهای را که از روی او برداشته و به دیگری نظر کند کور نماید، و دیدن او و دیدن غیر او منافی غیرت اوست، و اگر این دیدن و روی بازداشتن تکرار شود به منزلهٔ استهزاء است، و محبوب چنان قفائی بر وی زند که نه سر جوید نه کلاه:

# وَ مَنْ يَعْشُ عَنْ ذِكْرِ الرَّحْمَنِ لُقَيِّضْ لَــهُ شَـيْطَاناً فَــهُوَ لَهُ قَرِينٌ \

بلی یک نوع از ذکردرنفی خواطرمجور است و آن اینست که غرض از ذکر نظر بر جمال محبوب نباشد بلکه مرادر دع شیطان باشد، مانند کسی که میخواهد غیر را از مجلس براند فلذا محبوبرا میخواند،دراینجاغرض تهدیدو تخویف غیراست.و آن بدین طریق است که در حالت اشتغال به نفی خواطر اگر خاطری به نوعی حمله کند که دفع آن بسیار مشکل و صعب باشد به جهت

۱ – آیـهٔ ۳۱، ازسـورهٔ ۶۳: زخـرف: [ و هرکـه از یـاد خـدای رحمـن چشـم بپوشــد شیطانی را برایش برانگیزیم که قرین و همراه وی باشد ] .

نفی خواطر به طریق مذکور در رسالهٔ بحرالعلوم(ره)

دفع آن به ذکر مشغول شود.

امّا طریقهٔ محقّقین راه و واصلین آگاه آنست که در تعلیم مبتدئین و ارشاد ایشان اول امر به نفی خواطر کنند و سپس به ذکر پردازند. و برای نفی خواطر اول به سالک امر کنند که به یکی از محسوسات چون سنگی یا چوبی توجّه کند و مدّتی چشم بدان بدوزد و مَهْما اَمْکن چشم بر هم نگذارد و به مدّتی چشم بدان بدوزد و مَهْما اَمْکن چشم بر هم نگذارد و به جمیع قوای ظاهریّه و باطنیّه بدان متوجّه شود. و بهتر اینست که اربعینی بدان مداومت کند، و در خلال این مدرّت از سه ورد «استعاذه» و «استغفار» و ذکر «یا فَعّال» استفاده نماید، و بعد از فریضهٔ بامداد و شام بدین اذکار اشتغال ورزد. و پس از این مداومت نموده و به قلب صنوبری خود توجّه کند و مدّتی بر این مداومت نموده و بالکلیّه متوجّه آن گردد و به جز خیال آن خیال دیگری را به خود راه ندهد، و در خلال این عمل اگر خاطری حمله کند و تشویشی روی دهد از کلمه لا مَوْجُود الا الله ا و کلمه الله استمداد جوید.

و مدتی بر این عمل مداومت نماید تا کیفیّت بی خودی دست دهد. و ذکر در خلال این عمل «استغفار» و ذکر «یا فَعّال» است و تکرار اسم «یا باسِط» بسیار نماید. و چون سالک به این مرحله رسید مأذون است بقیّهٔ مرحلهٔ نفی خاطر را به وسیلهٔ ذکر نفسی خیالی اتمام نماید تا خاطر بالمرّة مندفع گردد زیرا بقایای خواطر

۱- [موجودی جز خدا نیست] .

ان شاء الله به دخول درمراتب ذكر وفكرخود به خودمندفع خواهد شد». انتهى مُلخِّصه.

باید دانست که این طریقهٔ نفی خواطر که در اینجا ذکرفرموده است متّخذ از طریقهٔ نقشبندیّه است، و نقشبندیّه جماعتی از صوفیّه هستند که در صفحات ترکیّه و غیر آن متواری هستند ومرشد ایشان خواجه محمّد نقشبند بوده است فلذا به نقشبندیّه معروف شدهاند.

امًا طریقهٔ مرحوم آخوند ملاحسین قلی همدانی -رضوان الله علیه - این طور نبوده است وایشان وشاگردانشان ابداً به وسیلهٔ نفی خواطر بدون ذکر عملی نداشته اند بلکه رویّهٔ ایشان عبارت بوده است از التزام در امر مراقبه، یعنی اهتمام ورزیدن در مراتب آن. و قبلاً ما به طور اجمال از آن ذکری به میان آوردیم اینک مراتب آن را به طور تفصیل می نگاریم:

اول درجهٔ مراقبه اینست که سالک از محرّمات اجتناب کرده و تمامی واجبات را اِتیان کند، و در این دو امر به هیپ وجه من الوجوه مسامحه نورزد.

دوم درجه، آنست که مراقبه را شدید نموده و سعی کند هـر چه می کند برای رضای خدا باشد و از اموری که لهو و لعب نامیده می شود اجتناب نماید. و چون در این مرتبه اهتمام نمود برای او تمکّن پیدا می شود که دیگر خود را نباخته و این خودداری در او به سر حد ملکه برسد.

سوّم درجـه، آنست کـه پروردگار جهان را پیوسته ناظر خود

#### مراقبه و مراتب آن

ببیند، و کمکم اذعان و اعتراف مینماید که خدای متعال در همه جا حاضر و ناظر و نگران همهٔ مخلوقات است. واین مراقبه در تمام حالات و در همهٔ اوقات باید رعایت شود.

«خدای را چنان عبادت کن مثل آنکه گوئی تو او را میبینی و اگر نمی توانی او را ببینی او را طوری عبادت کن که بدانی او ترا می بیند». بنابراین عبادت در مرحلهای که خدا او را می بیند. یائین تر است از مرتبهای که او خدا را می بیند.

چون سالک بدین مرتبه رسدبرای آنکه بتواند به کلّی اغیار را از ذهن خود خارج کند باید نفی خاطر را در ضمن یکی از اعمال عبادیّه به جای آورد، چه جایز نیست درشرع مقدّس توجّه به سنگ یا چوب کند زیرا اگر در همان لحظات توجّه، مرگ او را دریابد چه جواب خواهد گفت؟ امّا نفی خواطر در ضمنِ ذکر و با حربه ذکر، عبادت است و ممدوح شرع و بهترین طریق آن توجّه به نفس است که اسرع طرق است برای نیل به مقصود، چه توجه به نفس ممدوح و مقبول شرع انور است و کریمهٔ شریفهٔ:

# يا أَيُّهَا الَّذِينَ آمَنُوا عَلَيْكُمْ أَنْفُسَكُمْ لا يَضُرُّكُمْ مَنْ ضَلَّ إِذَا اهْتَدَيْتُمْ (

بدان دلالت دارد.طریق توجّه بهنفسطریقهٔ مرحوم آخوندملا حسینقلی بوده است و شاگردان ایشان همه طریق معرفت نفس را می پیمودهاند که ملازم معرفت ربّ خواهد بود.

حقیقت عرفان از امرالمؤمنین علی بن ابی طالب التیکی ماثور است، و طرقی که یدا بیند این حقیقت را نشر دادهاند از یکصد متجاوز است ولی اصول دسته های تصوی از بیست و پنج دسته تجاوز نمی کند و تمام این سلسله ها منتهی به حضرت علی بن ابیطالب التیکی می گردد، و فقط در بین این بیست و پنج فرقه دو سه فرقه از خاصه می باشند و بقیه همگی از عامهاند، و بعضی از آنها سلسله شان به «معروف کَرْخی» و از او به امام رضا التیکی می گردد. ولی طریقهٔ ما که همان طریقهٔ مرحوم آخوند است به هیچ یک از این سلسله ها منتهی نیست.

اجمال مطلب آنکه: در حدود متجاوز از یکصد سال پیش در شوشتر عالمی جلیل القدر مصدر قضاء و مراجعات عامّه بوده است به نام آقا سیّد علی شوشتری. ایشان مانند سایر علمای اعلام به تصدی امور عامّه از تدریس و قضاء و مرجعیّت اشتغال داشتهاند. یک روز ناگهان کسی در منزل را میزند، وقتی که از او سؤال

۱- آیـهٔ ۱۰۰، از سـورهٔ ٥: مانده: [ای کسانی کـه ایمان آورده ایـد مراقـب خــود باشید، اگر شما راه یافته باشید (گمراهی) گمراهان به شما زیانی نتواند رساند ].

#### سلسلهٔ اساتید مؤلّف در معارف الهیّه

می شود می گوید: در را باز کن کسی با شما کاری دارد. مرحوم آقا سیّد علی وقتی در را باز می کند می بیند شخص جولائی (بافندهای) است، می گوید: چکار دارید؟ مرد جولا در پاسخ می گوید: فلان حُکمی را که نموده اید طبق دعوی شهود به ملکیّت فلان ملْک برای فلان کس، صحیح نیست. آن مِلک متعلّق به طفل صغیر یتیمی است و قبالهٔ آن در فلان محل ، دفن است.

این راهی را که شما در پیش گرفته اید صحیح نیست و راه شما این نیست. آیةالله شوشتری درجواب می گوید: مگر من خطا رفتهام؟ جولا مى گويد: سخن همان است كه گفتم. اين را مي گويد و مي رود. آيةاللـه در فكر فرو مي رود اين مرد كـه بـود؟ و چه سخنی گفت؟ در صدد تحقیق برمی آید، معلوم می شــود کـه در همان محل قبالهٔ ملک طفل یتیم مدفون است و شهود بر ملکیّت فلان، شاهد زور بودهاند. بسیار بر خود می ترسد و با خود می گوید: مبادا بسیاری از حکمهائی را که دادهایم از این قبیل بوده باشد، و وحشت و هراس او را در می گیرد. در شب بعد همان موقع جولا در مي زند و مي گويد: أقا سيّد علي شوشتري راه اين نیست که شما می روید. و در شب سوم نیز عین واقعه به همین كيفيّت تكرار مي شود و جولا مي گويد: معطّــل نشــويد، فــوراً تمــام اثاث البيت را جمع نموده، خانه را بفروشيد و به نجف اشرف مشرّف شوید و وظائفی را که به شما گفتهام انجام دهید، و یس از شش ماه در وادى السلام نجف اشرف به انتظار من باشيد.

مرحوم شوشتری بی درنگ مشغول انجام دستورات می گردد، خانه را می فروشد و اثبات البیت را جمع آوری نموده و تجهیز حرکت خود را به نجف اشرف می کند. در اولین وحله ای که وارد نجف می شود در وادی السّلام هنگام طلوع آفتاب، مرد جولا را می بیند که گوئی از زمین جوشیده و در برابرش حاضر گردید و دستوراتی داده و پنهان شد. مرحوم شوشتری وارد نجف اشرف می شوند و طبق دستورات جولا عمل می کنند تا می رسند به درجه و مقامی که قابل بیان و ذکر نیست. - رضوان الله علیه و سلام الله علیه -.

مرحوم آقا سیّد علی شوشتری برای رعایت احترام مرحوم شیخ مرتضی انصاری به درس فقه و اصول او حاضر می شوند و مرحوم شیخ هم در هفته یکبار به درس مرحوم آقا سیّد علی که در اخلاق بوده است حاضر می شدند، و پس از فوت مرحوم شیخ (ره) مرحوم شوشتری (ره) بر مسند تدریس شیخ نشینند و درس را از همانجا که مانده بود شروع می کنند ولی عمر ایشان کفاف ننموده و پس از شش ماه به رحمت ابدی حضرت ایزدی پیوستند. در خلال این شش ماه مرحوم شوشتری به یکی از شاگردان مبر زحورهٔ مرحوم انصاری به نام آخوند ملاّحسین قلی در جزینی همدانی –که از مداتها قبل در زمان مرحوم شیخ با ایشان رابطه داشته و استفادهٔ اخلاقی و عرفانی می نموده است و اینک پس از مرحوم شیخ عازم بر تدریس بوده و حتّی تتمّهٔ مباحث شیخ را که خود نیز تقریرات آن مباحث

#### سلسلهٔ اساتید مؤلّف در معارف الهیّه

را نوشته بود می خواست دنبال کند – کاغذی نوشته و در آن متذکّر می گردد که روش شما تام و تمام نیست و شما مقامات عالیهٔ دیگری را باید حائز گردید، تا اینکه او را منقلب نموده و به وادی حق و حقیقت ارشاد می نماید.

آری مرحوم آخوند که ازسالیانی چند قبل ازفوت مرحوم شیخ از محضر مرحوم آقا سیّد علی در معارف الهیّه استفاده می نمود، در اخلاق و مجاهدهٔ نفس و نیل به معارف الهیّه سرآمد اقران و از عجائب روزگار شد. مرحوم آخوند نیز شاگردانی بس ارجمند تربیت نمود که هر یک اسطوانه ای از معرفت و توحید و آیتی عظیم به شمار می آمدند. از مبر زترین شاگردان مکتب آخوند مرحوم حاج میرزا جواد آقا مَلِکی تبریزی و مرحوم آقا سیّد احمد کربلائی طهرانی و مرحوم آقا سیّد احمد کربلائی طهرانی و مرحوم آقا سیّد محمّد سعید حُبُوبی و مرحوم حاج شیخ محمّد بهاری را باید نام برد.

استاد بزرگوارعارف بی بدیل مرحوم حاج میرزا علی آقا قاضی تبریزی -رضوان الله علیه از شاگردان مکتب مرحوم آقاسیّد احمد کربلائی هستند. اینست سلسلهٔ اساتید ما که به مرحوم شوشتری و بالأخره به آن شخص جولا منتهی می شود، ولی آن مرد جولا چه کسی بوده و به کجا ارتباط داشته و این معارف را از کجا و به چه وسیله به دست آورده هیچ معلوم نیست.

باری رویّهٔ مرحوم استاد، آقای قاضی نیز طبق رویّهٔ استاد بزرگ آخوند ملاّ حسینقلی همان طریق معرفت نفس بوده است و

برای نفی خواطر در وهلهٔ اول توجه به نفس را دستور می داده اند؛ بدین طریق که سالک برای نفی خواطر باید مقدار نیم ساعت یا بیشتر را در هر شبانه روز معیّن نموده و در آن وقت توجه به نفس خود بنماید. در اثر این توجه رفته تقویت پیدا نموده و خواطر از او نفی خواهد شد، و رفته رفته معرفت نفس برای او حاصل شده و به وطن مقصود خواهد رسید، ان شاء الله.

اکثر افرادی که موفّق به نفی خواطر شده و توانستهاند ذهن خود را پاک و صاف نموده و از خواطر مصفّا کنند و بالأخره سلطان معرفت برای آنان طلوع نموده است در یکی از این دو حال بوده است: اول در حین تلاوت قرآن مجید و التفات به خوانندهٔ آن، که چه کسی در حقیقت قاری قرآن است و در آن وقت بر آنان منکشف می شده است که قاری قرآن خداست جلّ جلاله.

دوم ازراه توسل به حضرت ابا عبدالله الحسين التَكْيُثُلا زيرا آن حضرت را برای رفع حجاب و موانع طریق نسبت به سالکین راه خدا عنایتی عظیم است.

و بنابر آنچه ذکر شد دو امر مهم در تجلّی سلطان معرفت دخالتی عظیم دارد: اول مراقبه به انحاء مراتبها، دوّم، توجّه به نفس. چون سالک به این دو امر اهتمام نماید کم کم متوجّه می شود که کثرات این جهان از یک چشمه سیراب می شوند و هر چه در عالم صورت تحقّق به خود بگیرد همهٔ آنها از یک مصدر است، و در هر موجودی هر مقدار نور و جمال و بهاء و کمال باشد

#### انكشاف عوالم چهارگانهٔ توحيد در اثر مراقبهٔ تامٌ و توجّه به نفس

از آن سرچشمه افاضه شده است، وبه هر موجودی آن مصدر عظیم به قدر سعهٔ وجودی او که همان قوابل ماهٔوی اوست نور وجود و جمال و عظمت افاضه نموده است، و به عبارت دیگر از جانب فیّاض مطلق فیض به طور اطلاق بدون قید و شرط و حدد افاضه می شود و هر موجودی به قدر ماهیّت خود از آن اخذ می کند.

باری، سالک در اثر مراقبهٔ تام و اهتمام شدید به آن و در اثر توجّه به نفس، به تدریج چهار عالَم بر او منکشف خواهد شد:

عالم اول: توحید افعال است. یعنی در وهلهٔ اول ادراک می کند که آنچه چشم می بیند و زبان می گوید و گوش می شنود و دست و پا و سایر اعضاء و جوارح عمل می کنند همه و همه مستند به نفس خود اوست و نفس فاعل ما یشاء است ، و سپس ادراک می کند که آنچه از افعال درجهان خارج تحقیق می بابد مستند به خود اوست و نفس او مصدر تمام افعال است در خارج، و سپس می یابد که نفس او قائم به ذات حق بوده و دریچهای از فیوضات و رحمت خدا بوده است، پس تمام افعال در جهان خارج استناد به ذات مقد س او دارد.

عالم دوم: توحید صفات است و آن بعد از عالم اول ظهور میکند، و آن عبارت است از آنکه: سالک آنچه را که می شنود حقیقت سمع را از خود نمی بیند بلکه از خدا می بیند، و همچنین هر چه را با چشم می بیند حقیقت ابصار را از خدا ادراک می کند و بعداً هر گونه علم و قدرت وحیات و سمع و بصر و غیرذلک که در

موجودات خارجیّه مشاهده می کند همه را مستند به خدای تعالی می یابد.

عالم سوم: توحید در اسماء است وآن بعداز عالم دوم طلوع می نماید، و آن عبارت است از آنکه: صفات را قائم به ذات ادراک می کند. مثلاً می یابد که عالم و قادر و حی خداوند متعال است یعنی عالمیت خود را عالمیت خدا ادراک می کند و قادریت و سمیعیت و بصیریت خود را همه در خدا می داند و بس. وبه طور کلّی می یابد که در تمام عوالم قادر و عالم و سمیع و بصیر و حی کی است و بس و آن خداوند جلّ جلاله است و هر موجودی از موجودات به قدر سعهٔ وجودی خویش از آن عالم وقادر و سمیع و بصیر و حی موجودات به قدر سعهٔ وجودی خویش از آن عالم وقادر و سمیع و بصیر و حی حکایت می کند و او را نشان می دهد.

عالم چهارم: توحید درذات است که ازعالمسوم بالاتر است و این به واسطهٔ تجلّیات ذاتیّه بر سالک مکشوف می گردد. یعنی سالک ادراک می کند که آن ذاتی که تمام افعال و صفات و اسماء بدان مستند است، آن ذات واحد است، یک حقیقت است که تمام اینها قائم به اوست. در اینجا دیگر سالک توجّهی به صفت و اسم ندارد بلکه مشهودش فقط ذات است و بس. واین در وقتی است که از وجود عاریهٔ خود خداحافظی نموده، یکسره خود و هستی خود را گم کند و در ذات مقدس حضرت حق فانی و هستی خود را گم کند و در ذات مقدس حضرت حق فانی نماید، در آن هنگام تجلّی ذاتی خواهد شد. و البتّه این مرحله را مقام ذات نامیدن و یا حقیقت ذات یا احدیّت، اسم گذاردن ضیق

#### انكشاف عوالم چهارگانهٔ توحيد در اثر مراقبهٔ تام و توجّه به نفس

خناق است چون هر چه به زبان آید و به تحریر نوشته شود از اسم خارج نیست وذات مقد س الهی ما فوق اینها است و برای آن اسم و نامی نمی توان قائل شد و نمی توان مرحله و مقامی تصور نمود، و حتی از این نتوانستن هم بالاتر است زیرا نتوانستن در عین سلب و نفی، اثبات حدی است برای او و حق تعالی از حد بالاتر است. چون سالک بدین منزل وارد شود اسم و رسم خود را گم کرده و دیگر خود را نخواهد شناخت و کسی دیگر را نخواهد شناخت و بسی دیگر دا نخواهد شناخت، بلکه خدا خود را می شناسد و بس.

سالک در هر یک از عوالم چهارگانهٔ فوق مقداری از اثر و جودی خود را از دست می دهد و گم می کند تا بالأخره اصل وجود و هستی خود را گم می کند.

در عالم اول که به مقام فنای در فعل میرسد می فهمد که فعل از او سر نمی زند بلکه از خداست در اینجا تمام آثارِ فعلی خود را از دست می دهد.

ودرعالم دوم چون به تجلّی صفاتی می فهمدکه علم و قدرت و سایر صفات انحصاراً اختصاص به ذات حق سبحانه و تعالی دارد در اینجا صفات خود را از دست می دهد و آنها را گـم می کند و دیگر در خود نمی یابد.

و در عالم سوم چون تجلّی اسمائی می شود ادراک می کند که عالم و قادر اوست جلّ جلاله، در اینجا اَسماء خود را گم می کند و دیگر در خود نمی یابد.

و در عالم چهارم که تجلّی ذاتی است وجود خود را گم میکند و ذات خود را از دست میدهد و دیگر ابداً خود را نمی یابد و ذات، ذات مقدّس حضرت خداوند است.

این مرحلهٔ از شهود یعنی تجلّی ذاتی را عرفاء تعبیر به «عَنْقـا» و «سیمرغ» می نمایند چه او موجودی است که هرگز صیـد احـدی نخواهد شد. سیمرغ، آن ذات بَحْت و وجود صرف است کـه از آن به «عالَم عَمی» و «کنز مخفی» و «غیب الغیوب» و «ذات مَـا لا ً – اِسمَ لَهُ و لاَ رَسْمَ لَهُ» تعبیر کنند.

بسرو ایسن دام بسر مسرغ دگرنسه

كــه عنقـا را بلنـد اسـت آشــيانه

حافظ – عليه الرّحمة – چه خوب درمثنويّات خود سروده و با استعارات لطيف خود اين مهم را بيان فرموده است:

الا ای آهـوی وحشـی کجـایی

مرا با توست چندین آشسنایی

دو تنها و دو سرگردان، دو بی کسس

دَد و دامــت کمیــن از پیــش و از پــــس

بیا تا حال یکدیگر بدانیم

مـــراد هــــم بجوييـــم ارتوانيــــم

چنینــم هســت یـاد از پـــیر دانــا

فراموشم نشد هرگز همانا

اشعار حافظ در اشاره به مقام ذات غیب الغیوب

کـــه روزی رهـــروی در ســرزمینی

به لطفش گفست رندی ره نشینی

کـه ای سالک چـه در انبانـه داری

بیا دامی بنه گردانیه داری

جوابـــش داد کــــآری دام دارم

ولی سیمرغ می باید شکارم

بگفتا چون بدست آری نشانش

کے او خود بی نشانسست آشیانش

بگفتا گـرچـه ایـن امری محال است

ولیکن نساامیدی هم وبال است

نكرد آن همده ديرين مدارا

مسلمانان مسلمانان خسدا را

مگــر خضــر مبــارک پــی توانــــد

که ایسن تنها بدان تنها رساند

معلوم است جائى كه آشيانهٔ سيمرغ نشانى ندارد كجا توان صيد او نمود، مگر لطفش رهنمون گردد و گم گشتگان وادى محبّت و عاشقان جمال لايزالى خود را به وادى توحيدوفناء رهبرى كند. به حق پيشتازان وادى محبّت، و لواداران حمد و معرفت: محمّد مصطفى و على مرتضى و يازده فرزند امجدش از نسل بتول عذراء فاطمهٔ زهرا عليهم السلام الله الملك المتعال وَفّق اللهم جميع الْمُحبّين و إيّانا لِكُلِّ ما يُرْضيك و ألْحِقْنا بالصّالِحين.

بحمد الله والمنّة اين رسالهٔ شريفه كه «رساله لبُّ اللبُّاب در سير و سلوك اولى الألباب» نام نهاده شد به قلم حقير فقير در شب هشتم شهر صيام يك هزار و سيصد و شصت و نه هجريّه قمريّه اختتام پذيرفت. و لَهُ الْحَمْدُ فِي الأولَى و الآخِرَةِ، و آخِرُ دَعْوائا الن الْحَمْدُ لِلهِ رَبِّ الْعَالَمين.

وَأَنا الحقيرالفقيرسيّدمحمّدحسين حسيني طهراني دربلدهٔ طيّبهٔ قم.