در مڪاتيجب مي عزواني

میان بتین متین : طاچ سیساله حدکر بلائی و حاج شیخ محد حیات ای کیل ،

ببضيمنه تدنيلات ومحاكمات

اسادًا يه العدعلامه : حاج مسيد محرضن طباطباني ، إي تنا،

برسكتوب ولسيند قدس مدنفسه ومشيخ رحمة العدهليك

و تدسلات معرسلات

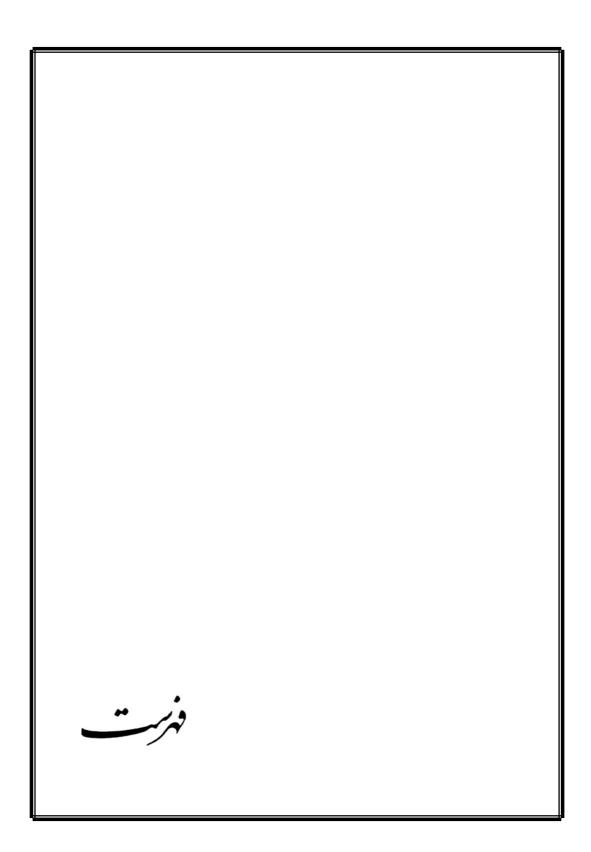
تميد علام المالما: حضرت علامه أيا سدحاج ستدمحرسي المراني

قدس معدنفسا كزكمة

برچار کمتوب خرمره م سیند و مرحوم شیخ روستا.



رره علوم وارك رميان ددعالم بزرگوار ودديمقّن فروالامّيتار. : ا يتر المن والتوحيد، وسندالعرفان والتفهد: عافِ المناجاجسيد أحدكملائي طمراتي رضان رسطسيه البِيْمَ المُعَزَّ المِدفِّرَ اللَّهُ وَالْمَكِمُ اللَّأِلِّهُ الصَّبَ لَا فَيَ عاج شِيخ مِرْحيرِ اصِعِفاتي معروف بمكان أعلى سررَبُ باضام تذسلاق به عنوان محاكما بت، رز فهيعص ونادره هي اُستانُدنا الأُكم، ومله ذُنا الأَفخنم اليّددسالعظمي علابة حاج سيد عدحين لمباطبات تميزي نفخارس والملن مروام إنا ضاته الإلهتيّة. وبه ضيمةً معندّ ميام وتعب لينابت وتقدًّ تذميلات تلمينه لملقالفيتر: تتدفيزجيرجين لهان عَنَى بِسُرِعِن وَكَرْثا مِهِ وَهِمَا نُمْهِ



## فهرست مطالب و موضوعات

| صفحه       | مطالب:                                                                                |
|------------|---------------------------------------------------------------------------------------|
| ٤٩-١١      | مقدمه كتاب بقلم تلميذِ علاّمه : سيّد محمّد حسين حسيني طهراني                          |
| 14         | پاسخ آیة الله آخوند مولی محمّد کاظم خراسانی از معنای دو بیت عطار                      |
| 17         | سبب مکاتیب ، دو بیت از عطّار نیشابوری است                                             |
| 17         | ترجمه أحوال شيخ اسمعيل تائب: گرد آورنده مكاتيب .                                      |
| 10         | تدریس علّامه: حاج سیّد محمّدحسین طباطبائی تبریزی ، مکاتیب را در حوزه علمیّه قم .      |
| 17         | سبب اهتمام مؤلف بر نشر مكاتيب و تذييلات .                                             |
| 17         | ترجمه أحوال حاج سيّد أحمد كربلائي قدس اللّه نفسه .                                    |
| <b>Y</b> + | أحوال سيّد جمال الدين گلپايگاني قدّس الله نفسه .                                      |
| *1         | أحوال شيخ على محمّد نجف آبادى قدّس الله نفسه .                                        |
| **         | کیفیّت مناجات حاج سیّد أحمد کربلائی در مسجد سَهْلَه .                                 |
| 74         | انتقال شاگردی سیّد جمال الدین درعلم عرفان از شیخ علی محمّد ، به حاج سیّد أحمد .       |
| 40         | عدم قبول سیّد أحمد ، مقام مرجعیّت شیعیان را .                                         |
| 77         | ترجمه أحوال آية الله: آقا ميرزا محمّد تقى شيرازى قدّس الله سرّه.                      |
| YV         | ترجمه أحوال شيخ محمّد حسين اصفهاني قدّس الله سرّه .                                   |
| 44         | مكاشفه سيّد جمال الدين بر رحلت شيخ محمّد حسين اصفهاني .                               |
| ٣٠         | زهد و بیاعتنائی شیخ ، نسبت به زخارف دنیویّه .                                         |
| ۳۱         | تقاضای شیخ از مرحوم آیة الله حاج میرزا آقا ، دستور سلوک عرفانی را .                   |
| **         | نامه آیة الله حاج میرزا جواد آقا ملکی تبریزی، به شیخ ، متضمّن دستور سلوک در راه خدا . |
| ٣٣         | برای سلوک، تضعیف قوای حیوانیّت لازم است .                                             |
| ٣٤         | برای سلوک، تقویّت قوای روحانیّت لازم است .                                            |

| 40 | ترجمه أحوال علامه آية الله حاج سيّد محمّد حسين طباطبائي قدس الله سرّه.           |
|----|----------------------------------------------------------------------------------|
| ٣٦ | أوصاف و علوم علاّمه در دو جهت علمي و عيني ، فوق گفتار است .                      |
| ۳۷ | ترجمه احوال شیخ فریدالدین عطّار نیشابوری .                                       |
| 49 | تشيّع عطّار ، به شهادت اشعار، و به شهادت أعلام فن .                              |
| 49 | گفتار قاضی نوراللَه شوشتری ، راجعبه عطّار .                                      |
| ٤٠ | تولّای عطّار به أمیرالـمؤمنین علیهالسّلام و أهل بیت او .                         |
| ٤٠ | گفتار قاضی ، آیة الله حاج میرزا آقا ، بر اینکه رسیدن به کمال بدون ولایت محال است |
| ٤١ | علوّ روح و نفس عطّار ، در منطق الطّير .                                          |
| ٤٢ | شرحي از كتاب منطق الطيّر عطّار .                                                 |
| ٤٢ | جمع شدن پرندگان نزد هٔدهٔد ، و مطالبه سیمرغ را .                                 |
| ٤٣ | توصیف هٔدهٔد برای طیور ، عظمت و جلالت سیمرغ را                                   |
| ٤٤ | پرواز مرغان ، و عبور از هفت وادی ، برای وصول به کوه قاف .                        |
| ٤٥ | وصول سي مرغ به كوه قاف ، و يافتن سيمرغ را .                                      |
| ٤٧ | مفاد مَن عَرَفَ نفسَه فَقَد عَرَفَ ربّه .                                        |
| ٤٨ | بيان زحمات مؤلّف براى تهيّه نسخه صحيح .                                          |
|    | توحید علم <i>ی</i> و عینی                                                        |
|    | در مکاتیب حِکَمی و عرفانی                                                        |

## ميان

دوعالم بزرگوارودومحقّق ذوالاقتدار: آية الحقّ والتوحيدوسندالعرفان و الترفيد: عارف إلهي : حاج سيّد احــمد كربلائي طهراني رضوان الله عليه .

والشيخ المحقّق المدقّق الإلهي وحكيم متأله صمداني:حاج شيخ محمّد حسين اصفهاني

| 10V-0. | معروف به كمپانى أعلى الله درجته .                                          |
|--------|----------------------------------------------------------------------------|
| ٥٠     | سؤال از مرحوم آیة الله خراسانی درباره معنای یک بیت از عطّار نیشابوری       |
| ٥١     | مكتوب اوّل مرحوم شيخ در صفات ثبوتيّه و ثلبيّه و صفات جمال و جلال حقّ تعالى |
| 00     | مكتوب اوّل مرحوم سيّد در علّت عدم وصول عقل وجود به كــمال عزّ حقّ تعالى .  |
| ٥٧     | مکتوب دوّم مرحوم شیخ در ایراد به مرحوم سیّد .                              |
| ٥٧     | استدلال شيخ بر عينيّت صفات با ذات حقّ تعالى .                              |
| ٥٩     | مكتوب دوَّمُ مرحوم سيّد جواباً عنه .                                       |
| ٦١     | استدلال سنّد بر مجده ديّت صفات و علمٌ مقام ذات از هر اسم و رسم             |

| 77 | شواهد سیّد (ره) بر علوّ ذات ، و محدودیّت صفات .                                 |
|----|---------------------------------------------------------------------------------|
| 78 | مكتوب سوّم مرحوم شيخ                                                            |
| ٥٦ | مرتبه أحديّت ذات و غيب الغيوب ، و مرتبه أحديّت جمع .                            |
| 77 | اعتبارات وجود ، و مرتبه فيض أقدس .                                              |
| ٦٧ | بيان مقام جمع ، و مقام جمع الجمع .                                              |
| ٦٨ | در بيان علم قبل الإيجاد ، و إضافه اشراقيّه .                                    |
| 79 | در بیان کیفیّت إحاطه علّت به معلول .                                            |
| ٧٠ | عزّت از صفات جلال است ؛ و كلّ جلال يرجع إلى الجـمال .                           |
| ٧١ | مكتوب سوّم مرحوم سيّد                                                           |
| ٧٢ | فناء جميع الأشياء عُند قيام الحقّ بذاته ؛ و اسقاط الإضافات .                    |
| ٧٣ | مقام أحديّت و واحديّت ، و مقام محمّدى : جامع ميان آن دو .                       |
| ۷٥ | كيفيّت انتشاء أسماء و صفات ، از ذات حقّ تعالى                                   |
| ٧٧ | ذات مشتمل بر صفات ، بدتر از همیان ملا قطب است .                                 |
| ٧٧ | إطلاق أسماء إلهيّه بر أئمّه عليهم السّلام در اخبار كثيره .                      |
| ٧٩ | ممكن الوجود ، هم ماهيّت و هم وجودش اعتبارى است .                                |
| ۸۰ | فناء اشياء قبل الإيجاد ، و فناء أشياء بعد الإيجاد .                             |
| ۸۱ | معنای استغراق ذات حق تعالی ، در کمل عز خود .                                    |
| ۸۲ | صِرفُ الشيء؛ و ليس بشيء منه .                                                   |
| ۸۳ | الوجود إذا سَقَطَ عنه الإضافات ، فهو صرف الوجود .                               |
| ٨٤ | عالم جمع متأخّر از أسماء و صفات ؛ أوّل قوس نزول و آخر قوس صعود .                |
| ۲٨ | كلمه جامعه إلهى ، إنسان كامل است .                                              |
| ۸٧ | اضافه إشراقيّه خداوند ، عين علم فعلى اوست                                       |
| ۸۸ | مناط در تعدّد استدلال ، تعدّد كبرى است .                                        |
| ۸۸ | در مقام ذات ، فناى جميع أشياء است حتّى الأسماء والصفات .                        |
| ۸۹ | مكتوب چهارم حضرت شيخ (ره)                                                       |
| ٩. | حیثیّتی که مناط طاردیّتِ عدم چیزی است؛ نـمیشود مناط طاردیّتِ عدم چیز دیگر باشـد |
| 91 | صفحات الأعيان بالإضافه إلى البارى كصفحات الأذهان إلينا.                         |
| 97 | وحدت حقّ تعالى ، وحدت انبساطيّه إطلاقيّه است.                                   |
| 94 | مراد از ذاتی در باب برهان ، و ذاتی در باب ایساغوجی .                            |
| 98 | معنای حمل مواطاهٔ ، و حمل اشتقاقی ( حمل هُوَهُو، و حمل ذُوهُو).                 |

|                                                                           | 90         | ٩  |
|---------------------------------------------------------------------------|------------|----|
| جود كلّه ، وجوب كلُّه ، حيوةكلُّه ، علمُ كلُّه ، قدرة كلُّه .             | 47         | ٩  |
| ىناى انسان لاهوتى ، و جَبَروتى ،و مثالى ، و ناسُوتى .                     | <b>4</b> V | ٩  |
| جدانُ الواجب ذاتَه ،وجدانُه جميع الموجودات بنحو البساطةِ و الجمع .        | ٩٨         | ٩. |
| ٌ اللَّه علمٌ لا جهلَ فيه، و حيوةٌ لاموت فيه ، و نورٌ لاظلمةَ فيه .       | ٩٨         | ٩. |
| ر مشتقّی که از موضوعی انتزاع شود ، مبدأ آن هم انتزاع میشود .              | 99         | ٩  |
| لمات محقّق صدرالدّين قونوي ، در عينيّت ذات و صفات .                       | ١          | ١. |
| ام چیزی به چیزی ، یا قیامٌ فیه است ، و یا قیامٌ عنه .                     | 1.1        | ١. |
| ل اعتبارات الوجود: بشرط شيء، و لابشرط، و بشرط لا.                         | 1.7        | ١. |
| ض أقدس و فيض مقدّس .                                                      | ۱۰۳        | ١. |
| عَديّت و واحِديّت ذاتيّه ، و أحَديّت و واحديّت و صفيّه .                  | 1 • £      | ١. |
| جود منبسط و مظهر أعظم آن : عقل أوّل را حقيقهٔ الحقايق نامند .             | 1.0        | ١. |
| تبه جلاء ، و مرتبه استجلاء .                                              | 1.7        | ١. |
| <i>عديّت ، و أحَديّة الجمع .</i>                                          | ١٠٧        | ١. |
| ذّات بالقياس إلى نفسها ، لاظهور عَلى بطون ، ولا بطون على ظهور . ٩         | 1 • 9      | ١. |
| لِمَ، و شَاءَ ، و ذرادَ ، و قَدَّر، و قَضَى ، و أَمْضَى .                 | 11.        | 11 |
| تُ بَحت، صرف الوجود، و هويّت مطلقه، و غيب مكنون است.                      | 111        | 11 |
| بب الهويّة هوالذات بالاعتبار اللاّتعيّن؛ و غيب المكنون كنهها.             | 117        | 11 |
| لَّات في مرتبة ذاته ، واجدة لكلّ كمال .                                   | 114        | 11 |
| كتوب چهارم حضرت سيّد ، جواباً از مكتوب چهارم حضرت شيخ، أعلى اللّه مقامهما |            |    |
| أنّ كما كان .                                                             | 118        | 11 |
| الم خارج تنزّل عالم مثال است ؛ آن تنزّل عالم عقل .                        | 110        | 11 |
| نَّ الزّجاج و رقّت الخمر . ٧٠                                             | 117        | 11 |
| بارض وحدت حقیقی با کثرت حقیقی ۱۹                                          | 119        | 11 |
| همه شیران ولی شیر عَلَم                                                   | 14.        | 11 |
| ثرت موجودات بالغناء و الفقر ، بعد تنزّل است .                             | 171        | 11 |
| مظم حُجُب وجهه الكريم ، اشتغال به عبارات ، و نسيان معانى و حقايق است .    | 171        | 11 |
| لْم دارای عنوان علم است ، در صورت بقاء حدّه العَدَمِیّ .                  | 174        | 11 |
| جُود أندر كمال خويش سارى است <sup>–</sup> تعيّنها امور اعتبارى است .      | 174        | 11 |
| د از اعتراف به إسقاط حدود عدمیّه ، نزاعی در بین نیست .                    | 170        | 11 |

| 771 | ذات بعد از فرض محوضت وبساطتش ، ضمّ اعتبا به او ممتنع است .             |
|-----|------------------------------------------------------------------------|
| 144 | مكتوب پنجم حضرت شيخ، جواباً از مكتوب چهارم حضرت سيّد أعلى الله مقامهما |
| 171 | معنای وجود انسان در عوالم سابقه .                                      |
| 149 | در دار وجود ، جز صرف الوجود المتجلّى بذاته في مقام فعله . نيست .       |
| 14. | ملاحظهٔ وحدت در کثرت ، وکثرت در وحدت .                                 |
| 141 | إمكان انتزاع مفاهيم متعدّده ، از مصداق واحد .                          |
| 141 | وجود واجبى ، بعينه حيثيّت علم وقدرت است .                              |
| 144 | مكتوب پنجم حضرت سيّد ، جواباً از مكتوب پنجم حضرت شيخ أعلى الله درجتهما |
| 188 | وجودک ذنبٌ لا يقاس به ذنبٌ                                             |
| 140 | آیاتی چند در احاطهٔ خدای تعالی به اشیاء                                |
| 127 | التزام به وحدت اطلاقي . با كثرت أشياء ، بدون اعتباريت اشياء محال است . |
| 147 | وما رُميتَ ، ولكنَ " اللَّه رَمَى .                                    |
| 149 | مكتوب ششم حضرت شيخ، جواباً از مكتوب پنجم حضرت سيّد أعلى الله درجتهما . |
| 149 | صرف الوجود كلّما فرضتَه ثانياً ، عاد أوّلاً.                           |
| 12. | وجود لا بشرط في السَّمَّ سَمَّ ، وفي التَّرياق ترياق .                 |
| 121 | وجود رابط ، عين ربط اُستُ ؛ لا شيءُ له الرَّبط .                       |
| 127 | لا ينقلب ما سنخه طردالعدم ، إلى ما سنخه لا يأبي عن الوجود والعدم .     |
| 124 | ماهیت از مفاهیم است ، نه هر مفهومی ماهیّت است .                        |
| 122 | مكتوب ششم حضرت سيّد ، جواباً از مكتوب ششم حضرت شيخ أعلى الله مقامهما . |
| 122 | دفع شبههٔ ابن كمونه فقط منوط به صرف الوجود دانستن حضرت واجب است .      |
| 120 | وجُود منبسط را هیچ نادانی ، وجود واجبی نمی داند .                      |
| 127 | لم يكن إلاّ هُوَ ، يحيى ويميت ، وهو حيٌّ لايموت .                      |
| 189 | أمانت را به اختیار باید به صاحبش رد کرد ، وگرنه او به زور می گیرد .    |
| 10. | در عالم عقل ، همهٔ گردها گردو می شوند.                                 |
| 101 | مكتوب هفتم حضرت شيخ ، جواباً از مكتوب ششم حضرت سيّد أعلى الله درجتهما  |
| 101 | صرف الوجود لايكون محدوداً بالحدود المباينة لطبع الوجود                 |
| 107 | مشائین و متکلمین برای وجود ، حقایق متباینه قائلند .                    |
| 104 | از جهت وحدت است كه گويند: لاتكرار في التجلّي .                         |
| 102 | وجود رابط اگر بطور ربط ملاحظه نشود ، رابط نیست .                       |
| 108 | در عالم عقل ، گردو غیر گردو مساوی است .                                |
|     | ^                                                                      |

| 101     | مكتوب هفتم حضرت سيّد ، جواباً از مكتوب هفتم حضرت شيخ أعلى الله درجتهما .            |
|---------|-------------------------------------------------------------------------------------|
| 107     | موحّدان عالم در نهایت قلت می باشند .                                                |
|         | تذييلات و محاكمات اُستاد آية اللَه علاّمه:                                          |
|         | حاج سیّد محمّدحسین طباطبائی أعلی اللّه مقامه                                        |
|         | شامل                                                                                |
|         | سه تذییل بر سه مکتوب اوّل شیخ رضوان اللّه علیه                                      |
| 171-771 | و سه تذییل بر سه مکتوب اوّل سیّد رضوان اللّه علیه                                   |
| 171     | تصدير : در بيان شرح مكاتيب وسبب تذييلات و محاكمات به قلم معظّم له .                 |
| 177     | ترجمهٔ أحوال سيّد أحمد رضوان اللّه عليه به قلم علاّمه .                             |
| 175     | ترجمهٔ أحوال شيخ محمّد حسين رضوان الله عليه به قلم علاّمه .                         |
| 170     | تذييل أوّل بر مكتوب أوّل شيخ رحمة اللّه عليه .                                      |
| 170     | تشریح مبنای تشکیک در وجود .                                                         |
| 177     | ماهيّتُ اعتبار حدّوجود است ؛ نه حدّ وجود .                                          |
| 174     | علم حضوری اکتناهی ، مستلزم قیام وجود معلول است به وجود عالم .                       |
| 179     | تذييل أوّل بر مكتوب أوّل سيّد قدَس الله سرّه .                                      |
| 179     | تشریح مبنای وحدت و تشخّص در وجود .                                                  |
| 14.     | نتیجهٔ برهان حکماء بر تشکیک در وجود ، وحدت است نه تشکیک .                           |
| 171     | وجود واحد شخصي است ، ووجود موجودات ، عاريه است ، نه مِلكي و حقيقي .                 |
| 177     | نظریّهٔ وحدت در وجود ؛ نظریّه ای است أدق از تشکیک .                                 |
| ۱۷۳     | وجود مجازی ، واسطه است بین تعیّنات مفهومی وحقیقت هستی .                             |
| 145     | عِلْم قبل الایجاد ، و بعدالایجاد ، یک علم است .                                     |
| 140     | تذييل دوّم بر مكتوب دوّم شيخ قدَس الله سرّه .                                       |
| 140     | فريدالدين عطّار نيشابوري از عرفاء بالله بوده ، شعرش را بايد به اين مسلك معنى نمود . |
| 177     | تذييل دوّم بر مكتوب دوّم سيّد أعلى اللّه درجته .                                    |
| 177     | ذات ، از هر اسم و رسم بالاتر است ، و إطلاق مقام در آنجا مجاز محض است .              |
| 1       | تذييل سوّم بر مكتوب سوّم شيخ قدَس سرّه .                                            |
| 1       | حدَ اعلای وجود را بنا بر مذهب تشکیک نمی توان سه مرتبه قرار داد .                    |
| 174     | بحث عرفاء بر أصل تميز حقيقت است از مجاز نه موجود از معدوم ، ونه مستقلّ از رابط .    |
| 174     | تذييل سوّم بر مكتوب سوّم سيّد قدَس سرّه .                                           |
| 179     | در انسان ، حسّبکه حوهر و حود را ادراک کند ، وجود ندارد .                            |

| 1.4           | حمل عِلْم ووجود ذهنی بر خارج ، حمل حقیقه و رقیقه است .                          |
|---------------|---------------------------------------------------------------------------------|
| 1.41          | از لحاظ مفهوم نسبى بطور استقلال ، مفهوم اسمى حاصل مى شود .                      |
| 141           | صرف الوجود ، واجد جميع كمالات وجودى است .                                       |
| 141           | عرفاء تشکیک وجود را در ظهورات می دانند ، نه در مظاهر .                          |
|               | تتمّة تذييل سوّم بر مكتوب سوّم سيّد(ره) ؛و                                      |
|               | چهار تذییل برچهار مکتوب دیگر سیّد (ره) ؛ و                                      |
|               | چهار تذییل برچهار مکتوب دیگر شیخ (ره) .                                         |
| <b>451-17</b> | به قلم تلميذ علاّمهٔ طباطبائي ٣                                                 |
| ۱۸۳           | تتمّة تذييل سوّم بر مكتوب سوّم سيّد(ره)                                         |
| ۱۸۳           | كيفيّت تعيّن أحَد و واحِد ، وساير اسماء ، و أعيان ثابته .                       |
| ۱۸٤           | در عالم کثرت ، موجودات نسبت به حقّ تعالى ، معانى حرفيّه مى باشند .              |
| 140           | مِنکَ ، و إلیکَ ، و لکَ ، و بکَ .                                               |
| ۲۸۱           | هوهويّت صورت آئينه ، به نحو حمل حقيقه و رقيقه است .                             |
| 144           | آئینه و موجودات ، حاکی هستند ، نه مَحکّی .                                      |
| ١٨٨           | قرآن کریم ، همهٔ موجودات را آیات خدا می داند .                                  |
| 149           | آيات دالُه ُبر آنكه همهٔ موجودات ، آيات خدا هستند .                             |
| 19.           | قرآن كريم ، حضرت عيسى بن مريم ،و ناقهٔ صالح را آيه مي داند .                    |
| 191           | ما رأيتُ شيئاً إلاّ ورأيتُ اللّه قبله .                                         |
| 194           | تذييل چهارم بر مكتوب چهارم شيخ قدَس اللّه سرّه .                                |
| 198           | حمل حقیقی و حمل مجازی                                                           |
| 190           | وجود واحد است و حقیقی ، و تعیّنات کثیرند و اعتباری .                            |
| 197           | نظریّهٔ وحدت وجود ، وارد است بر نظریّهٔ تشکیک در وجود .                         |
| 197           | بنا بر تشکیک ، مرتبهٔ أعلا نمی تواند دارای صرافت باشد .                         |
| 194           | معیّت وجودی حق تعالی ، با جمیع موجودات یکسان است .                              |
| 199           | وجود ، وقتی دارای صرافت است ، که به جمیع موجودات یکسان باشد .                   |
| Y             | عارف بالله ، با شهود ، وبا برهان ، و با شرع ، مؤيّد است .                       |
| 7.1           | در عالم وجود ، وحدت حقیقی ، و کثرت اعتباری است .                                |
| 7.7           | بر برهان حقیقی بودن وحدت ، و اعتباریّت کثرت ، مذهب تثلیث و ثنویّه ، نفی می شوند |
| ۲۰۳           | وحدت حق متعال ، وحدت بالصّرافه است ، نه وحدت عددي .                             |
| Y+0           | فرض امكان تعدّد، داي واحد بالصّرافه محال است.                                   |

| 4.0         | شأن مفهوم ، كليَت است ، و با تكثير قيود جزئي نمي شود .                               |
|-------------|--------------------------------------------------------------------------------------|
| <b>Y•V</b>  | لازمهٔ مفهوم ، انعزال از مفاهیم دیگر است .                                           |
| <b>Y•V</b>  | در ذات حق تعالى ، جميع صفات فانى بوده ، حدود خود را ندارند .                         |
| <b>Y•</b> A | نفی صفات از ذات ، اختصاصی به صفات زائده ندارد.                                       |
| 4.4         | معنای صفت ، یعنی زیادی ؛ و هر صفت و زائد است .                                       |
| <b>*11</b>  | اوّلين كسى كەوحدت حقّراصرف دانسته وآنراتشريح كرد،أميرالمؤمنين صلوات اللّه عليه بود . |
| 717         | قرآن كريم ، وحدت حقّه حقيقيّه را بيان كرد ، ولى علماء نفهميدند .                     |
| 717         | برای خود صدرالمتألّهین هم معلوم نشد که : وحدت حقّه با تشکیک سازش ندارد .             |
| 317         | فقط عرفاء باللَّه ، از وحدت بالصَّرافه حقّ خبر دارند .                               |
| 412         | خطبههای أمیرالمؤمنین علیه السّلام ، در وحدت صرفه ذات حقّ .                           |
| 410         | كمال الآخلاص نفى الصّفات عنه .                                                       |
| 717         | نفي وحدت حقّه حقيقيّه ، إثبات وحدت عددي است .                                        |
| <b>717</b>  | داخلٌ في ايشياء على غير ممازجة ، و خارجٌ منها على غير مباينة .                       |
| <b>717</b>  | ايحدُ لا تبأويل عَدَد ؛ من وصفه فقد حدَّه .                                          |
| 719         | دو قسم وحدت برای حق تعالی ثابت است ؛ و دو قسم ، ممنوع .                              |
| 719         | حكم التَّمييز بينونةُ صفةٍ ، لا بينونةُ عُزلة .                                      |
| 771         | ذر معنای أحديّت ، و واحديت ، و حقيقت محمّديّه .                                      |
| 777         | وجود منبسط ، فيض مقدّس و مشيّت فعليّه است .                                          |
| 774         | معنى أزليّته تعالى تقدّمه الزّماني ، من أشنع الخطاء .                                |
| 774         | كان ربًّا إذ لا مربوب ، و إلهاً إذ لا مألوه .                                        |
| 770         | تذييل چهارم بر مكتوب چهارم حضرت سيّد قدّس اللّه نفسه .                               |
| 770         | كيفيّت سعه و إحاطه عوالم بالا ، بر عوالم زيرين خود .                                 |
| ***         | عوالم هرچه رو به بالا رود ، تجرّدش بیشتر می شود .                                    |
| 779         | أصالة الكثرة ، زير بناى مذهب مادّيين است .                                           |
| 74.         | سؤال طلبهای ، از مرحوم عارف بی بدیل : قاضی (ره) درباره واقعیّت وجود .                |
| 741         | گفتار سیّد حسن مسقطی ، در أصالت و واقعیّت وجود .                                     |
| 747         | تا گوش عالم پندار سپرده نشود ، گوش به عالم غیب گشوده نمی گردد .                      |
| 777         | أبياتي از ابن فارض مصرى ، در اصالت و وحدت حقّ تعالى .                                |
| 377         | والْحَسَرَتْ دونَ إدراكِ عظمته خطائف أبصار اينام .                                   |
| 377         | واستعلى مُلكك عُلُهاً سقطت اشباء دون بله غ أمَّده .                                  |

| 740         | ابیاتی از شیخ سعدی در اصالت و وحدت حقّ تعالی .                                            |
|-------------|-------------------------------------------------------------------------------------------|
| ٢٣٦         | مرحوم شيخ ، اعتراف به أطول عرفاء نموده است .                                              |
| 747         | تذييل پنجم بر مكتوب پنجم حضرت شيخ قدّس اللّه سرّه .                                       |
| 747         | عالم مادّه ، ضعيف ترين عوالم است .                                                        |
| 749         | تمام عوالم فعلاً موجودند .                                                                |
| 751         | يا من هَدَانى إليه ، و دَلَّنى حقيقة الوجود عليه .                                        |
| 724         | خواب أميرالمؤمنين عليهالسّلام حضرت خضر را ؛ و تعليم ذكر يا من هُو يا من لا هُوإلَّا هُو . |
| 722         | هو كلّ الوجود ، و كلّه الوجود .                                                           |
| 722         | أشعار شيخ ابراهيم دسوقى ، درباره توحيد حتّ متعال .                                        |
| 720         | واجب الوجود فردانيّ الذات ، تامّ الحقيقة.                                                 |
| <b>Y</b> £V | معنای موجود در دعای صحیفه سجّادیّه .                                                      |
| 729         | تذييل پنجم حضرت سيّد قدّس اللّه سرّه .                                                    |
| 729         | بم عرفتَ ربِّكَ ؟! بما عرّفى نفسه .                                                       |
| <b>YO</b> • | لا يعرف شيءٌ شيئاً إلَّا بما هو فيه منه .                                                 |
| 101         | كلام يعقوب بن اسحق در عدم امكان إحاط انسان به حقّ تعالى .                                 |
| 707         | کلاِم شیخ بهاءالدین عاملی در « اربعین » راجع به عدم اکتناه حقّ تعالی .                    |
| 704         | كلُّ ما ميَزتموه بأوهامكم في أدق معانيه ، مخلوقٌ مصنوعٌ مثلكم .                           |
| 402         | او ما تو هر آنچه دیدهای پایه تست .                                                        |
| <b>T00</b>  | قیام موجوات به حقّ تعالی ، صمدیّت و قیومّت اوست .                                         |
| 707         | معنای اعتباری بودن أشیاء ، پوچ و بودن معنی بودن نیست .                                    |
| YON         | تذييل ششم بر مكتوب ششم حضرت شيخ رضوان اللّه عليه .                                        |
| <b>10</b> 1 | أولين كســــى كــه در كتابــهاى خــود ، وحــدت عــددى را از حــقٌ تعــالى نفــى كــرد ،   |
| <b>*</b> 7. | برهان علّامه طباطبائي بر قاعده بسيط الحقيقة كلّ الأشياء .                                 |
| 177         | تشريح علَّامة طباطبائي قاعده بسيط الحقيقة كلَّ الأشياء را .                               |
| 777         | صرف الـحقيقة ، كلَّما فرضة ثانياً ، فإذا هُو هُو .                                        |
| 774         | شیخ در معنای صرف الوجود ، تصرّف نموده است .                                               |
| 778         | تصرّف شيخ ، موجب تبديل وحدت بالصّرافة ، به وحدت عددى است .                                |
| 770         | مسئله أمْرٌ بين الأمرين .                                                                 |
| 777         | ظاهر آیات قر آن،معصیت و شقاوت رامستند به اراده می نماید ؛ و إراده خدا عین إراده بنده است  |
| <b>77</b> 7 | مذهب جبر ، و مذهب تفویض .                                                                 |

| 781         | مذهب أمْرٌ بين الأمرين .                                                       |
|-------------|--------------------------------------------------------------------------------|
| 779         | انسان اختیار دارد ، و اختیار او عین اختیار خداست .                             |
| **          | جبر و نفویض ، هر دو غلط و خلاف است .                                           |
| <b>YV1</b>  | جبر ظلم است ، و تفویض شرک است .                                                |
| 771         | مثال علَّامه طباطبائي براي جبر و تفويض و أمْرٌ بينهما .                        |
| 777         | تمام عالم ، إمكان أمْرٌ بين ايمرين .                                           |
| 377         | بسیاری از خواص ، از ترس جبر ، در دام تفویض افتادهاند .                         |
| <b>Y</b> V0 | گفتار آیة الله حاج آقا رضا همدانی در « مصباح الفقیه » .                        |
| 777         | أَمْرُ بين ايمرين ، از دقيق ترين مسائل توحيد است .                             |
| ***         | حلّ معناى بين الأمريه ، فقط منوط به مذهب عرفاء است.                            |
| YVA         | تذييل ششم بر مكتوب ششم حضرت سيّد طهّر اللّه تربته .                            |
| YVA         | وجود واجب تعالى ، لا بشرط از جميع حدود است .                                   |
| 444         | بشرط لا دانست واجب ، مستلزم تحدید ، و ترکیب ، و عددی بودن است .                |
| <b>Y</b> A• | بزرگانی که تصریح دارند بر انکه شبهه ابن کمّونه بدون توحید وجود قابل حلّ نیست . |
| 441         | كلام صدر المتألهين در بسيط الحقيقة كلّ الأشياء .                               |
| 717         | كلام صدرالدّين قونوى ، در وحدت حقّه حقيقيه حقّ تعالى .                         |
| 444         | أصل شبهه ابن كمّونه ، از شيخ شهاب الدّين سهروردي صاحب حكمة الآشراق است .       |
| 444         | تشریح و بیان کیفیّت شبهه ابن کمّونه .                                          |
| 347         | لِمَ لا يكون هناك هويتان بسيطتان مستغنيان عن العّلة .                          |
| 440         | بنابر أصالة الوجود ، شبهه ، جواب سهل دارد ؛ نه بر أصالة الماهيّة .             |
| ۲۸۲         | پاسخ قائلين به أصلة الـماهيّة ، از شبهه ابن كمّونه .                           |
| YAY         | صدرالمتَألّهين ، پاسخ از اين شبهه را بنابر وحدت وجود ، عرشي ناميده است .       |
| YAA         | مواضعی که صدرالمتألّهین ، تصریح به مذهب عرفا دارد .                            |
| 444         | در بعضى از جاها كلام صدرالمتألّهين ، بعينه كلام عرفاست .                       |
| 44.         | بعد از تنزّل از توحید ، أحکام کثرت همگی باقی است .                             |
| 791         | تقسيمات وجود ، به في نفسه ، و لِنَفسه ، و بنَفسه .                             |
| 797         | وجود رابط ، وجود نسبت است .                                                    |
| 794         | كلام توحيد در مقام فناء كلّي است ، نه بعد از نزول آن .                         |
| 798         | مقام ُ و مَشْهَدِ رأيتُ رُبّی بعين ربّی .                                      |
| <b>79</b> V | أشعار حكيم سيزواري ، در وحدت حقّ متعال .                                       |

| 791 | عبارتی از خواجه حوراء مغربی .                                             |
|-----|---------------------------------------------------------------------------|
| 799 | ما يتقرّب إلىَّ عبلً من عبادى أحبّ إلَىَّ ممّا افترضته عَلَيه .           |
| ۳٠١ | تذييل هفتم بر مكتوب هفتم حضرت شيخ رضوان اللّه عليه .                      |
| 4.4 | غیر از سوفسطائیّه ، حکمای عالَم ، عالَم را با واقعیّت مینگرد .            |
| 4.4 | واقعیّات جهان هستی ، مرکّباند از وجود و ماهیّت .                          |
| 4.4 | أصالت از وجود است ؛ و وجود واحد است بالوحدة الحقّة الحقيقيّة .            |
| 4.5 | حرکت کشتی ، واسطه در عروض است برای حرکت سرنشینان آن ، نه واسطه در ثبوت .  |
| ۳٠٥ | حمل لفظِ موجودٌ بر زيدٌ ، وحدت است ، نه اتّحاد .                          |
| ۲۰۳ | آیات قرآن ،هـمه مخلوقات را مِلک طِلق خدا میداند .                         |
| *** | لِمَن المُلْكُ اليومَ لِلَّهِ الواحد القهار .                             |
| 4.4 | روايات وارده ، در وحدت حقّة حقيقيّة إلهيّه .                              |
| ٣١١ | إنَّ اللَّه لم يَزَل بلا زمان ولا مكان ، و الآنَ كما كانَ .               |
| 717 | انٌ اللَّه خِلْوٌ مِن خَلَقه ، و خَلَقه خِلْوٌ منه ، خُلُوِّ حقيقي نيست . |
| ٣١٣ | انَّ اللَّه شيءٌ بحقيقة الشّيئية ، غير أنَّه لا جسمٌ و لا صورة .          |
| 317 | انَّ اللَّه يُمسك الأشياء بأظلَّتها؛ مراد از أظِلُّه، ماهيّات است .       |
| ۳۱٥ | دليله آياتِه ، و وجوده إثباته ، و معرفة إليه .                            |
| ۳۱٥ | هو الدَّالُّ بالدليل عليه ، والمؤدِّي بالمعرفة إليه .                     |
| ۳۱۷ | زیادتی صفت بما هی صفة از ذات ، در برهان ، و شهود ، وشرع .                 |
| 414 | خطبههای حضرت أمیرالمؤمنین علیهالسّلام ، در زیادی صفات از ذات .            |
| 414 | روایت مسعودی خطبهای را که متضمّن زیادتی صفات است .                        |
| ۳۲. | روایت وارده بر مخلوقیّت صفات .                                            |
| 441 | أئمّه عليهم السّلام أسماء خدا هستند ، و اسم صفت است ، و زياده بر ذات .    |
| 444 | الله اكبر ، يعنى أكبر من أن يُوصَفَ .                                     |
| 377 | تذييل هفتم بر مكتوب هفتم حضرت سيّد قدّس اللّه سرّه الزكيّة                |
| 440 | داعی حضرت سیّد (ره) بر ادامه مکاتیب ، ارشاد به توحید بوده است .           |
| 440 | دا <i>عى</i> مؤلّف بر نشر مكاتيب و تذييلات .                              |
| 440 | علّت تأبّی شیخ ، از قبول زیادتی صفات از ذات .                             |
| **  | علّت تأبى شیخ از قبول اندكاك و فناء موجودات در حق تعالى .                 |
| *** | مقاله عرفاء بالله ، توحيد است ، نه اتّحاد و حلول .                        |
| ٣٢٩ | قصّه حكيم إصفهاني كه قائل به وحدت وجود بود .                              |
|     |                                                                           |

| *** | گفتار صدر المتألّهين كه اكثر ناظرين ، كلام عرفا را إدراك نــم <i>ىكنند</i> .          |
|-----|---------------------------------------------------------------------------------------|
| ۲۳۱ | گفتار حکیم سبزواری (قدّه) در فرق بین هویّت و ماهیّت .                                 |
| ٣٣٣ | در هر دوره ، أفراد بسيار قليل <i>ى</i> به مقام توحيد رسيدهاند .                       |
| 377 | سبحان اللَّه عمَّا يصفون إلاَّ عباد اللَّه المخلَصين .                                |
| 440 | مراتب عرفان إلهي ، بنا به گفتار خواجه نصيرالديّن طوسي .                               |
| 440 | روايت وارده بر آنكه در آخر الزمان قومٌ متعمقون فأنزل اللّه سورهٔ التَّوحيد و الحديد . |
| ٣٣٦ | سوره توحید ، و شش آیه أوّل از سوره حدید .                                             |
| ۳۳۸ | كلام صدرالمتألّهين در كيّفيت تجلّى إلهى در نفوس قدسيّه .                              |
| ٣٣٩ | کلام حکیم سبزواری در کیفیّت انعکاس شعاع نور حقّ به مظاهر عالم إمکان .                 |
| ٣٣٩ | انسان كامل ، مظهر أتمّ شهود حقّ است بتمام مظاهره .                                    |
| ٣٤١ | خطبه أمیرالـمؤمنین علیهالسّلام در رفع حجابهای نور توحید برای أولیای خدا .             |
| 434 | خاتمه بحث ، و دعا و طلب غفران .                                                       |

معدمهٔ میاب بستم تمیدعلامه بسید مخد سین طرانی

## بسم الله الرّحمن الرّحيم والسه والسّلام على سيّدنا ونبيّنا محمدٍ وآله الطّاهرين؛ ولعنة الله على أعدائهم أجمعين من الآن إلى قيام يوم الدّين ولاحول ولاقوّة إلا بالله العلى العظيم.

در سنواتی که مرحوم فخرالمحقّقین و شیخ الفقهاء و المجتهدین آخوند مولی محمّد کاظم خراسانی قدّس الله سرّه الشریف، در قید حیات بودهاند یکی از طلاّب نجف اشرف که أهل ذوق بوده است، به نام شیخ اسمعیل تبریزی، و

<sup>(</sup>۱) آخوند ملاً محمد كاظم خراساني (ره) از أكابر علماى اماميّه و جامع علـوم عقليه ونقليه بـوده است. در سنة ١٢٥٥ هجرى قمرى در طوس متولّد شـد و در بيست و دوسالگى بـه طهران رفت وعلـوم عقليه را از أكابر فن فرا گرفت. سپس به نجف اشرف رفته ومـدانت كمـى در حـوزه فقـه و أصـول مرحـوم شيخ مرتضى أنصارى حاضر؛ و پس از رحلت او به حوزهٔ درس حاج ميرزا محمّد حسن شـيرازى رفت. و چـون ميرزا بـه سامراء مهاجرت نمود؛ خود مستقلاً به تدريس طلاب علوم اشتغال ورزيــد تـا شـمارهٔ شـاگردانـش متجـاوز از هزار نفر گرديد كه يكصد وبيست نفر از آنها مجتهد مســلم الاجتـهاد بودهانـد. و بـالأخره مرجع تقليـد شيعه شد. و به خلع محمد علــي شـاه قاجـار، و وجـوب اتحـاد بيـن أمّت اسـلاميّه حكـم قطعـى داد؛ و در نجـف اشرف سه مدرسه بنا نهاد؛ و كتبـى كـه مـهمترين آنـها «كفايـة الأصـول» اسـت تصنيـف نمـود. و بـالأخره در روز سهشنبه بيستم ذوالـحجة هزار و سـيصد و بيست و نـه هجـرى (۱۳۲۹) در نجـف اشـرف وفـات نمـود. (ملخّصى از ريحانـة الأدب، ج ۱، ص ا٤ و ص ٢٤). و وفـات مرحـوم حـاج شيخ مرتضـى أنصـارى در سـنه يكهزار و دويست و هشتاد و يك (۱۲۸۱) بوده است. علاّمه حـاج شيخ آغـا بـزرگ طـهرانى در كتـاب خـود بنام «هدية الرازى درأحوال مجدد شيرازى» تولد مرحوم حاج شيخ آغـا بـزرگ طـهرانى در كتـاب خـود بنام «هدية الرازى درأحوال مجدد شيرازى» تولد مرحوم حاج مـيرزا حسـن را در سـنه ۱۲۳۰ و هجـرت او را بنام «هدية الرازى درأحوال مجدد شيران در ۱۲۱۱ ضبط نموده است.

١٢ مقدمة مؤلف

متخلّص به تائب به عنوان استفتاء از حضرت ایشان، در نامهای از یک بیت از دیروان «منطق الطّیر» شیخ عطّار سؤالی می کند، بدینگونه که: شیخ عطّار در «منطق الطّیر» گوید:

دائماً او پادشاه مطلق است در کمال عز خود مستغرق است او به سر ناید زخود آنجا که اوست؟ معنی بیت دوم را بیان فرمائید.

مرحوم آخوند، جواب مختصری در سه سطر می دهند؛ و می گویند: مقام بیــش از این گنجایش إطاله را ندارد.

آقای شیخ إسمعیل این سئوال را کتباً از مرحوم آیة الله: آقا حاج شیخ محمد حسین اصفهانی معروف به کمپانی می نماید؛ و ایشان جواب مفصّلی کتباً در إزاء سؤال او می دهند.

و نیز درهمین میان این سؤال را کتباً از مرحوم آیة الله: آقا حاج سیّد احمد طهرانی معروف به کربلائی مینماید؛ و ایشان نیز جوابی کتباً مرقوم میدارند.

جواب آقا حاج سیّد احمد با جواب حاج شیخ محمد حسین، مخالف در آمد، زیرا حاج شیخ بر أساس مسئلهٔ توحید عند الحکماء که می گویند: صفات ثبوتیّهٔ حضرت حق با ذات او عینیّت دارند، پاسخ می دهد؛ و حاج سیّد أحمد، بر أساس مسئلهٔ توحید عندالعرفاء پاسخ می دهد که: ذات أقدس او از هر اسم و رسمی بالاتر است، و این بیت می رساند که: أشیاء در آن مقام منیع راه ندارند؛ و عقل را توان إدراک نیست. زیرا قبل از وصول به آن مقام، مضمحل و فانی خواهد شد.

شیخ إسمعیل پاسخ حاج سیّد أحمد را حضور حاج شیخ می آورد، و إیشان پـس از مطالعه، جوابـی بـر رد مکتـوب سـیّد می نویسـند. او جـواب شـیخ را حضـور سـیّد می آورد، و ایشان پاسخی بسیار مفصّل و مستدل بر علیه شیخ می نویسند.

<sup>(</sup>۱) در «الذريعة» ج ٤، ص ٤٦ در تحت عنوان كتاب «تذكرة المت قين» كه متصدى جمع آورى آن ميرزا اسماعيل بن الحاج حسين تبريزى بوده است، گويد: تخلّص شعرى او «تائب»، و شهرت او «مسأله گو» بوده است.

دیگر در اینجا مطلب گسترش پیدا نموده؛ و به کیفیّت حدوث أعیان ثابته و کیفیّت وجود علمی أشیاء در صُقع ربوبی و ذات حق جل و علا کشیده می شود. و به کیفیّت عدم وجود صفات در ذات او، و توحید خواص که: و کمال توحیده نفی الصفّات عنه منتهی می شود. و بالأخره کم کم به بسیاری از موارد اختلاف مذهب حکماء با مذهب عرفاء منجر می گردد.

زیرا شیخ إسمعیل در این هنگام پاسخ دوم سیّد را به نود شیخ میبرد؛ و شیخ مکتوب سومی بر رد سیّد می آورد؛ و این مکتوب سومی بر رد سیّد می نویسند؛ و این مکتوب را حضور سیّد می آورد؛ و ایشان مکتوب سومی بر رد شیخ می نویسد؛ و همینطور مرتباً هر نامه را به نود دیگری می برد؛ و او جواب می دهد. و همینا بطور مسلسل چهارده مکتوب از طرفین مسئلهٔ رد و بدل شده است، هفت مکتوب از مرحوم شیخ؛ و هفت مکتوب از مرحوم سیّد.

دراین مکاتیب مرحوم شیخ به آنچه بر رد عرفاء در کتب حکمت آمده است، تمستک جسته، و برای شکستن طرف مقابل خود از آن استمداد کرده است. و مرحوم سیّد به آنچه عرفاء بدان تمستک دارند واتّکاء مینمایند، برای خرد کردن طرف و حریف خود، از آن استفاده نموده است. و بطور خلاصه هر کدام آنچه تیر در ترکش خود داشتهاند، به کمان زده؛ و به طرف مقابل خود پرتاب نمودهاند.

مرحوم حاج شیخ از برهان استمداد کرده؛ ومرحوم حاج سیّد احمد هم از برهان و هم از ذوق و شهود و وجدان استفاده نموده؛ ودر أداء حق مطلب دریغ ننمودهاند.

مرحوم واسطه و پیک در میان دو جانب، تمام نامهها و مکاتیب را جمع نموده است؛ چون مردی متأمّل، و در حفظ این آثار ساعی و کوشا بوده است، چنانکه بعضی از نامههای مرحوم آیة الله العظمی و سند الحق و العرفان: آخوند ملا حسینقلی همدانی رضوان الله علیه، و نامههای همین اسطوانهٔ علم و اُسطورهٔ

**←** 

<sup>(</sup>۱) در «نقباء البشر» ج ۲، ص ۱۷۶ ص ۱۷۸ تحت شمارهٔ ۱۱۱۳، ترجمهٔ أحوال مرحوم آخوند مولى حسنيقلى همدانى را ذكر نموده است كه او از اعاظم علماء و أكابر فقهاء شيعه و خاتمهٔ علماء

١٤ مقدمهٔ مؤلف

عرفان يعنى آقا حاج سيِّد أحمد طهرانى و نامههاى عديل و همرديف او: مرحوم حاج شيخ محمّد بهارى رضوان الله عليهما را در مجموعهاى نيز جمع نموده؛ و به

<u>\_</u>

أخلاق در عصر خود بوده است؛ او در قريهٔ شونْد، در جزين همدان در سنهٔ ۱۲۳۹ هجرى قمرى متولد شده، و مقدّمات را در طهران فرا گرفته، و بالأخره در دروس عالى در حوزهٔ درس عالم اكبر شيخ عبدالحسين طهرانى مشهور به شيخ العراقين شركت نموده است. سپس به سبزوار سفر كرده، و مدّتها در آنجا اقامت گزيده، و از درس فيلسوف معروف حاج مولى هادى سبزوارى بهره يافته و پس از آن مهاجرت به نجف اشرف نموده، و سالهاى طولانى از درس شيخ مرتضى انصارى استفاده كرده است. و در قسمت أخلاق و عرفان از آقا سيّد على شوشترى استفاده نموده و شاگرد او بوده است. و بعد از فوت استادش متصدى فتوا نشد و دنبال رياست نرفت. بلكه در منزل نشست و طلاب فهيم بدو روى آوردند، و منزل او محل فتوا نشد و دنبال رياست نرفت. بلكه در منزل نشست و طلاب فهيم بدو روى آوردند، و المتأله و سيّد اجتماع زبدگان علم و عمل شد. و شاگردان عجيبى در علم الهى و عرفان تربيت نمود. شاگرد او سيّد صدر در «تكمله» گويد: او جمال السّالكين، و نخبة الفقهاء الرّبانيّين، و عمدة الحكماء و المتألهين، و زبدة المحقّقين و الاصوليّين بود؛ كان من العلماء بالله و بأحكام الله، جالساً على كرسى الاستقامة، تشرق عليه أنوار الملكوت، تا آنكه گويد: و كان على منهاج السيّد جمال اللاين ابن طاوس فى القول و العمل عليه أنوار الملكوت، تا آنكه گويد: و كان على منهاج السيّد جمال اللاين ابن طاوس فى القول و العمل عليه أنوار الملكوت، تا آنكه گويد: و كان على منهاج الرباسة الشّرعيّة، حتى صلوة الجماعة بارزاً.

و أمّا فقه و أصول را از تقریراتی که خودش از بحث علامه انساری نوشته بسود، تدریس می کرد. و در منزل نماز جماعت میخواند برای خواص از مؤمنین و پیروانی که آنها را تربیت نمود، و از ظلمات جهل به نور معرفت کشانید، و ایشان را با ریاضات شرعیه و مجاهدات عملیه از هر پستی طاهر و مطهر گردانید، تا آنها از عبادالله الصالحین، و از سالکین در راه خداوند شدند. تا آخر بیانات او. و شاگردان بسیاری تربیت کرد که هر یک آیتی عظیم از علم و عمل و اخلاق و عرفان الهی بودند. از جمله: سید أحمد کربلائی، و دامادش سید أبوالقاسم اصفهانی، و آقا سیّد آغا دولت آبادی، و شیخ باقر قاموسی، و شیخ محمد بهاری، و شیخ باقر نجم آبادی، و میرزا جواد آغا تبریزی، و سیّد محمد معید حبّوبی، و سیّد حسن صدر، و سیّد علی همدانی، و فرزندش: شیخ علی و جمعی دیگر. کتبی بسیار در تقریرات دروس شیخ و غیر آن از جمله قضاء و شهادات و رهن و غیرها نوشته که در کتابخانهٔ حسینه شوشتریها در نجف اشرف و کتابخانهٔ آقا میرزا حسین نـوری موجـود است. و بالأخره در زیـارت سیّد الشهداء در کربـلای معلی در ۲۸ شعبان سنهٔ ۱۳۱۱ رحلت نمود. و شاگردش سیّد محمـود طالقانی در قصیدهای بر مرثیهٔ او شعر گفت. و أما استاد او در علم عرفان همانطور کـه ذکر شد، مرحـوم آقـا سید علی شوشتری بود که او نیز از اعظم فقهاء و از مبرزین شاگردان شیخ مرتضی انصاری بـوده است و پـس از فـوت شیخ درس او را از همانجا که مانده بود شروع کرد و او را بحر مواجی یافتند ولیکـن پـس از شش مـاه فـوت شیخ درس او را از همانجا که مانده بود شروع کرد و او را بحر مواجی یافتند ولیکـن پـس از شش مـاه فـوت

نام «تذكرة المتّقين» تا به حال دوبار به طبع رسيده است. ا

چون در این مکاتیبی که بین دو عَلَمَین: حضرت سیّد، وحضرت شیخ رد و بدل شده است، بسیاری از مطالب عالیه و نفیسه آورده شده است، که هم حفظ آنها دارای اهمیّت است؛ و هم فهمیدن آنها نیز از عظمتی برخوردار است، زیرا قابل فهم همه نیست؛ و بلکه علمای وارد در فن حکمت و فلسفهٔ إلهیّه باید از آن بهره گیرند؛ و أرباب شهود و ولایت باید از آن متمتّع گردند، فلهذا استاد گرامی ما: حضرت علاّمهٔ بی بدیل: آیة الحق و نمونهٔ بارز از عقل و فهم و حکمت و عرفان، در همان أیّامی که این حقیر در حوزهٔ مقدّسهٔ علمیّهٔ قم صانها الله عن الحدثان ـ تحصیل می کردم؛ در روزهای پنجشنبه و جمعه که تعطیل بود، برای بعضی از شاگردان خود تدریس می فرمودند؛ که الحق درسهای عالی و فراموش نشدنی بود.

حضرت علامه رضوان الله عليه بنا گذاشتند كه آراء و نظريّات خود را مرقوم فرمايند؛ و در پايان هر مكتوبى آنچه به خاطر مبارك خطور نموده است، به عنوان تذييلات و محاكمات بنويسند؛ تا نفع آن عامّ باشد. وللّه الحمد وله الشكر موفّق آمدند تا شش تذييل: سه تا بر مكاتيب حضرت شيخ، و سه تا بر مكاتيب حضرت سيّد مرقوم نمايند.

 $<sup>\</sup>leftarrow$ 

همدیگر استاد و شاگرد بودند. و آخوند مولی حسنیقلی شاگرد شیخ در فقه و شاگرد آقا سید علی در عرفان بود. و از آن زمان تا امروز علم فقه و علم عرفان چون شیر و شکر به هم آمیخته شده و هر یک از شاگردان این رشته همچون آخوند مولی حسینقلی و آقا حاج سیّد أحمد کربلائی طهرانی و حاج میرزا علی آقای قاضی، و آقای حاج سیّد محمد حسین علاّمهٔ طباطبائی هر یک از فقهاء عالیقدر اسلام و از عرفاء منیع المرتبه بودهاند. جزاهم الله عنّا و عن الإسلام أحسن الجزاء.

<sup>(</sup>۱) مرحوم شیخ اسمعیل تائب در أواخر عمر خود در مشهد مقدّس اقامت گزید؛ ودر آنجا نیز رحلت ود.

<sup>(</sup>۲) تذییل سوم برمکتوب سوم حضرت سیدقدس الله نفسه چون ناتمام مانده بود، این حقیرابتداءً آنرا تمام نموده و سپس بقیهٔ تذییلات را که مجموعاً هشت عدد می شود: چهار تذییل بر چهار مکتوب حضرت شیخ (ره) و چهار تذییل بر چهار مکتوب حضرت سیّد (ره) را تحریر نمودم.

١٦ مقدمة مؤلف

در این حال تعطیلی تابستان پیش آمد؛ و حقیر هم برای إدامهٔ تحصیلات به نجف اشرف: آستانهٔ مبارکهٔ مولی الموخدین أمیرالمؤمنین علیه أفضل صلوات المصلین مشرّف شدم. و ایشان هم در سال جدید تحصیلی مجال ننمودند که در آیام تعطیل، دنبالهٔ دروس و کتابت بقیّهٔ سلسلهٔ مکاتیب را إدامه دهند. و بنابراین در تذییلات به همین مقدار اکتفا شد. حقیر پس از مراجعت از نجف اشرف تا تقریباً زمان نزدیک به رحلت ایشان، چندین بار با حضرت ایشان در بارهٔ اتمام تذییلات به قلم مبارکشان گفتگو و تقاضا داشتم، و اهمیّت آنرا که خودشان نیز قبل از بنده و بیش از بنده واقف بودند، متذکّر می شدم. و ایشان هم وعده می فرمودند، ولیکن چون نیاز به فراغت و مجال واسعی داشت، و حضرت ایشان اهتمام شدید به اتمام دورهٔ تفسیر «المیزان» داشتند، فلهذا تمنّای حقیر صورت عمل نپوشید، تا ایشان به صورت ظاهر لباس تن را خلع، و به خلعت بقاء مخلّع شدند.

چون حضرت استاد علاّمه نَفَعنا الله منتراب مرقده الشَّريف، از اين سراى اعتبار و مجاز به عالم خلود و بقاء ارتحال نمودند؛ بعضى از دوستان از حقير خواستند تا تذييلات را دنبال كنم و با مقدمه و تعليقهاى، اين مكاتيب نفيسه را در اختيار أنظار افكار عالى قرار دهم؛ تا شايد خداوند از بركت أنفاس قدسيّهٔ سابقين، لاحقين را به سر منزل مقصود برساند؛ و از زلال مَعين چشمهٔ علم و ينبوع حكمت سيراب كند.

حقیر فقیر نیز دریغ ننمودم؛ ولیکن به واسطهٔ تراکم مشاغل و شواغل علمی، و بالأخص برای إتمام دوره و سلسلهٔ معارف و علوم إسلام که مجال را ضیق کرده بود؛ وعده را به وقت تمکّن و زمان فرصت دادم.

للّه لحمد و له المنّة اینک که در تحت رعایت حضرت ثامن الحجیج: علی ّبن موسی الرّضا، علیه و علی آبائه و أبنائه آلاف ی من التحیّه و السّلام، در شهر مقدیس مشهد، قسمت «معاد شناسی»، و «إمام شناسی» به پایان رسیده است، و هنوز مشغول به نوشتن دورهٔ «الله شناسی» نشده ام، در این فَتْرَت، موقع را مغتنم شمرده، و حفظاً لأداء حقّهم العظیم، بدین سطور مبادرت کرده؛ و توفیق و تسدید را از

حضرت منّان مسئلت دارد. و ما توفيقي إلاّ باللَّه عليه توكّلتُ و إليه أنيبُ.

و قبل از شروع و إيراد مكاتيب و تذييلات، چون شناختن اين آيات عظماى الهي، و همچنين دانستن «منطق الطّير»، و شرح أحوال آن، و فهميدن مقدّماتى كه جزء اجزاء علوم است؛ مبتنى بر بيان نكاتى است؛ لهذا به ذكر آنها مبادرت مى گردد:

مرحوم آیة الله حاج سیّدأحمد طهرانی کربلائی از أعاظم فقهاء شیعهٔ إمامیّه و از أساطین حکمت و عرفان إلهی بوده است. أمّا در حکمت و عرفان همین بس که پس از رحلت مرحوم عارف بیبدیل و حکیم مربّی، و مدرّس وحید، و فقیه عالیقدر: حضرت آیة الله العظمی آخوند مولی حسینقلی همدانی رضوان الله علیه، در نجف اشرف، با عدیل و همردیف خود: مرحوم حاج شیخ محمّد بهاری، در میان سیصد تن از شاگردان آن مرحوم، از مبررّزترین شاگردان، و از أساتید وحید این فن بودهاند؛ وپس از مهاجرت آیة الله بهاری به همدان نا یگانه عالم أخلاق و مربی نفوس و راهنمای طالبان حقیقت در طی راه مقصود، و ورود در سُبل سلام،

<sup>(</sup>۱) آقای حاج شیخ محمد بهاری قدس الله تربته الشریفة از اعاظم تلامذه و شاگردان آخوند مولی حسینقلی همدانی است؛ که سالیان متمادی درک حضور او را نموده است، و به درجات کمال فائز آمده است. مرقد شریف او در قریهٔ بهار: موطن و زادگاه أصلی او در قرب شهر همدان است و مزاری است مشهور و معروف و مورد توجّه تمام أهالی قریه بلکه أهالی شهر همدان. این حقیر کراراً و مراراً برای مشهور و معروف و مورد توجّه تمام أهالی قریه بلکه أهالی شهر همدان. این حقیر کراراً و مراراً برای «الذریعة»، ج ٤، ص ٤٦ وفات او را در نهم شهر رمضان (١٣٢٥، هجری قمری) ضبط نموده است؛ یعنی «الذریعة»، ج ٤، ص ٤٦ وفات او را در نهم شهر رمضان (١٣٢٥، هجری قمری) ضبط نموده است؛ یعنی بعد از وفات استادش به چهارده سال. زیرا آخوند در ٢٨ شعبان (١٣١١) در کربلای معلّی که برای زیارت مشرف شده بود رحلت کرد، و قبرش در صحین مظهر حسینی، در چهارمین بقعهای که در سمت چپ کسی که از در زینبیّه وارد می شود، قرار دارد (نقباء البشر، ج٢ ص ١٧٧). باری در کمال و شرف فرمودند: استاد ما مرحوم آیة الله حام میرزا علی آقا قاضی رضوان الله علیه می فرمودند: استاد ما مرحوم آیة الله حام کربلائی قدس الله نفسه می فرمود: ما پیوسته در خدمت مرحوم آیة الحق آخوند مولی حسینقلی همدانی بودیم و آخوند صددرصد برای ما بود. ولی همین که آقای حاج شیخ محمد بهاری با آخوند مولی حسینقلی همدانی بودیم و آخوند صددرصد برای ما بود. ولی همین که آقای حاج شیخ محمد بهاری با آخوند روابط آشنائی و ارادت را پیدا نمود؛ و دائماً در خدمت او تردد داشت؛ آخوند را از ما دزدید .

١٨ مقدمة مؤلف

و إرائمهٔ طریق لِقای حضرت أحدیّت، و سیر در معارج و مدارج کمال نفس إنسانی، و ایصال به کعبهٔ مقصود، و حرم معبود بوده است.

شرح فضائل او از وصف خارج است؛ چه در میان علمای نجف أشرف و خواصی که با وی رفت و آمد داشته اند؛ این مطلب معلوم و از مسلمیّات أهل فن به شمار می آید.

علاّمه حاج شیخ آغا بزرگ طهرانی قدّسسر و در «أعلام الشّیعة» گوید: سیّد أحمد طهرانی که وفاتش در سنهٔ یکهزار و سیصد و سی و دو (۱۳۳۲ هجری قمری) واقع شد، فرزند سیّد ابراهیم موسوی طهرانی است؛ که در کربلا متولّد شد ؛ و در نجف به خاک رفت. عالمی است جلیل، و فقیهی است کبیر، و أخلاقی معروف ، و مرد متّقی، و دارای ورع ؛ و زاهد، و عابدی است عظیم.

او از شاگردان مجدّد شیرازی (حاج میرزا محمّد حسن)، و علاّمه میرزا حبیب الله رشتی ، و علاّمه میرزا حسین خلیلی طهرانی؛ و از خواص مربّبی أخلاق بزرگ مربّبه : علاَّمه مولی حسینقلی همدانی است.

و پس از بیان مشایخ إجازهٔ روایتی او می گوید:

سیّد أحمد یگانه فرد زمان، و أوحدی عصر خود بود، در مراتب علم، و عمل، و سیّد أحمد یگانه فرد زمان، و أوحدی عصر خود بود، در مراتب علم، و عمل، و سلوک، و زهد، و ورع، و تقوی، و معرفت بالله، وخوف و خشیت از او. نمازهای خود را در مکانهای خلوت به جای می آورد؛ و از اقتدا کردن مردم به وی در نمازها خودداری می نمود؛ و بسیار گریه می کرد؛ و کثیر البکاء بود؛ بطوری که نمی توانست از گریه در نمازها خویشتن داری نماید، بخصوص در نمازهای شب.

و من در مدّت دو سال که به همسایگی او فائز و بهرهمند شدم ؛ \_ زیرا منزل من نزدیک منزل او بود \_ در این مدّت از او چیزهایی را مشاهده نمودم که بیانش به طول می انجامد.

او به مادرش بسیار مهربان بود، و در خدمت او بود. و قبل از مادرش در آخرین تشهّد نماز عصر در روز جمعه، ۲۷ شوال ۱۳۳۲ رحلت کرد.

و جنازهٔ او را شاگردان او، و جمعی از مخلِصین و أصدقای اوتشییع کردند، و درصحن حضرت أمیرالمؤمنین علیه السّلام درقسمت شمالی مقابل ایوانی که در

پشت مرقد مطهّر واقع است دفن شد. ا

و همچنین در کتاب «هَدیّه الراّزیّ» گفته است: یکی از تلامدهٔ مجدد شیرازی: حاج سیّد أحمد کربلائی نجفی طهرانی الأصل بوده است، که بعد از سنهٔ یکهزار و سیصد هجری قمری به سامراء مشرف شد، و سالیانی در آنجا درنگ نمود، و از بحث آیة الله شیرازی استفاده کرد، و سپس به نجف أشرف مراجعت کرد؛ و به درس علاّمه مولی حسنیقلی همدانی، وحاج میرزا حبیب الله رشتی، و حاج میرزا حسن طهرانی حاضر شد؛ و از خواص اصحاب علاّمه مولی حسینقلی قرار گرفت.

او در مراتب تهذیب نفس، و أخلاق به سرحد کمال رسید. و جماعتی از طلاّب در درس او حضور پیدا می کردند؛ تا آنکه در نجف در سنهٔ ۱۳۳۲ هجری قمری وفات یافت. ۲

این حقیر در سنواتی که در نجف أشرف تحصیل می کردم، و به محضر حضرت علامه آقا حاج شیخ آغا بزرگ طهرانی که از أساتید فن روایت و إجازهٔ حقیر هستند، مشرّف می شدم؛ روزی از ایشان پرسیدم: آیا شما از محضر مرحوم آخوند مولی حسینقلی همدانی قد س سرّه استفاده کرده اید؟!

فرمودند: نَه، مَع الأسف؛ زيرا كه من در سنهٔ ١٣١٣ بعد از فوت مجدّد كه در سنهٔ ١٣١٦ در سامّراء واقع شد، به نجف أشرف وارد شدم، و مرحوم آخوند دو سال بود كه رحلت نموده بودند؛ زيرا ارتحال ايشان در سنهٔ ١٣١١ واقع شده است.

ولیکن از شاگردان مرحوم آخوند بهرهها بردهام؛ و از محضر ایشان استفادهها نمودهام (در اینجا إضافه کردند که: گرچه من قابلیّت آن را ندارم که استفادهٔ کامل را برده باشم؛ و اینک هم در طلب گمشدهٔ خود هستم.) آنگاه شرح مشبعی

\_

<sup>(</sup>۱) تلخیصی از ترجمهٔ احوال او، در «نقباء البشر»، ج۱، ص ۸۷ و ص ۸۸ در تحت شمارهٔ ۲۰۳. و در ج ٤ از کتاب «الذریعة» ص ٤٦ به مناسبت بیانی در أطراف کتاب تذکرة المتّقین، محل دقیق مدفن ایشانرا نشان می دهد که: قبر او در قسمت شمالی در وسط صحن شریف مرتضوی، بین مسجد عمران، و ایوان العلماء، قرار دارد.

<sup>(</sup>٢) «هديّة الرّازي إلى الإمام المجدّد الشيرازي» ص ٦٦.

۲۰ مقدمهٔ مؤلف

از فضائل مرحوم آقای حاج سیّد أحمد طهرانی بیان کردند؛ و سپس فرمودند: پس از رحلت ایشان، من شبی او را در خواب دیدم؛ و میدانستم که فوت کرده است؛ انگشت مسبّحه (سببّابهٔ) ایشان را محکم گرفتم؛ و گفتم: از آن مقامات و درجاتی که خدا به شما عنایت فرموده است، باید برای من بیان نمائید!

با شد تی هر چه تمامتر انگشت خود را از دست من کشید؛ و خندهای نموده گفت: حلوای تَنْتَنانی، تا نخوری ندانی! ا

أستاد استاد ما: علاّمهٔ طباطبائی قد سره، یعنی مرحوم آیة الله حاج میرزا علی قاضی قد سره، در فن عرفان و توحید، شاگرد مرحوم حاج سیّد أحمد کربلائی بوده است. بدین معنی که پس از رحلت والدشان: مرحوم آیة الله آقای سیّد حسین قاضی که او شاگرد إمام قلی نخجوانی، و او شاگرد آقا سیّد قریش قزوینی بوده است؛ تربیت و کمال مرحوم قاضی به دست آقای حاج سیّد أحمد کربلائی طهرانی صورت گرفته است.

أستاد استاد ديگر ما: مرحوم آية الله العظمي آقا سيّد جمال الديّن گلپايگاني قدّس سرّه، نيز مرحوم حاج سيّد أحمد بوده است؛ و سير مراتب كمال و درجات روحيّهٔ آن آيت إلهي بدست او صورت گرفته است.

مرحوم آقا سیّد جمال الدیّن برای حقیر نقل کردند که: در أیّام جوانی که تحصیلات ایشان در إصفهان بوده است؛ اُستاد و مربّی أخلاقی ایشان، مرحوم آخوند کاشی، و مرحوم جهانگیرخان قشقائی بوده اند.

و چون به نجف اشرف مشرّف می شوند، استادشان مرحوم آقا سید جواد بوده است؛ و می فرمودند: او مردی سریع و پرمایه و پرمحتوی بود؛ و می گفت: اگر از عالم بالا به من إجازه دهند؛ در سر چهارراهها ، چهار پایه می گذارم؛ و بر روی آن می ایستم؛ و مردم را به توحید و عرفان خداوندی می خوانم. و دیری نهائید که به رحمت حق پیوست ؛ و من به مرحوم آیة الله و مربی أخلاقی: آقای شیخ علی محمد

<sup>(</sup>۱) در « أمثال و حكم» دهخدا، ج۲، ص ۷۰۲ گويد: اين مثال در لسان عربي نظير: مَنْ لَــم يَذُقُ لَمْ يَدْر ميباشد.

نجف آبادی ارجوع کردم؛ و از او دستور می گرفتم. مدّتها از این موضوع گذشت؛ و من در تحت تعلیم و تربیت او بودم.

تا یک شب که بر حسب معمول به مسجد سَهْلَه آمدم برای عبادت و عادت من این بود که: به دستور اُستاد، هر وقت شبها به مسجد سهله می رفتم؛ اُولاً نماز مغرب و عشاء را به جای می آوردم، و سپس اعمال وارده در مقامات مسجد را اُنجام می دادم؛ و پس از آن دستمالی که در آن نان و چیزی بود، به عنوان غذا باز می کردم؛ و مقداری می خوردم. آنگاه قدری استراحت نموده و می خوابیدم، و

(۱) شـرح حـال و ترجمـهٔ وي را در «نقبـاء البشـر» ج ٤، ص ١٦٢٢ و ص ١٦٢٣ در تحـت شــمارهٔ ٢١٦٩ ذكر نموده است كه او از أهل نجف آباد اصفهان بوده، و بعد از اكمال مقدّمات علوم به نجف اشرف مهاجرت نموده و چندين سال از بحث آية الله حاج ميرزا محمد حسن شيرازي استفاده كرده است و چون ایشان به سامراء هجرت کردند، او هم به سامراء رفته و چندین سال دیگر از بحث ایشان بهره برده است. و در زمان حیات میرزا به نجف مراجعت کرده است و خود به تدریس معقول و منقول پرداخته است. او دریائی بـزرگ بـود از معقـول و منقـول؛ و از اجـلاّء متبحّـر و علمـاء كـامل بـود، از جـهت سـيره و سریره، و سلوک و تهذیب. و یکی از عبّاد و أوتاد روزگار، و از یگانه مــردان تقــوی و زهــد و نســک و ورع و أخلاق بود. و غالباً سالهاي أخير از عمرش را بــه تدريـس معقـول و حكمـت إلهيّـه مـي گذرانيـد. و مجلـس درسش در مسجد هندی بود که از أفاضل مشتغلین، و طلاّب با فهم و استعداد، رونـق داشـت. و بسیار بـه غزلت و خمول و عبادت و انقطاع به سوی خدا محبّت داشت. تسبیح از دست او جدا نمی شد حتی در حال نماز؛ و لحظه ای زبانش از ذکر خدا نمی ایستاد. و غیر از مطالعهٔ کتاب با چیزی انس نداشت. و در طول مدّت عمرش، زن نگرفت. و امور معیشت او خوب بود. خانهای در نجف خرید، و در آن بدون عیال و خادم و فرزندی زندگی مینمود. او دائم الطُّهاره بود، و غیر از چند روز در تمام مدّت سال روزه می گرفت. و در شب غیر از یکبار غذا نمی خورد. من با او مجالست کردم و مصاحبت داشتم و او را یکی از مردان خدا و از نمونههای سلف صالح و پیشینیان یافتم. و بسیاری از مشایخ در آن روزگار بر همین منهاج بودند. او در سنهٔ ۱۳۳۲ فوت كرد و بر جنازهٔ او سيّد أحمـد طـهراني مشـهور بـه كربلائـي نمـاز گـزارد. إلى آخر آنچه ذكر نموده است. و نير در كتاب «هدية الرازي» در ص ١٣٥ در ضمن شمارش شاگردان مجدّد، خلاصهٔ آنچه را که در «نقباء البشر» ذكر كرده است، آورده است. و امّا در ج ۲ «نقباء البشر»، در ص ۲۷۷ که اشاره به کتاب های مرحوم آخوند مولی حسنیقلی همدانی و تقریرات او مینماید، میگوید: فَقد رأيت كثيراً من ذلك في كتب تلميذه المولى على محمّد النجف آبادي الّتي اهديت إلى (مكتبة حسينية التستريّة) و از اين عبارت استفاده مي شود: كه أقا شيخ على محمّد نجف أبادي خدمـت مرحـوم أخونـد مولـي، حسنيقلي هم درس خوانده و از شاگردان وي بوده است.

٢٢ مقدمة مؤلف

سپس چندین ساعت به أذان صبح مانده بر میخاستم، و مشغول نماز و دعا و ذکر و فکر می شدم؛ و در موقع أذان صبح نماز صبح را می گزاردم؛ و تا أوَّل طلوع آفتاب به بقیّهٔ وظائف و أعمال خود إدامه می دادم آنگاه به نجف مراجعت می نمودم ..

در آن شب که نماز مغرب و عشاء و أعمال مسجد را به جای آوردم؛ و تقریباً دو ساعت از شب می گذشت؛ همین که نشستم؛ و دستمال خود را باز کردم، تا چیزی بخورم؛ هنوز مشغول خوردن نشده بودم که صدای مناجات و نالهای به گوش من رسید، و غیر از من هم در این مسجد تاریک، احدی نبود.

این صدا از ضلع شمالی، وسط دیوار مسجد، درست در مقابل و روبروی مقام مُطَهّر حضرت إمام زمان عجّل الله تعالی فَرَجه شروع شد؛ و به طوری جذّاب، و گیرا، و توام با سوز و گداز و ناله، و اشعار عربی، و فارسی و مناجاتها، و دعاهای عالیة المضامین بود که بکلّی حال ما را و ذهن ما را متوجّه خود نمود. من نتوانستم یک لقمه از نان بخورم؛ و دستمال همینطور باز مانده بود، و نتوانستم بخوابم و استراحت کنم؛ و نتوانستم به نماز شب و دعا و ذکر و فکر خود بپردازم. و همینطور متوجّه و منصرف به سوی او بودم.

صاحب صدا ساعتی گریه و مناجات داشت؛ و سپس ساکت می شد. قدری می گذشت، دوباره مشخول خواندن و درد دل کردن می شد؛ باز آرام می گرفت. و سپس ساعتی مشخول می شد؛ و آرام می گرفت. و هر بار که شروع می کرد به خواندن؛ چند قدمی جلوتر می آمد؛ بطوری که قریب به أذان صبح که رسید؛ در مقابل مقام مطهر امام زمان أرواحنا فداه رسیده بود. در این حال خطاب به حضرت نموده؛ و پس از گریهٔ طولانی، و سوز و نالهٔ شدید و دلخراشی، این اشعار را با

از بد حادثه اینجا به پناه آمدهاییم تا به اقلیم وجود این همه راه آمدهاییم به طلبکاری این مِهر گیاه آمدهاییم به گدائی به در خانهٔ شاه آمدهاییم که درین بحر کرم، غرق گناه آمدهاییم تخاطب و گفتگوی با آن حضرت خواند: ما بدین در، نه پی حشمت وجاه آمدهایم رهرو منزل عشقیم و زسر حد عدم سبزهٔ خَطِّ تو دیدیم و زبستان بهشت با چنین گنج که شد خازن او روح امین لنگر حلم تو ای کشتی توفیق کجاست؟ آبرو می رود ای أبرخطا شوی بیار که به دیوان عمل نامه سیاه آمده ایم حافظ این خرقهٔ پشمینه بینداز که ما از پی قافله با آتش آه آمده ایم

و دیگر ساکت شد؛ و هیچ نگفت؛ و در تاریکی چندین رکعت نماز گزارد، تا سپیدهٔ صبح دمید. آنگاه نماز را به جای آورده، و مشغول به خود در تعقیبات، و ذکر و فکر بود تا آفتاب دمید. آن وقت برخاست و از مسجد خارج شد. و من تمام آن شب را بیدار بودم؛ و از همهٔ کار و بار خود واماندم؛ و مات و مبهوت وی بودم.

چون خواستم از مسجد بیرون شوم؛ از سر خدمهٔ آنجا که اُطاقش خارج از مسجد، و در ضلع شرقی بود، پرسیدم: این شخص که بود؟! آیا شما او را می شناسید؟!

گفتند: آری! این مردی است به نام سیّد أحمد کربلائی. بعضی از شبهای خلوت که در مسجد کسی نیست میآید؛ وحال و وضعش هم همینطور است که دیدید. من که به نجف آمدم؛ و خدمت استاد: آقا شیخ علی محمّد رسیدم؛ مطالب را مو به مو برایشان بیان کردم؛ ایشان برخاست و گفت: با من بیا! من در خدمت استاد رفتم. استاد در منزل آقا سیّد أحمد وارد شد؛ و دست مرا در دست او گذارد؛ و گفت: از این به بعد، مُربی أخلاقی و اُستاد عرفانی تو ایشان است؛ باید از

باری این رویّه و روش سیّد أحمد بود در سلوک راه خدا، و تربیت و إرشاد طالبان حقیقت و یویندگان سبیل معرفت.

او دستور بگیری؛ و از او متابعت بنمائی!

و أمًّا راجع به علم و فقاهت، و تضلّع در علوم رسمی همین بس که: در سن حدود چهل سالگی او را نامزد برای مرجعیّت شیعیان نمودند؛ وهمه متّفقاً او را به نبوغ علمی و تقوای روحی قبول داشتند؛ ولی معذلک خود اوحاضر نشد؛ نه فتوی دهد؛ و نه رساله بنویسد؛ و حتّی از نماز جماعت هم در ملاً عام، همچون استاد قاضی، و استاد علامهٔ طباطبائی رضوان الله تعالی علیهم أجمعین خودداری کرد.

در اینجا داستان غریب و عجیبی از ایشان ذکر میکنیم، که حقّاً باید موجب عبرت، و بیدار باش، و تعهد، و صعوبت أمر ریاست و مرجعیّت، برای علا مقدمة مؤلف

سلسلهٔ جليلهٔ طلاّب علوم دينيّه قرار گيرد.

در روز جمعهٔ بیست و یکم شهر جمادی الأولی، یکهزار و چهار صد و یک، هجریهٔ قمریه در شهر مقدیس مشهد، به بازدید جناب مستطاب حضرت صدیق أرجمند، و سرور گرامی: آیة الله حاج سیّد علی لواسانی دامت برکاته، فرزند برومند آیة الله آقای حاج میرزا ابوالقاسم لواسانی، فرزند مرحوم آیة الله آقای حاج سیّد محمّد لواسانی، فرزند مرحوم آیة الله آقای سیّد إبراهیم لواسانی رحمة الله علیهم أجمعین به منزلشان شرفیاب شدم. در ضمن مذاکرات، شرحی راجع به حالات مرحوم آیة الله عارف عابد، و فقیه نبیه: آقای حاج سیّد أحمد طهرانی کربلائی بیان داشتند؛ از جمله آنکه فرمودند:

« پدر من: مرحوم آقای حاج سیّد أبوالقاسم از شاگردان مرحوم آیة الحق عارف بی بدیل آخوند مولی حسنیقلی همدانی رضوان الله علیه؛ و پس از ایشان شاگرد مرحوم مبرور آیة الله آقای حاج سیّد أحمد طهرانی بودهاند؛ و نیز وصی مرحوم آقای حاج سیّد أحمد در حالی که سرش در دامان ایشان بوده است؛ و مرحوم آقای حاج سیّد أحمد در حالی که سرش در دامان ایشان بوده است؛ رحلت نمودهاند.

پدر من: مرحوم حاج سیّدأبوالقاسم می گفتند: روزی از روزها که درس تمام شد؛ و شاگردان شروع به رفتن کردند، من هم برخاستم که بروم؛ مرحوم استاد: حاج سیّد أحمد فرمودند: آقای سیّد أبوالقاسم اگر کاری نداری قدری بنشین!

من دانستم که: ایشان کار خصوصی دارند. عرض کردم: نه کاری ندارم، و نشستم. و پس از آنکه همه رفتند: فرمودند: برای آقا میرزا محمّد تقی بنویس! و سپس حالشان منقلب شد؛ و گفتند: آه، آه، خودش گفته است، خودش گفته است. مُسلَّم است مُسلَّم است. و چنان انقلاب حال پیدا کردند که بی حال شدند.

<sup>(</sup>۱) مرحوم آیة الله آقا سید ابراهیم لواسانی از أعاظم علمای طهران در زمان فتحعلی شاه بودند. و همان مردی است که قبر مرحوم صدوق با شناسائی ایشان صورت گرفت. او معاصر با آقا سیّد میرزا مهدی خراسانی است؛ که از مَهَادی خمسه است؛ و دختر او را به نکاح خویش آورد. بنابراین سادات لواسانی از ذریّهٔ ایشان، از ناحیهٔ مادر منتهی میشوند به آیة الله خراسانی رضوان الله علیهما.

ما پنداشتیم که: شاید آقای میرزا محمّد تقی دربارهٔ ایشان جملهای زننده گفته و یا نسبتی داده است که به ایشان رسیده که بالنتیجه ایشان را تا این سرحد ملول و ناراحت نموده است.

از طرفی دیگر می دانستیم که: آقای میرزای محمّد تقی شیرازی، شخص عادل و با ورع و متّقی است؛ و هیچ گاه کلمهای که در آن غیبت و خلاف واقع باشد نمی زند؛ و نیز می دانستیم که: ایشان هم کسی نیستند که از نسبتهای ناروا که به او داده شود، ملول و خسته شوند. و لذا همینطور متحیّر شدیم؛ و به حال سکوت و بهت درآمدیم.

در این حال من برای ایشان سبیلی چاق کردم (چون مرحوم حاج سیّد أحمد استعمال دخانیات مینمودند) و به ایشان دادم و عرض کردم: حالا این شَطَب را بکشید! و اینقدر ناراحت نباشید!

مرحوم استاد شَطَبُ را کشیدند؛ و قدری که سرحال آمدند؛ فرمودند: این مرد (یعنی آقای آقا میرزا محمّد تقی شیرازی) احتیاطات خود را به من إرجاع داده است، و أفرادی به او مراجعه کردهاند؛ و از او پرسیدهاند که: اگر خدای ناکرده برای شما واقعهای اتّفاق بیفتد، ما بعد از شما از چه کسی تقلید کنیم؟ و اینک در احتیاطات شما به که مراجعه نمائیم؟!

آقای میرزا محمّد تقی در جواب گفته است: به سیّد أحمد. من غیر از او کسی را سراغ ندارم.

آقا سیّد أبوالقاسم! برای او بنویس که: آقا میرزا محمّد تقی! شما در اُمور دنیا حکومت دارید! اگر دیگر از این کارها بکنید؛ و کسی را إرجاع دهید؛ فردای قیامت در محضر جدّم رسول خدا، که حکومت در دست ماست؛ از شما شکایت خواهم کرد؛ و از شما راضی نخواهم شد».

و نیز داستان دیگری از ایشان نقل شده است که: در موقع رحلت مرجعی از مراجع تقلید، اگر طهرانیها، یعنی علماء طهران، و تجّار و کسبهٔ طهران، به کسی رجوع مینمودند؛ و از او تقلید می کردند؛ او مرجع تقلید تمام شیعیان می شد؛ و همهٔ بلاد و شهرها به تَبَع طهرانی ها از او تقلید می کردند.

٢٦ مقدمهٔ مؤلف

و چون طهرانی ها به حاج سیّد احمد رجوع کردند؛ تا از او تقلید کنند؛ نپذیرفت؛ و در جواب گفت: اگر جهنّم رفتن واجب کفائی باشد، مَنْ بِهِ الْکِفَایَة موجود است.

باری اتّفاقاً وفات مرحوم آیة الله آقا میرزا محمّد تقی شیرازی در شب سیزدهم ذوالحجة الحرام (۱۳۳۸) در کربلای مُعَلّی واقع شد که شش سال بعد از وفات آقا حاج سیّد أحمد در نجف أشرف بوده است.

این بود مختصری از شرح حال و ترجمهٔ عالم الهی و عارف صمدانی: آیــة اللــه حاج سیّد أحمد طهرانی، یکــی از دو صاحب شخصیّت و عظمتــی کـه ایــن مکــاتیب حکمی و عرفانی بر محور آراء و افکار آنان دور می زند.

و أما صاحب شخصیت و عظمت دیگر: مرحوم آیة الله فقیه و اُصولی و فیلسوف و حکیمی است که در قرون أخیره به جامعیّت او از جهت إتقان علم، و دقّت نظر، و سعهٔ أندیشه، و جامعیّت بین علم و عمل، و إعراض از دنیا، و زهد، و پاکی کمتر دیده شده است.

او مرحوم آیة الله: حاج شیخ محمّد حسین إصفهانی معروف به کمپانی است که در دوّم محرم الحرام سنهٔ ۱۲۹٦ هجری قمری متولّد؛ و در شب یکشنبه پنجم ذوالحجة الحرام ۱۳۲۱، در حال خواب از دنیا رحلت نمود. قدّس الله تربته.

<sup>(</sup>۱) مرحوم آیة الله آقا میرزا محمد تقی شیرازی از علماء فرید و أتقیاء وحید در طائفه شیعهٔ أمامیه بودهاند، که علماً و عملاً از نمونههای بارز سلف صالح و أصحاب و خواص ائمه معصومین صلوات الله علیهم أجمعین بودهاند، و بعد از مرحوم آیة الله حاج میرزا محمد حسن شیرازی مرجعیّت شیعه برایشان قرار گرفت. محل اقامت ایشان در کربلای معلّی بود؛ و محل اقامت مرحوم آیة الله حاج سیّد احمد در نجف اشرف بوده است. مرحوم والله حقیر: آیة الله حاج سیّد محمّد صادق طهرانی از شاگردان مرحوم آقا میرزا محمّد تقی بوده است و از دقّت نظر در مطالب علمیّه و دقت نظر در اُمور عملیّه و اجتناب از هوی و هوس و تحرّز شدید از حب ریاست و احتیاط کامل و توسّل عجیب ایشان به حضرات ائم معصومین و شب زندهداری ها و عبادات و زیارات ایشان مطالبی بس نفیس برای ما بیان می کرد؛ و ایشان را بالاتر از عدالت، بلکه مصداق حقیقی صائناً لنفسه تارکاً لهواه مطیعاً لأمر مولاه می دانست. شرح احوال وی را مرحوم آیة الله علامه: حاج شیخ آغا بزرگ طهرانی در «نقباء البشر» ج ۱، ص ۲۲۱ تا ص ۲۲۵ ذکر نموده است. رحمة الله عله رحمة واسعة.

او یکی از أساتید فقهی و أصولی استاد بزرگوارمان: حضرت آیة الله علامه حاج سیّد محمّد حسین طباطبائی تبریزی قلاس الله تربته است؛ و یکی از أساتید فقهی و أصولی استاد بزرگوار دیگرمان: حضرت آیة الله حاج سیّد أبوالقاسم خوئی أملاً الله فی عمره الشریف است، که سالیان دراز در نجف اشرف هر دوی آنها، به نزد آن عالم عالیقدر تتلمذ کردهاند.

مرحوم حاج شیخ آغا بزرگ طهرانی قلس سرّه، در شرح حال وی نوشتهاند که: بعد از مقد مات، نزد آیات عظام: سیّد محمّد فشارکی إصفهانی، و شیخ آغا رضا همدانی، و شیخ محمد کاظم خراسانی، و غیرهم، درس فقه و اصول را فرا گرفته است، و أخیراً فقط به درس آخوند مولی محمّد کاظم می رفته، وسیزده سال از وی بهره ور گردیده است؛ تا آنکه به سهمیّهٔ عظیمی از علم فقه، و به مجموعهٔ کمالاتی نائل آمده است.

و درفن حكمت و فلسفه نزد حكيم معروف نجف: آية الله آقاميرزا محمّد باقر اصطهباناتي، درس خوانده است؛ و بالأخص در فن فلسفه مشار اليه بالبنان شده؛ و به إتقان و إحكام اين علم، وحيد عصر خويش بوده است.

و علاوه بر اینها، در علم کلام، و تفسیر، و تاریخ، و عرفان، و أدب متضلّع بوده؛ و در نظم و نثر فارسی و عربی گامهای طولانی برداشته است. و بالجمله او از نوابغ دهر و فرائد روزگار بوده است، که به عبقریّت، و به ملکات حمیده مشحون، و غرق در مواهب إلهیّه بوده است.

بعد از رحلت استادش: آخوند، در نجف أشرف به شكل بارزى طلوع كرد؛ و بسيارى از طلاّب در أطرافش گرد آمدند؛ و در فقه و أصول مستقلّ در تدريس شد. و نزد علماى نجف معزز و محترم، و به جامعيّت منظور بود. مدرس او محل ّاجتماع فضلاء و أهل كمال بود، زيرا او قدم راسخى در فقه و أصول و بيشتر از آنها در فلسفه داشت. و غالباً تدريس او حكمت بود، زيرا در اين فن متقن بود؛ بلكه از معاصرين خود برترى و تفور قداشت.

او همینطور بر نشر علم إدامه می داد؛ و طلاّب چون پروانه به سوی او تهافت داشتند؛ و کتبی بسیار دقیق و أرزنده در اُصول فقه، و فقه، و حکمت، و منظومهای

مقدمهٔ مؤلف

در فلسفهٔ عالیه نوشت؛ تا به کسالت سکتهٔ ناقصه دچار شد؛ و به اقسام معالجات معالجه کردند؛ تا تقریباً در آستانهٔ بهبودی بود؛ که ناگهان با سکته در خواب رحلت نمود. ا

باری قضاء إلهی چنان شد که: این مرد بزرگ درست در أوان وقتی که بنا بود طلاّب از او استفاده نمایند؛ و از مَعین علمش توشهای بردارند؛ از دنیا رحلت کرد. فوت او غیر مترقب بود؛ و با فوت او شکست فاحشی در حوزهٔ علمیّهٔ نجف پیدا شد، زیرا در حال ارتحالش بیش از شصت و پنج سال نداشت؛ و رحلت او فقط با فاصلهٔ یک هفته از رحلت استاد بزرگ، و اُصولی دقیق النَّظر، و فقیه نامی: مرحوم آیة الله آقای شیخ ضیاءالدیین عراقی قدیس الله نفسه واقع شد. چون رحلت آیة الله عراقی در شب دوشنبه ۲۸ ذوالقعدة الحرام سنهٔ ۱۳۲۱ به وقوع پیوست؛ و ایس درست یک هفته قبل از رحلت آیة الله إصفهانی بود. و همگی چشم امید به استفاده از که حوزهٔ نجف آن استوانهٔ علیم را از دست داد؛ و همگی چشم امید به استفاده از منابع علمی مرحوم إصفهانی کمپانی داشتند؛ صبح در أول طلوع آفتاب بر فراز گلدسته ومنارهٔ صحن مطهر مرتضوی، صدای بانگ ارتحال مرحوم إصفهانی و اعلام مردم و إعلان برای تشییع جنازهٔ او بر بسیط زمین نجف، طنین انداخت. و این حادثه بسیار مؤلم و غیر منتظر بود که فجأة به وقوع پیوست.

حضرت سند السّالكين، و جمال العارفين، آية الله العظمى آقاى سيد جمال الدّين گلپايگانى، أفاض الله علينا من قدسيّاتِ نفسه المنيفة، براى حقير نقل

<sup>(</sup>۱) تلخیصی از «نقباء البشر» ج ۲، ص ٥٦٠ تا ص ٥٦٢، تحت شمارهٔ ٩٨٢.

<sup>(</sup>۲) آقا ضیاء الدین عراقی (أراکی) نجفی المسکن از أکابر و فحول علمای دینیهٔ عصر حاضر که فقیه و اصولی و محدیث و رجالی و معقولی و منقولی، و از طراز أوّل مراجع علمیّهٔ اسلامیّه و مرجع تقلید گروه انبوهی از فرقهٔ محقّه، و از تلامذهٔ آخوند مولی محمّد کاظم خراسانی و بعضی دیگر از أجلّه بوده است. حوزهٔ درس فقه و اصول او، محلّ استفادهٔ فحول عرب و عجم، در لطافت بیان و طلاقت لسان، و جودت تقریر و حسن تحریر، گوی سبقت را از دیگران ربوده؛ و مقامات عالیهٔ علمیّهاش مسلّم یگانه و بیگانه بوده است. از کتابهای او : «مقالات الاصول» و «شرح تبصرهٔ علامه» است. (منتخبی از «ریحانیة الأدب» ج ۲، ص ۵۵ و ص ۵۵ با عنوان آقا ضیاء).

کردند که: بعد از فوت مرحوم آیة الله آقا ضیاءالدین عراقی که ریاست و تدریس نجف منحصراً با آیة الله حاج شیخ محمّد حسین اصفهانی رحمة الله علیهما شد؛ و هیچکس احتمال فوت آن مرحوم را نمیداد؛ پس از یک هفته از رحلت مرحوم عراقی، در وقتی که من مشغول قرائت نماز شب بودم؛ در قنوت نماز وَتْر، در حال بیداری به تمام معنی الکلمه، مشاهده نمودم که: مرحوم آقا ضیاءالدین عراقی سوار بر استری است؛ و همینطور آمد و آمد، تا در خانهٔ حاج شیخ محمّد حسین داخل شد.

مرحوم گلپایگانی تغمّده الله برحمته فرمودند: من یقین کردم که آقا حاج شیخ محمّد حسین فوت کرده است.

همین که در بدو طلوع آفتاب خواستند بر فراز منارهٔ أمیرالمؤمنین الگیلا ندا کنند؛ و صلوة بکشند؛ من به أهل منزل گفتم: گوش کنید که: اینک خبر رحلت حاج شیخ محمّد حسین را میدهد.

چون گوش فرا داشتند؛ شنیدند که: ارتحال حضرت ایشان را إعلام، و مردم را برای تشییع جنازه، و نماز بر آن مرد دعوت میکند.

باری مرحوم آیة الله حاج شیخ محمّد حسین، أهل مراقبه، و سکوت، و محاسبه بود. پیوسته در فکر بود؛ سخن به ندرت می گفت. در مجالس و محافل که بین علماء بحثی در می گرفت، سکوت می کرد. در هر جای مجلس که جا خالی بود، می نشست، و بسیار متواضع و خلیق و آرام بود. و با آنکه ثروت معتنابهی که از پدرش که از تجّار معروف، و سرمایه دار کاظمین بود، به او رسید، همه را به فقراء و طلاّب داد. و خود چیزی نداشت. و گویند در أواخر عمر، با فقر دست به گریبان بود؛ ولی دلی شاد، و سیمائی متبسّم، و قلبی استوار داشت؛ که دلالت از روحیّات عظیم، و مواهب معنوی او می نمود.

یکی از سروران و دوستان حقیر که فعلاً از علمای نجف أشرف هستند: جناب الآیة الحجّة آقای حاج سیّد محمّد رضای خلخالی أدام الله برکاته برای حقیر نقل کردند که: من روزی در بازار حُوییْش میرفتم؛ و دیدم آقای حاج شیخ محمّد حسین در وسط کوچه، خمم شده است؛ و پیازها را جمع میکند؛ و

مقدمهٔ مؤلف ۳۰

پیوسته با خود میخندد.

من جلو رفتم، و سلام کردم، و با ایشان کمک کردم تا پیازها را جمع نمودیم. آنگاه آنها را در گوشهٔ قبایش گرفت؛ و به منزل روانه شد. من عرض کردم: حضرت آیة الله معلوم بود که پیازها از گوشهٔ قبای شما ریخته است؛ ولی برای من، خندهٔ شما نامفهوم ماند!

آن مرحوم فرمود: من وقتی وارد نجف شدم، در سن جوانی برای تحصیل؛ انقدر مترفّه بودم؛ و لباس عالی داشتم، و انگشتری و تسبیح قیمتی داشتم؛ که روزی در مقابل ضریح مطهر حضرت أمیرالمؤمنین السّی که مؤدّب ایستاده بودم؛ و مشغول زیارت بودم؛ بند تسبیح من پاره شد؛ و دانههای آن به روی زمین حرم ریخت.

این تسبیح قیمتی بود، بطوری که هر دانه از دانههای آن یک دینار أرزش داشت؛ و عزّت نفس، و یا خودخواهی به من إجازه نداد، تا خم شوم، و دانهها را جمع کنم. و این معنی برای من غیر قابل تحمّل بود؛ فلهذا از تسبیح صرف نظر نمودم.

إمروز به دكان بقّالى رفتم؛ و قدرى پياز خريدم؛ و در گوشهٔ قباى خود ريختم؛ و أطراف آن را با دست گرفتم، تا به منزل برم. در همين جا كه سر چهار راه بود؛ و در ميان جمعيّت مردم، قبا از دست من يله شد؛ و پيازها به روى زمين ريخت. من خم شدم؛ و پيازها را جمع كردم و أبداً براى من اين مسئله مشكل نبود، بلكه بسيار آسان و قابل تحمّل بود. و علّت خندهٔ من آن بود كه: در همان وقت من به ياد دوران جوانى و پاره شدن تسبيح قيمتى كه أرزش هر دانهاش يك دينار بود افتادم؛ كه آن روز از آن تسبيح كه يكصد دينار قيمت داشت گذشتم؛ و براى من جمع آورى آن مشكل بود.

و للّه الحمد و له الشّكر كه امروز جمع آورى پيازهاى ريخته از گوشهٔ قبا بر روى زمين، براى من سنگين نيست؛ و بسيار آسان و قابل تحمّل است. فلهذا شاد و مسرور شدم؛ و خندهٔ من براى مسرّت نفس من، با تداعى آن عمل گذشته بود.

مرحوم حاج شیخ محمّد حسین أهل مكاشف بودند. روزی در حرم مطهّر

حضرت أميرالمؤمنين الكيلاً مشغول سجدهٔ طولانی بودند که در آن حال حضرت سيّد الشّهداء الكيلاً را می بینند که: به ایشان می گویند: اینجا در حضور جمعیّت برای عمل سجدهٔ طولانی خوب نیست. این گونه أعمال را در جای خلوت أنجام دهید!

مرحوم حاج شیخ محمّد حسین بعد از مرحوم آیة الله حاج سیّد أحمد طهرانی کربلائی، بیست و نُه سال عمر کرد. و چنانچه از نامهای که به مرحوم سندالعارفین و شیخ الفقهاء آیة الله آقای حاج میرزا جواد آقای ملکی تبریزی که در بلدهٔ طیّبهٔ قم إقامت گزیده بودند؛ و در سنهٔ یکهزار و سیصد و چهل و سه هجریّهٔ قمریّه (۱۳٤۳) رحلت کردهاند، نوشتهاند؛ و از ایشان دستور العمل برای طی ّراه معرفت، و سیر و سلوک خواستهاند؛ معلوم می شود که: بر ایشان نیز به ثبوت پیوسته است که: تنها علم حکمت نظری و فلسفه، راه گشای أبواب معرفت نبوده؛ بلکه لازم و واجب بوده است قدم در راه عبودیّت نهاده؛ و عملاً در تحت تعلیم و تربیت، و در زیر نظر استاد کامل عارف خداوندی قرار گیرند. و با توجّه به تبعیّت توبیروی از این راد مرد وارسته و پیراسته، طیّ طریق نمایند.

ما در اینجا قطعهای از نامهای را که آیة الحق عارف کامل: آیة الله آقای حاج میرزا جواد آقا قد سراله سره الشریف ، به مرحوم آیة الله حاج شیخ محمد حسین

<sup>(</sup>۱) در «نقباء البشر» ج ۱، ص ۳۲۹ و ص ۳۳۰ تحت شمارهٔ ۲۷۳ آورده است که: آقا شیخ میرزا جواد آغا مَلکیِ تبریزی فرزند شفیع ملکی بوده است. او عالمی است فقیه، و اخلاقی فاضل و با ورع و موثّق. او در نجف اشرف حضور بزرگان از اساتید درس خوانده است، و مراتب سلوک را از اخلاقی شهیر موثّق. عمدانی فرا گرفته است و نفس خود را نزد وی تکمیل نموده، و در فقه و اصول نزد علاّمه آقا شیخ آغا رضا همدانی و غیره از علماء تتلمذ نموده است. در سنهٔ ۱۳۲۰ به ایران مراجعت کرد، و در دارالایمان قم توطّن نمود، و به وظائف شرع و ترویج دین و تربیت مؤمنین همّت گماشت تا در روز عید قربان سنهٔ ۱۳۲۳ رحلت کرد. کتابهائی از خود باقی گذارده از جمله «أسرار الصلوة» و از جمله «سیر و سلوک» است. انتهی ملخصاً.

أقول: رسالهٔ «سیروسلوک» ایشان به نام «رسالهٔ لقاء الله» به طبع رسیده است. و همچنین کتاب نفیس دیگری دارد به نام: «المراقبات» یا «أعمال السنة» که گرچه کتاب مختصری است ولی بر سبک «اقبال» سیّد ابن طاووس میباشد. مرحوم ملکی زبانی آتشین و قلمی شیوا و در حرکت دادن

مقدمهٔ مؤلف

إصفهانی در جواب نامهای که نوشتهاند، و تقاضای مقدّمهٔ موصله نموده بودند؛ نوشتهاند، می آوریم؛ تا حقیقت أمر و شدّت اهتمام شیخ، به سیر و سلوک و طی راه معرفت، در لقای حضرت أحدیّت عملاً روشن شود.

این قطعهٔ از نسخه، از نسخهٔ استنساخی بعضی از دوستان در نجف أشرف استنساخ شده است:

« بسم الله الرّحمن الرحيم، فدايت شوم ...... در باب إعراض از جِـــــ وجَــهد رسميّات، و عدم وصول به واقعيّات كه مرقوم شــــده؛ و از ايــن مفلـس استعلام مقدّمــهٔ موصله فرموده ايد!

بی رسمیّت، بنده حقیقت آنچه را که برای سیر این عوالم یاد گرفته؛ و بعضی نتائجش را مفصّلاً خدمت شریف در ابتداء خود صحبت کردهام؛ و از کثرت شوق اینک با رفقاء در همهٔ عوالم همرنگ بشوم؛ا سٌ و مُخ آنچه از لوازم این سیر می دانستم، بی مضایقه عرضه داشتهام.

حالاً هم إجمال آن را به طریقهای که یاد گرفتهام، مجدداً اظهار می دارم:

طریق مطلوب را برای این راه، معرفت نفس گفتند. چون نفس إنسانی تا از عالم مثال خود نگذشته، به عالم عقلی نخواهد رسید. و تا به عالم عقلی نرسیده، حقیقت معرفت حاصل نبوده؛ و به مطلوب نخواهد رسید.

لذا به جهت إتمام اين مقصود، مرحوم مغفور اجزاه الله تعالى عنّا خير جزاء المعلِّمين مى فرمودند كه: بايد إنسان يك مقدار زياده بر معمول، تقليل غذا و استراحت بكند؛ تا جنبهٔ حيوانيّت كمتر، و روحانيّت قوّت بگيرد.

و میزان آن را هم چنین می فرمودند که: إنسان أولاً روز و شب زیاده از دو مرتبه غذا نخورد، حتّی تنقّل ما بین الغذائین نکند. ثانیاً هر وقت غذا می خورد، باید

 $<sup>\</sup>leftarrow$ 

به سوى خدا بسيار مجد و كوشا بوده است. جمعى از اساتيد ما در حوزهٔ مقدسة علميهٔ قم از جمله مرحوم آية الله حاج شيخ عباس طهرانى (ره) محضرش را ادراك نمودهاند، و از طهارت روح و تقواى باطن و ارشاد سالكين راه خدا و درسهاى عميق اخلاقى كه در حوزه مىداده است؛ حكاياتى دارند.

<sup>(</sup>۱) مراد، استاد وحیدشان در معارف الهیّه، مرحوم آخوند مولی حسینقلی همدانی رضوان الله علیه است.

مثلاً یک ساعت بعد از گرسنگی بخورد؛ و آنقدر بخورد که تمام سیر نشود. این در کم غذا. و أمّا کیفیّتش: باید غیر از آداب معروفه، گوشت زیاد نخورد. به این معنی که: شب و روز هر دو نخورد. و در هر هفته دو سه دفعه، هر دو را یعنی هم روز و هم شب را ترک کند. و یکی هم اگر بتواند للتّکیّف نخورد؛ و لا محالة آجیل خور نباشد. اگر أحیاناً وقتی نفسش زیاد مطالبهٔ آجیل کرد، استخاره کند. و اگر بتواند روزههای سه روز هر ماه را ترک نکند.

و أمَّا تقليل خواب، مى فرمودند: شبانه روزى شــش سـاعت بخوابـد. و البتّـه در حفظ لسان، و مجــانبت أهــل غفلـت، اهتمـام زيـاد نمـايد. اينـها در تقليـل حيوانيّـت، كفايت مى كند.

وأمًّا تقویت روحانیّت، أولاً دائماً باید هَم وحُزن قلبی، بـه جـهت عـدم وصول به مطلوب داشته باشد. ثانیاً تا می تواند ذکـر و فکـر را تـرک نکنـد، کـه ایـن دو جناح سیر آسمان معرفت است.

در ذكر، عمدهٔ سفارش، أذكار صبح و شام، أهم آنهاست كه در أخبار وارد شده؛ و أهم آنها تعقيبات صلوات؛ و عمده تر، ذكر وقت خواب كه در أخبار مأثور است. لاسيّما متطهّراً در حال ذكر خواب برود.

و شب خیزی، می فرمودند: زمستانها سه ساعت، و تابستانها یک ساعت و نیم. و می فرمودند که: من در ذکر یونسیّه، یعنی در مداومت آن که شبانه روزی ترک نشود، هر چه زیادتر توانست کردن، اثرش زیادتر، أقل أقل چهارصد مرتبه است، خیلی أثرها دیدهام. بنده خودم هم تجربه کردهام. چند نفر هم مدّعی تجربهاند.

یکی هم قرآن که خوانده می شود، به قصد هدیهٔ حضرت ختمی مرتبت صلوات الله علیه و آله خوانده شود.

و أمًّا فكر، براى مبتدى مىفرمودند: در مرگ فكر بكن. تا آن وقتى كه از حالش مىفهميدند كه: از مداومت اين مراتب گيج شده؛ فى الجمله استعدادى پيدا كرده؛ آنوقت به عالم خيالش ملتفت مىكردند؛ يا آنكه خود ملتفت مىشد. چند روزى همه روز و شب فكر در اين مىكند كه بفهمد هر چه خيال مىكند و

عقدمة مؤلف

می بیند خودش است ؛ و از خودش خارج نیست. اگر این را ملکه می کرد، خودش را در عالم مثال می دید. یعنی حقیقت عالم مثالش را می فهمید. و این معنی را ملکه می کرد. آن وقت می فرمودند: باید فکر را تغییر داد؛ و همه صورتها و موهومات را محو کرد؛ و فکر در عدم کرد. و اگر إنسان این را ملکه نماید، لابد تجلّی سلطان معرفت خواهد شد. یعنی تجلّی حقیقت خود را به نورانیّت، و بی صورت و حد، و کمال بهاء فائز آید. و اگر در حال جذبه ببیند بهتر است.

بعد از آنکه راه ترقیّات عوالم عالیه را پیدا کرده؛ هر قدر کـه سـیر بکنـد، أثـرش را حاضر خواهد یافت.

و به جهت ترتیب این عوالم که باید انسان از این عوالم طبیعت أول ترقی به عالم مثال نماید؛ بعد به عالم أرواح و أنوار حقیقید؛ البته براهین علمیه را خودتان أحضر هستید.

عجب است که: تصریحی به این مراتب در سجدهٔ دعای شب نیمهٔ شعبان، که أوان وصول مراسله است؛ شده است؛ که می فرماید: سَجَدَ لَكَ سَوادی و خیالی و بَیَاضی.

أصل معرفت آن وقت است كه هر سه فاني بشود كه: حقيقت سجده عبارت از فناء است كه: عند الفناء عن النّفس بمراتبها، يحصل البقاء باللّه.

رزقنا الله تعالى و جميع إخواننا بمحمّد و أله الطّاهرين صلوات الله عليهم.

باری، بنده فی الجمله از عوالم دعاگوئی إخوان الحمدللَّه بیبهره نیستم، و دعای وجود شریف و جمعی از اخوان را برای خود ورد شبانه قرار دادهام.

حد تكميل فكر عالم مثال كه بعد از آن وقت محو صورت است؛ آن است كه يا بايد خود به خود ملتفت شده؛ عياناً حقيقت مطلب را ببيند؛ يا آنقدر فكر كند كه از علميّت گذشته، عيان بشود. آن وقت محو موهومات كرده در عدم فكر بكند تا آنكه از طرف حقيقت خودش تجلّى بكند» انتهى.

باری، اینها همه دلالت بر روشن فکری، و جهاد عظیم علمی و عملی، و تقوای نفسی مرحوم کمپانی دارد، و همه دلالت دارد بر حس کنجکاوی و حقیقت جوئی او، و مراقبه، و محاسبه، و سکوت و إعراض از زخارف دنیوی که

حقاً باید برنامهٔ عمل پویندگان راه خدا قرار گیرد. ولی معذلک آیا به درجهٔ لقای حضرت أحدیّت رسیده است؟ و فتح باب معرفت برای او در حیات شده است؟ و یا خداوند رحمن به عوالم بعد از موت مُحَوّل فرموده؛ وتکمیل را بدان مراحل و منازل منوط ساخته است؟! خدا عالم است.

و ما اینک برای این رادمرد علم و عمل، از خدا میخواهیم که: از فضل و رحمت خود آنقدر بر او بریزد؛ و از باران أنوار و عظمت و جلال خود، آنقدر بر او ببارد، که اگر هم أحیاناً به بعضی از مراحل عرفان نرسیده است؛ در آنجا برسد. و او را به مقام و منزله ای برساند که فوق آن منزله برای أحدی جز حضرات معصومین صلوات الله و سلامه علیهم أجمعین متصور نباشد. آمین رب العالمین.

این هم شمّهای از ترجمه و حال یکی دیگر از صاحبان مکاتیب حکمی و عرفانی، که عنقریب به کلمات و مکاتیبشان إنشاالله الرّحمن خواهیم رسید.

و أمّا شرح حال و ترجمهٔ صاحب تذییلات و محاکمات اُستادنا الأکرم، ومولانا الأعظم: حضرت آیة الله العظمی حاج سیّد محمّد حسین طباطبائی تبریزی ـ افاض الله علینا من برکات نفسه ـ به شرح قلم نیاید، و خامه را توان آن نیست، و فکر و اُندیشه را سعه و گسترش آن نه، که اُطراف و جوانب مقامات علمی و فقهی و حِکَمی و عرفانی، و روح بلند، و خلق عظیم او را بررسی کند؛ و کمربند منطق و گفتار هیچگاه نمی تواند آن نفس قدسیّه، و انسان ملکوتی، و روح مجرد وی را در خود حصر کند.

هر چه گویم عشق را شرح و بیلن گر چه تفسیر زبان روشنگراست چون قلم اندر نوشتن میشتافت چون سخن دروصف این حالت رسید عقل در شرحش چو خر در گِل بخفت آفتاب آمد دلیل آفتاب از وی ار سایه نشانی می دهد واجب آمد چونکه بردم نام او

چون به عشق آیم خجل گردم از آن لیک عشق بی زبان، روشن تر است چون به عشق آمد، قلم بر خود شکافت هم قلم بشکست و هم کاغذ درید شرح عشق و عاشقی هم عشق گفت گر دلیلت باید از وی رو متاب شمس هر دم نور جانی می دهد شرح کردن رمزی از إنعام او ٣٦ مقدمة مؤلف

این نفس جان دامنم برتافته است کر برای حق صحبت سالها تا زمین و آسمان خندان شود گفتم ای دور اوفتاده از حبیب لا تُکَلِّفنی فَاِنِّی فی الفَنَاء کُلُّ شَیْء قالیهٔ غیر المهٔ فیق هر چه می گوید، موافق چون نبود خود ثنا گفتن ز من ترک ثناست شرح این هجران و این خون جگر

بوی پیراهان یوسف یافته است باز گو رمزی از آن خوش حالها عقل و روح و دیده صد چندان شود همچو بیماری که دور است ازطبیب کَلّت ٔ أفهامی فَلا اُحْصی ثَناء اِنْ تَکَلَف أُ وْ تَصَلَف لا یَلیت ْ چون تکلّف، نیک نالایت نمود کاین دلیل هستی و هستی خطاست این زمان بگذار تا وقت دگر ا

چون حضرت استاد، از این عالم به عالم خلود رحلت فرمود، و این حقیربا عنوان «مهر تابان» یادنامهای برایشان نوشتم؛ با خود گمان می کردم تا اندازهای توانستهام، ایشان را معرّفی کرده باشم؛ و به عاشقان کوی حبیب، و مشتاقان لقای جمال حضرت سرمدی، ارائهٔ طریقی نموده باشم. اینکه که گهگاهی همان نوشتهٔ خود را نگاهی می کنم، می گویم: هیهات، هیهات أ ن اظر آن اصل الی فهم مغزری معنویتک، او اقدر علی آن اتفوّه بکمال روحانیتک؛ فیرجع فهمی کلیلاً، و عینی خائباً و حسیراً، و لسانی خارساً و ثقیلاً.

عنقا شکار کس نشود دام بازگیر سینهام زآتش دل درغم جانانه بسوخت تنم از واسطهٔ دوری دلبر بگداخیت سوزدلبین کهزبسآتشواشکم دل شمع ماجرا کم کن و باز آ که مرا مردم چشم هر که زنجیر سرزلف گرهگیر تو دید آشنائی نه غریب است که دلسوزمن است خرقهٔ زهد مرا آب خرابات ببرد

کانجا همیشه باد به دست است دام را آتشی بود درین خانه که کاشانه بسوخت جانم از آتش مهر رخ جانان بسوخت دوش برمن ز سرمهرچوپروانه بسوخت خرقه از سربدرآورد وبهشکرانه بسوخت دل سودا زدهاش بر من دیوانه بسوخت چو من از خویش برفتم دل بیگانه بسوخت خانهٔ عقل مرا آتش خمخانه بسوخت

<sup>(</sup>۱) منتخبی است از اشعار مولانا مولوی در مجلّد أول ص ٤ از «مثنوی» میرزا محمود وزیری.

چون يياله دلم از توبه كه كردم شكست همچو لاله جگرم بي مي وپيمانه بسوخت

ترک افسانه بگو حافظ و می نوش دمی 💎 که نخفتم بهشبوشمعبهافسانهبسوخت 🗅

و أمًّا شیخ عطّار که تمام بحثها، و مکاتبات طرفین، روی شعر او دور مى زند، فريد الدِّين محمّد بن إبراهيم نيشابورى است كه بنا به گفتار صاحب «أعيان الشّيعة» در أواخر عصر سلجوقيان در نيشابور متولّد شد؛ و طفوليّت خود را در مشهد مقدّس گذرانید. و سپس به ماوراء النّهر، و هند، و عراق، و شام، و مصر، مسافرت كرد، و حج بيت الله الحرام بجاي آورد؛ وسيس به شهر خود: نيشابور بازگشت؛ و در آن جا إقامت گزید تا فوت کرد. و بعضی گویند: در حملهٔ مغول كشته شد.

در نیشابور داروفروشی داشت؛ و به طب اشتغال داشت؛ و بیمارستانی برای معالجهٔ مریضان ترتیب داده بود. و به همین جهت او را عطّار گویند. علاوه بر طب، پیوسته به خواندن و تألیف، با کمال جدیّت مشغول بود. و أحوال بزرگان عرفان، و روش آنها را و أخبار و اقوالشان را در كتب خود ميآورد؛ و بسيار بـــه آنــها و عقائدشان راسخ الاعتقاد بود.

و در شعر استاد بود، و نشاط غریبی داشت. گویند عدد مؤلّفات او، به تعداد سورههای قرآن یکصد و چهارده عدد است و مشهورترین آنها «مَنْطِقُ الطَّیْر» است که مکرّراً در ایران و هند طبع شده؛ و در ارویا با ترجمهٔ فرانسوی آن، با اهتمام و عنایت مستشرق: جارسن دی تاسی طبع شده است. ً

و محدّث قمى در دو كتاب «الكُنى و الألقاب» و «هَديَّة الأحباب» گويد: مصنّفات او غالباً شعر است؛ و در توحید و معارف و حقایق سخن گفته است. ودر مدح أمير المؤمنين العَلِيُّكُلُّ سروده است:

> ز مشرق تا به مغرب گر إمام است گرفته این جهان وصف سنانش

عَلِيٌّ و آل او ما را تمام است گذشته زان جهان وصف سِهنانش

<sup>(</sup>١) حافظ، طبع پژمان، ص ١٥.

<sup>(</sup>٢) تلخيصي از «أعيان الشيعه» طبع دوّم، ج ٤٣، تحت شمارهٔ ٩٦٣١ ص ٢١٦ و ص ٢١٧.

مقدمهٔ مؤلف

چه درسر عطا إخلاص او راست چنان در شهر دانش باب آمد چنان مطلق شد اندر فقر و فاقه اگر علمش شدی بحر مصور علمش شدی بحر مصور چه هیچش طاقت منت نبودی کسی گفتش چرا کردی؟ برآشفت کسی گفتش چرا کردی؟ برآشفت کنی نُقُل النَّاس لَے فی الْکَسْب عَارٌ

سه نان را هفده آیه خاص او راست که جَنَّت را به حق بو اب آمد که زر و نقره بودش سه طلاقد در او یک قطره بودی بحر أخضر زهمت گشت مزدور یهودی زبان بگشاد چون شمع و چنین گفت: أحَبُّ إلَی مِن مِن مِن الرِّجَال فَان الْعَارف ی ذال السُّوال اللَّ

عطّار در سنهٔ ۲۲۷ فوت کرد، بعد از آنکه عمر بسیار طولانی کرده بود. و بعضی گفته اند: در فتنهٔ تاتار کشته شد. عمر او نیز یکصد و چهارده سال بود. و قبرش در خارج نیشابور مشهور است.

ابن فُوطى مورّخ شهير، متوفّى درسال ٧٢٣، دركتاب خود: «تلخيص مُعْجَم الألقاب» دربارهٔ عطّار مى نويسد كه: كان من محاسن الزَّمان قولاً و فعلاً و معرفةً و أصلاً وعلماً وعملاً. رآه مولانا نصير الدِّين أبوجعفر محمّد بن محمّد بن الحَسن الطُّوسى بنيسابور؛ وقال: كان شيخاً مُفَوَّهاً حسن الاستنباط والمعرفة لكلام المشايخ والعارفين، والأئمّة السَّالكين. وله ديوان كبير، وله «مَنْطِقُ الطَّيْر» من نظمه المثنوى. واستشهد على يد التَّتار بنيسابور.

عالم بلند پایه: قاضی نورالله شوشتری در «مجالس المؤمنین»، أحوال او را مفصّلاً بیان نموده؛ و وی را به غایت ستوده است. او گوید: منبع الحقایق و الأسرار الشّیخ فرید الدین عطّار قدّس سرّه العزیز:

<sup>(</sup>۱) این أبیات را با بقیهٔ آن که بسیار است، نیز قاضی نورالله شهید، در «مجالس المؤمنین» طبع سنگی، ص ۲۹ و ص ۲۷ و ص ۲۳ از طبع مصحّع فؤاد روحانی موجود است.

<sup>(</sup>۲) تلخيصى از دو كتـاب: «الكُنّـى و الألقـاب» طبع صيـدا، ج ۲، ص ٤٣١ و ص ٤٣٢، و « هديّـــة الأحباب» ص ١٩٩ و ص ٢٠٠.

<sup>(</sup>٣) تعليقة طبع اخير «لُبَاب الألباب» عوفي.

همان خریطه کِـش داروی فَنَـا عطّـار جنون ز جذبهٔ او دیده در سلوک ْ خرد

كه نظم اوست شفابخش عاشقان حزين مقابل عدد سورهای، کلام نوشت سفینه های عزیز و کتابهای گزین خِرَد ز منطق او جُسته در سخن تلقين

مرتبهٔ او عالى، و مشرف او صافى بوده. سخن او را تازيانهٔ اهل سلوك گفتهاند. در شریعت و طریقت یگانه بود، و در شوق و نیاز، و سوز و گداز، شمع شبستان زمانه؛ مستغرق بحر عرفان، و غواص دریای ایقان است.

و از قول ملاّ محمّد رومي صاحب مثنوي دربارهٔ او آورده است كه:

گِــر°د عــطّار گـشــت مولانــا شربت از دست شمس بـودش نـوش و نیز در جای دیگر آورده است که:

عطّار گشت روح وسنائی دوچشم او و همچنین در موضعی دیگر گفته است:

ما از پی سنائی و عطّار آمدیم

هفت شهر عشـق را عطّار گشت

ما هنوز أندر خم يک كوچمايم جناب شيخ را مصنّفات مشتمله برآثار توحيد، و حقايق أذواق و مواجيد بسيار است؛ مانند كتاب «منطق الطَّير»، و «إلهي نامه»، و «مظهر العجائب» و غير أن. و در أكثر آنها طريق آشنائي ورزيده؛ و شــيوهٔ سـنّيهٔ شـيخ سـنائي گزيـده؛ و در إظـهار مناقب أهل بيت أطهار، و تعررض به أعداي جفاكار ايشان، گاهي از غلو عشق و محبّت بي اختيار خليع العذار است؛ و گاهي از شدّت تقيّه و خوف أغيار، در مقام استتار و إصلاح أن إظهار. مِصْرَع: ولَنْ يُصْلِحَ العَطَّارُ ما أَفسَدَ الدَّهْرُ.

در کتاب «أسرارنامه» بعد از مدح سه یار، شــروع در مــدح حضــرت أمــیر الطَّیّلاً٪ کرده و گفته:

> از این بگذرخدا را باش،أصل اوست سوار دين پسر عم پيمبر به تن رستم سوار رخش دلدل على القطع أفضل أيّام او بود منادی سکونی در جهان داد چنان شد در نماز از نور حق جانش

دگر سر برنه و سربرکش ای دوست شجاع دهر، صاحب حوض كوثر به دل غـواص دریای تـوکّل على الحق حجّت إسلام او بود به یک رمز از دو عالم صد نشان داد کز او بھی او، برون کردند پیکانش

مقدمة مؤلف ٤٠

چنین باید نماز از أهل رازی ز جودش، أبر و دريا يرتوي بود زهی صدری که تا بنیاد دین بود ز طفلی تا کے خود را پیر کردی چون دنیا آتش و تو شیر بودی اگر چه کم نشیند گرسنه شیر نخوردی نان دنیا یک شکم سیر از آن جسـتی ز دنیــا فقــــر و فاقـــه

که تا نبود نیازت بی نمازی به چشمش عالم پُر ْزر، جُوى بود دلش أسراردان و راه بین برود بدین دنیای دون تکبیرکردی از این معنی ز دنیا سیر برودی که دنیا بود پیشش سه طلاقه <sup>۱</sup>

بارى در كمال عرفان و توحيد حق، و وصول به أعلاذ روهٔ از مقام تجرد و ايقان مرحوم شیخ عطّار، کسی از أهل کمال شکّ ندارد؛ و أعلام و بـزرگـان طبـق گفتـار او، او را از پیروان مکتب تشیّع شمردهاند. مثلاً آیــة اللــه معظّم آقــا سـید محسـن عــاملی همانطور که دیدیم او را در «أعیان الشیعة» که اختصاص به علمای شیعه دارد، ذکر كرده است؛ و قاضى نورالله شوشترى، در كمال عرفاني و در تشيّع او داد سخن داده است؛ و قریب چهار صفحه از صفحات وزیری ترجمهٔ حال او را آورده است.

مرحوم آية الله عارف بي بديل: حاج ميرزا على آقاى قاضى رحمة الله عليه مى فرموده است: محال است كسى به درجه توحيد، و عرفان برسد، و مقامات و كمالات توحيدي را ييدا نمايد و قضيّهٔ ولايت بر او منكشف نگردد.

ایشان معتقد بودهاند که: بزرگانی که نامشان در کتب عرفان ثبت است؛ و آنها را واصل و فاني مي شمرند؛ و از أهل ولايت نبودهاند؛ بلكه از عامّه به شمار مي آيند؛ يا واصل نبو دهاند، و ادّعاي اين معني را مي نمو دهاند، و يا تحقيقاً ولايت را إدراک کردهاند؛ ولی بر حسب مصلحت زمانهای شدّت و حکّام و سلاطین جور که از عامّـه بودهاند، تقیّه می کرده، و ابراز نمی نمودهاند؛ مانند شیخ سلیمان قندوزي حنفي صاحب «ينابيع المـودّة»، و مانند سيّد على همداني صاحب كتاب «مودّة القربي»، و مانند مولى محمّد رومي بلخي صاحب كتاب «مثنوي».

<sup>(</sup>۱) گلچین و تلخیص زیادی از أحوالات عطّار که شهید قاضی سیّد نور اللـه شوشـــتری، در «مجــالس المؤمنين» ص ۲۹٦ تا ص ۳۰۰، از طبع سنگي ذكر نموده است.

أمّا شیخ فریدالدین عطّار بدون شکّ شیعه بوده است؛ ولیکن چون در زمان سلجوقیان می زیسته، و آنها عامّی مذهب بودهاند؛ به ناچار در بعضی از کتب خود بر آن نهج مشى فرموده است.

از آثار عطّار بخوبی مشهود است که: مردی وارسته، و بزرگوار، و از هوای نفسانی دور بوده، و حقیقةً قدم در راه صدق نهاده است. او تحقیقاً از واصلین توحید بوده، و چنان تمكن كمالات روحي، و حالات عرفاني در جان او نشسته بود؛ كه او را بي نياز و مستغنى از غير خدا ساخته بود. او جز مشاهده جمال حق، و فنای در صفات و أسماء و ذات او خَطِّ مَشيی نداشت. در خاتمهٔ همین كتاب «منطق الطّير »، قدري از حال استغناي خود را بيان مي كند كه: الحمدللّه و له المنّة نياز و تملّقي از صاحب دولتان نداشتهام؛ و نامي از كسي به خوبي و بدي، و قدح و تمجيد نبردهام، و من دنبال راه خود بودهام.

چون زنان خشگ گیرم سفره پیش تر کنم از شوربای چشم خرویش از دلے آن سےفرہ را بریان کنم چون مرا روح القدس، همسایه اســت من نخواهم نان هر ناخوش منش شد غناءُ القلب جان افزاي مين هر توانگر كاينچنين گنجيش هســـت شکر ایزد را که درباری نیسم من زکس بر دل کجا بندی نهم نه طعام هيچ ظالم خوردهام همّت عاليم ممدوحم بسست نه هروای لقمهٔ سلطان مررا

گه گهی جبریل را مهمان کنم کی توانم نان هر مُدبر شکست بس بود این نانم و ایس نانخورش شد حقیقت سِر لایَغْنَای امن کی شود در منّت هـ سفله یست بستـهٔ هـر ناسـزاواری نیـم نام هر دونی خداوندی نهم نه کتابی را تخلّص کردهام قُوت جسمو قُوَّت روحـم بسسـت ٚ نه قفا و سیایی دربان مرا"

<sup>(</sup>١) لا يفناي من \_ نسخه بدل.

<sup>(</sup>٢) «منطق الطّير» ص ٣٢٢.

<sup>(</sup>٣) «منطق الطّير» ص ٣٢٤.

ك مقدمهٔ مؤلف

این بود فشرده و مختصری از شرح حال این عارف ربّانی قدّس الله سرّه العزیز. و اُمًا کتاب «مَنْطِقُ الطَّیْر»: کتابی است دربارهٔ مرغان پنداری که جمع شدند؛ و از هُدهٔد که لباس طریقت دربر، و تاج حقیقت بر سر دارد؛ و سالیانی همدم و همره و پیک شاه سلیمان بوده است؛ خواستند که: همهٔ أصناف و أنواع حیوانات شاهی دارند، و ما شاه نداریم. تو برای ما شاهی مقرر بفرما، تا همگی در تحت فرمان او باشیم!

هٔدهٔد گفت: ما پرندگان ومرغان، شاهی داریم به نام سیمرغ که در پشت کوه قاف منزل دارد؛ و باید برویم؛ و به او برسیم، تا از مزایا و آثار سلطنت و شاهی او بهرهمند گردیم.

(۱) در لاّبیات فارسی، سیمرغ که نام دیگرش عنقاست، پادشاه پرندگان است که هیچ پرندهای او را ندیده است؛ چون گویند: بر فراز کوه قاف منزل دارد. در «برهان قاطع»، طبع سرکاری، و طبع دکتر محمّد معین، در کلمهٔ قاف گوید: قاف بر وزن کاف، نام کوهی است مشهور، و محیط است به ربع مسکون. گویند پانصد فرسنگ بالا دارد؛ و بیشتر آن در میان آب است. و هر صباح چون آفتاب بر آن افتد، شعاع آن سبز می نماید، و چون منعکس گردد کبود. و این می باید غلط باشد؛ چه در حکمت مبرهن است که: لون لازم اجسام مرکّبه است؛ و بسیط را از تلوّن بهرهای نیست. و همچنین به برهان ثابت شده است که ارتفاع أعظم جبال از دو فرسنگ و نیم زیاده نمی باشد. الله أعلم، انتهی.

و دكتر معين در تعليقهٔ آن گويد: كوهي است أساطيري. رجوع شود به «دايرة المعارف» إسلام KAF

و در «لغت نامهٔ علامهٔ دهخدا» در كلمهٔ قاف بعد از ذكر كلام «برهان قاطع»؛ از كازيميرسكى ذكر كرده است كه او گويد: عنقا بدان آشيان دارد؛ و هم گويند: مراد جبال قفقاز و قبق است. و شايد مأخوذ از قافقاز تلفظ قفقاز است. و از «مهذّب الأسماء» نقل كرده است كه: كوهى است گرداگرد زمين را فرا گرفته از زبرجد. و از «معجم البلدان» نقل كرده است كه: كوهى است عظيم كه به گرد دنيا بر آمده، از او تا آسمان مقدار یک قامت است؛ بلكه آسمان بر او مطبّق است. أقول شايد بر اساس همين معنى وارد شده است عبارت قاف به قاف و نيز قاف تا قاف كه هر دو را در لغت نامه دهخدا، كران تا كران معنى نموده است؛ و براى أ ولى شاهدى از بيت أوحدى شاعر آورده است:

همه زرق و شید قاف به قاف

روی گیتی پر از سلف شد و لاف

و برای ه می شاهدی از فردوسی که:

به هر جا که بد ماتمی سور کرد

جهان قاف تا قاف پر نور کرد

ولی منزل او دور است؛ باید کمر به جد و جهد ببندید! و از بیابانهای طولانی، و هفت وادی طی شد، در آنجا کوهی است به نام کوه قاف، که سلطان مرغان: سیمرغ در آن جا منزل دارد.

در این جا هدهد با بسیاری از طیور که آمده بودند؛ مانند بلبل، و طوطی، و طاووس، و کبک، و باز، و درّاج، و موسیجه (مرغی است شبیه به فاخته) و تَذَرّو، و قُمری، و فاخته، و شاهین، و زرّین، و بَطٌ و غیرها، گفتگوهائی دارد؛ و در ضمن حکایتها و أمثال و أندرزها أهمیّت مقصود را روشن می کند؛ و همچنین به هر یک از آنها می فهماند: زندگی و عشق و راه شما مختصر و جزئی است؛ و شما گرفتار هوی و هوس هستید؛ و جز با وصول به سیمرغ که سلطان طیور است، کمال برای شما غیر مقدور است. ولیکن حرکت و وصول به آن مستلزم گرسنگی، و عبور از هفت وادی خطرناک است، که بدواً باید فکر خود را بکنید؛ و برای این مقصود عالی همتی عالی، و سری نترس، و عزمی متین و استوار، و إرادهای جازم و غیر قابل تغییر داشته باشید!

هر یک از ایسن مرغان بهانهای آوردند، بعضی گفتند: أصلاً سیمرغ وجود خارجی ندارد؛ أفسانهای بیش نیست، زیرا اگر حقیقتی داشت، لابله تا به حال در این مرور أیّام، یکی از مرغان آن را میدید؛ هیچ کس ادّعای رؤیت آن را نکرده است.

بعضی گفتند: این راه مشکل است؛ و نتیجهاش هلاکت است. و دلیل بر این آن است که: شاید تا به حال هزاران پرنده به سراغ سیمرغ رفته باشند؛ و یکی از آنها هم نرسیده باشد؛ و همه در این وادی های خطرناک جان سپرده باشند.

هدهد گفت: جان دادن در راه چنین سلطانی أرزش دارد. اگر مردیم در طریق عز و شرف مُردیم، در راه وصول به جان جانان مُردیم؛ و اگر هم زنده ماندیم، به وصال او سرافراز شدهایم، زیرا صفات او چنین و چنان است؛ عقل و خیال هیچ طائر بلند پروازی، به مقام شامخ او نمی رسد و...

هدهد بعد از معرّفی خودش که: من سالها با سلیمان بودهام؛ و من راهنمای طریقم؛ و حتماً باید با من حرکت کنید، تا از این بَوادی خطیر عبور کنیم؛ و به او

عقدمة مؤلف لف

## برسيم، مي گويد:

لیک با من گر شما همره شوید وارهید از ننگ خو دبینی خویش هر که دروی باختجان،از خو دبرست جان فشانید و قدم در ره نهید هست ما را یادشاهی بی خسلاف نام او سيمرغ: سلطان طيرور در حــريم عــزّت اســت آرام او صلد هزاران یرده دارد بیشتر در دو عالم نیست کس را زُهر های دائماً او يادشاه مطلق است او به سرناید زخودآنجا که اوست نے بدو رو، نے شکیبائے ازو وصف او چون کار جان یاک نیست لاجرم عقل و هم جان خيره ماند هيے دانائے كمال او نديد در کمالـش آفــر ينش ره نيـافت قِسم خَلْقان زان جمال و زان کمال

محرم آن شاه و آن درگه شوید تا كى ازتشويش بى دينى خويتش در ره جانان ز نیک و بد برست پای کوبان، سربدان درگه نهید دریس کو هی که هست آن کو مقاف او به ما نزدیک ما زو دوردور نيست حَدِّ هر زباني نام او هم زنور و هم ز ظلمت پیشتر کو تواند یافت از وی بهرهای دركمال عز خود، مُسْتَغْرق است كى رسدعقل وجود آنجا كه اوست صد هـزاران خُلـق شـــيدائبي ازو عقل را سرمایهٔ إدراک نیست در صفاتش با دو چشم تیره ماند هيے بينائي جمال او نديد دانش از یی رفت وبینش رهنیافت هست اگر بر هم نهی، مُشــتی خیـال ۱

بالأخره مقداری ازمرغان ماندند؛ و مقداری هم با معیّت و راهنمائی هده د به پرواز آمدند. در راه بعضی از أصناف آنها، چون به مرغزاری و گلی و گیاهی و آبی رسیدند، پائین آمدند؛ و بعضی چون به دریاچهای و نیزاری رسیدند، فرود آمدند؛ و همچنین بسیاری از آنها در هر یک از وادی ها درافتادند، و سرنگون شدند. و بالأخره در نهایت، آن مقداری که به کوه قاف رسیدند، مجموعاً با خود هدهد، سی مرغ بودند. و چون خوب نظر کردند دیدند که سی مرغاند که به

<sup>(</sup>١) «منطق الطَّير» طبع مطبعهٔ شفق، تبريز با تصحيح محمّد جواد مشكور، ص ٤٧ و ص ٤٨.

سيمرغ رسيدهاند.

آری آنان که به کعبهٔ مقصود رسیدند؛ و به قصر پادشاه و سلطان طیور و پرندگان درآمدند، و حضور یافتند که در دربار با عظمت و حشمت او داخل شوند؛ سی مرغ بودند؛ که خورشید أبدیّت بر آنان بتافت؛ و در برابر آئینهٔ جمال حق نما قرار گرفتند؛ و بیش از عکس رخسار سی مرغ در آن پیدا ننمودند؛ و به حقیقت دریافتند که: سیمرغ با حقیقتشان یکی است؛ و در میان آنها جدائی و دوئیّت نست.

جان آن مرغان ز تشویر وحیا چون شدند ازگل کل پاک آن همه باز از سر بندهٔ نوجان شدند کرده و ناکردهٔ دیرینهشان آفتاب قربت از پی شان بتافت هم ز روی عکس سیمرغ جهان چون نگه کردند این سیمرغ زود در تحیّر جمله سرگردان شدند خویش را دیدند سی مرغ تمام چون سوی سیمرغ کردندی نگاه ور به سوی خویشتن کردندی نظر در هر دو کردندی به هم در نظر در هر دو کردندی به هم بود این یک آن و آن یک بود ایس

شد فنای محض، و تن شد توتیا یافتند از نور حضرت، جان همه باز از نوعیی دگر حیران شدند پاک گشت و محو شد از سینه شان جمله را از پرتو آن، جان بتافت پهشک این سی مرغ آن سیمرغ بود می ندانستند تا این آن شدند بود کود سیمرغ، سیمرغ تمام بودی آن سی مرغ آن آنجایگاه بودی این سیمرغ ایشان آن دگر بودی این سیمرغ ایشان آن دگر هر دو یک سیمرغ بُدبی بیش وکم در همه عالم کسی نشنود ایسن

در این حال که همه غرق تحیّر بودند؛ و در بحر تفکّر غوطهور شدند، و سِرِ این حقیقت را طلب کردند، از جایگه جواب آمد که:

هرکه آیــد، خــویشتن بینــد درو چون شما ســیمرغ اینجــا آمدیـد

جان و تن، هم جان و تن بیند درو سی در این آئینه پیدا آمدید<sup>۲</sup>

<sup>(</sup>۱) «منطق الطّير» ص ٣٠٠.

<sup>(</sup>۲) نسخهٔ بدل در تعلیقه.

مقدمة مؤلف ٤٦

گر چـل و پنجـاه مـرغ آينـد بـــاز گر چه بسیاری به سر گردیدهاند هیچکس را دیده در ما کی رسد؟ دیدهای موری که سندان برگرفت؟ هر چه دانستی چـو دیـدی آن نبـود این همه وادی که واپسکردهاید جمله در أفعال، ره مى رفتهايد چون شما سی مرغ حیران ماندهاید ما به سیمرغی بسی أ ولکی تریم محو ما گردید در صد عِزَّ وناز محــو او گشــتند آخـــر بـــردوام لاجرم اینجا سخن کوتاه شد وی را بر ره نماند و راه شد

پردهای از خویشش بگشایند باز خویش می بینند و خود را دیدهاند چشم موری بر ثریّا کی رسد؟ یشهای پیلی به دندان برگرفت؟ و آنچه گفتی و شنیدی آن نبود وین همه مردی که هر کس کردهاید وادی ذات و صفت را خفتهاید بعدل و بی صبر و بی جان ماندهاید زانكـه سيمرغ حقيقـي گوهريـم تا به ما در خویشتن یابید باز سایه در خورشید گم شد والسلام تا همی رفتند، گفتندی سخُن چون رسیدندش، نه سر ماند ونه بُن

در این داستان مرغان، شیخ عطّار در یک کتاب ضخیم «منطق الطّیر» که أبياتش به ٤٦٠٠ بيت مي رسد، تمام أسرار سير و سلوك راه خدا را با هُدهُـد كه شیخ رهنماست، و با سیمرغ که حضرت حق تعالی است، نشان داده، و چگونگی سفر پر رنج، و با ملالت سالک را در شاهراه مستقیم وصول به حق شرح می دهد؛ و با أمثله و حكايات و بيان داستانها، موانع طريق و شرائط و مُمِدًّات و مُعِدًّات آن را بیان می کند، از ابتدای سیر تا انتهای آن.

عطّار در این جا، آن هفت وادی که وادیهای وصول است؛ و قبل از فَناء فی الله، باید طی شود؛ یعنی وادی طلب، و وادی عشق، و وادی معرفت، و وادی استغناء، و وادى توحيد، و وادى حيرت، و وادى فقـر و فنـا را، أولاً بـه طـور خلاصـه، و سپس مشروحاً شـرح می دهـد؛ و خصوصیّات منازل و مراحـل را بـر می شـمرد. و خلاصهٔ آنها این است:

<sup>(</sup>٢) «منطق الطّير» ص ٣٠١ و ص ٣٠٢. (١) نسخه بدل.

هست واديّ طلب، آغياز كيار بر سِــيُم وادي اسـت، أن ازمعرفـت

وادی عشق است از آن یس بی کنار هست چهارم، وادی استغنا صفت هست پنجم وادی توحید پاک پس ششم وادی حیرت صَعْبناک هفتمیـن، وادیّ فقـر اسـت و فنــــا 💎 بعــد از آن راه و روش نبــود تـــراً '

عطّار بعد از شرح و بیان این خصوصیّات، برأساس قول مشهور حضرت رسول الله ﷺ: مَنْ عَرَفَ تَفْسَهُ فَقَدْ عَرَفَ رَبُّهُ ؛ «خود را بشناس تا خدايت را بشناسی» مطلب را پیاده کرده است. و آنچه در این کتاب بیان شده است؛ طريق معرفت نفس است كه ملازم با معرفت حضرت حق است جل و علا.

حدیث معرفت نفسس از أحادیث معتبره، و برای صحّت مضمون آن چه از أحاديث مشابه أن در مضمون؛ و چه از ساير أحاديث، و چه از مشاهدات ذوقيّه و عرفانیه جای شبهه و تردید نیست.

و در همین مقدّمه دیدیم که در نامهٔ مرحوم مَلِکی آورده شده است که: مرحوم آخوند مولى حسنيقلي همداني رضوان الله عليه، راه معرفت و وصول را راه معرفت نفس دانسته؛ و منوط بر طيّ سه عالم طبع و خيال و عقل كـه در سـجده رسـول خـدا، به سنواد و خیال و بَیَاض تعبیر شده است؛ نمودهاند.

در أدبيّات فارسى، از سيمرغ و عنقا إشاره به ذات أقدس أحديّت كردهاند؛ زیرا که ذات أقدس حق تعالی دارای نام و نشان نیست. او از هر اسمی و رسمی بالاتر، و از خيال و پندار و عقل هر انساني برتر است؛ مكان نـدارد؛ و كسـي را بــه او دسترسی نیست. فلهذا در این بیت مورد بحث و گفتگو:

او به سر ناید ز خود آنجا که اوست کی رسد عقل وجود آنجا که اوست هر دو نفر از این بزرگواران: مرحوم کُمپانی، ومرحوم سیّد أحمد طهرانی، مضمون شعر را پسندیده، و بر مفادش ایـرادی ندارنـد. و هـر دو نفـر، شـیخ عطّـار را بـزرگ و بزرگوار شمرده؛ و در مقام علمي و عرفاني و إلهي او خدشهاي ندارند.

غاية الأمر هريك از اين دو، آن بيت را بر مذاق خودشان كه مــذاق حكمـت، و

<sup>(</sup>۱) «منطق الطّير» ص ١٨٢.

مقدمهٔ مؤلف

مذاق عرفان است؛ تفسير فرمودهاند. رحمة الله عليهم أجمعين.

و أمّا راجع به صحّت عبارات و ألفاظي كه از اين چهارده مكاتبــه در ايــن كتــاب ملاحظه می شود، اجمال زحمتی را که این بنده متقبّل شده ام، از این قرار است: بنده در وقت اشتغال به تحصيل در حوزهٔ مقدّسهٔ علميّهٔ قم، و تدريس متون و تذييلات أن، از مرحوم أية الله استاد فقيه نبيه علامة طباطبائي قديس الله سره الشریف، یک نسخه به خط خود برای مطالعه و نگهداری از روی نسخهٔ یکی از أحبّه و أعزّة دوستان نوشتم. ولي چون آن نسخهٔ اصل مغلوط بود، ناچـــار نســخهٔ حقــير مغلوط بود به غلطهائي كه چه بسا مغيّر معني نبود؛ مثل عبارت «انتشاء» با همـزهٔ آخـر که در همه جای آن «انتشار» با رآء ضبط شده بود؛ و چه بسا مغیر معنی بود، مثل عبارت «بی یـرده» کـه در آنجا «یـی نـبرده» آمـده بـود؛ و أمثـال ایـن گونـه غلطها فراوان بود. و علاوه بر این در بعضی جاها عبارت به تمام معنی الکلمه نامفهوم بود؛ و معلوم بود جا افتادگی و سقط دارد. و در بعضی از جاها عبارت معنای مخالف مقصود را مى داد؛ و معلوم بود كـه مثـلاً بـايد از مرحـوم شـيخ باشـد؛ و آن در نامه و مكاتبهٔ مرحوم سيّد آمده بود. اين گذشت تـا وقتـي كـه حقـير از نجـف اشـرف مراجعت كردم، در صدد تهيّهٔ نسخهٔ صحيحي براي خود بر آمدم، و نسخهٔ خود استاد هم نزدشان نبود، و چون جويا شدم، فرمودند: مدّتها است بردهاند، و نياوردهاند؛ و نمی دانم هم چه کسی برده است؟! به هر حال از یکی از دوستان که گفت: نسخهٔ من بالنسبه نسخهٔ خوبی است، باز از أول تا به آخر، یک نسخهٔ دیگر به خطّ خود نوشتم ـ که اینک در نزد حقیر دو نسـخهٔ خطّی بـه خـطٌ خـود موجـود اسـت ـ این نسخه نسبةً خوب بود؛ ولی معذلک خالی از أغلاط نبود؛ و در عین حال بعضی از مواقع سقط و جا افتادگیها را نیز نشان نمی داد. و حقیر هم نمی خواستم از روى نظريّـهٔ خـود، و از قرائـن، عبـارات را تصحيـح كنـم؛ بلكـه مقيّـد بـودم عيـن كلمات اين دو بزرگوار را بياورم، حتّى در واو يا فائى تغيير ندهـم. فلـهذا در ايـن أيّـام كه آمادهٔ طبع اين مجموعـهٔ نفيـس بوديـم، دو نسخهٔ ديگـر از دوسـتان أرجمنـد تهيّـه كردم؛ أنكاه با كمال مشقّت، و در عين حال دقّت، ميان أن دو نسخه دست نويس به خط خود، و این دو نسخهٔ اخیر که مجموعاً چهار نسخه گرد آمده بود، مقارنه و در مورد تصحیح کتلب

تطبیق نمودم، و للّه الحمد و له المنّة خداوند توفیق داد، تا این کتاب که از مجموعهٔ آن چهار نسخه است، از هر جهت صحیح و بدون غلط، و جا افتادگی، و بدون تغییر محل مکاتبهها، در دسترس أفکار عالی و صاحبان دقّت و نظر قرار میگیرد. و أحیاناً اگر کسی نسخهٔ خطّی و یا نسخهٔ مطبوعهای را که توسّط مرکز انتشارات علمی و فرهنگی است، در دست داشته باشد؛ و با این کتاب موجود تطبیق نماید؛ از رنجها و مشکلات ما تقدیر خواهد کرد؛ و در حیات و ممات از دعای خیر و طلب غفران مضایقه نخواهد نمود. ربّنا علیك توكّلنا وإلیك أنبنا وإلیك المصیر. ربّنا و آتنا ما وعدتنا علی رسلك و لا تخزنا یوم القیامة إنّك لا تخلف المیعاد. بحق محمد و آله الغرّالمیامین و صلّی الله علی سیّدنا محمد و آله الطبیّین الطّاهرین.

این مقد مه به حول و قوّهٔ إلهی، در شهر مقد من رضوی سلام الله علی ثاویه، در عصر روز سوم رجب المرجّب (رحلت و شهادت حضرت إمام عَلِی الهادی الگیالی ) یک ساعت به غروب مانده، در سنهٔ یک هزارو چهارصد و هشت هجریّهٔ قمریّه یایان یافت؛ بکرمه وجوده؛ و أنا الحقیر الفقیر:

سيد محمّد الحسين الحسيني الطهراني

#### بسم الله الرّحمن الرّحيم

سؤال: شيخ عطّار در «منطق الطّير» گويد:

دائماً او پادشاه مطلق است در کمال عز خود مستغرق است او به سر ناید ز خود آنجا که اوست کی رسد عقل وجود آنجا که اوست معنی بیت دوم را بیان فرمائید.

جواب از مرحوم آخوند ملا كاظم خراساني رحمة الله عليه:

بسم الله الرحمن الرحيم. چون كه او قائم به ذات خود است؛ إمكان حاجب ندارد. پس عقل و خيال انسان هم به آنجا كه اوست نمى رسد، و ادراك نمى كند؛ چه غير از ذات أقدس در آن مقام و جا چيزى نيست. كان الله و لَمْ يَكُنْ مَعَهُ شَيْءٌ و هُو الآن كَما كَانَ ١، و لا يشغل به مكان.

#### محمد كاظم الخراساني

<sup>(</sup>۱) صدوق در کتاب «توحید» با سند متّصل خود روایت میکند از حضـرت موسـیبنجعفر التَّكَلِّيّلاً

كه: انّه قال: انّ اللـه تبارك و تعالى كان لـم يزل بلا زمان ولا مكان: و هـوالآن كمـا كـان. لا يـخلومنه مكـان ولا يشغل به مكان و لا يَحلُ فـى مكان. ما يكون من نـجوى ثلاثة إلاّهو رابعهم؛ ولا خــمسة إلاّ هـو سادسـهم؛ ولاأدنى من ذلك ولا أكثر إلاّ هو معهم أينما كانوا. ليس بينه و بيـن خلقه حجاب غيـرخلقه. احتجب بغيـرحجاب مـحجوب؛ و استتر بغيـر ستر مستور، لا إله إلاّ هو الكبيـر الـمتعال. (توحيد. باب نفى المكان و الزّمان و الحركة عنه تعالى ص ١٧٨ و ١٧٩). و از همين جهت است كه سيّد حيدر آملى گفته است:

قال النّبى ﷺ: كان اللـه و لـم يكن معه شئ. و قال بعضى عارفى أمّته: و الآن كماكان ( جامع الأســرار، ص ٥٦ شمارة ١١٢ و ديگر در ص ٦٩٦ شمارة ١٨١).

# مكتوب أول مرحوم شيخ رحمة الله عليه

## بسم الله الرحمن الرحيم

الحمد للُّه المتجلِّي بجماله؛ المحتجب بجلاله؛ و الصَّلوة على محمَّد و آله.

و بعد؛ ذات واجب من حيث ذاته، صِرف حقيقت هستى است؛ و منزه از حدود وجوديه و عدميّه و ماهويّه است؛ كما هو المحقّق في محلّه و عند أهله. و آنچه از صفات كماليّه است كه مرجع آنها به عين حقيقت هستى است؛ آن را صفت ثبوتيّه نامند؛ و عين ذات واجب دانند. مانند علم و حياة و قدرت و غيرها. و آنچه كه مرجع آن به نفى حدود وجوديّ يا ماهويّ يا عدميّ بوده باشد؛ آن را صفت سلبيّه نامند؛ و از لوازم صرافت وجود و محوضت حقيقت هستى دانند. مانند نفى صفت لا وجود ، و نفى جوهريّت ، و جسميّت ، و غيرها.

و منشأ عدم اكتناه ذات أقدس ـ تعالى و تقدس ـ عدم محدوديّت به حدود وجوديّه و ماهويّه و عدميّه است. زيرا كه اكتناه به نحو علم حصولى ارتسامى، صورت نبندد إلاّ به حصول ماهيّتى از ماهيّات در مدارك إدراكيّه چون كه حقيقت هستى كه حاق خارج است، در قبال ذهن است. وَالْمُقَابِلُ لا يَقْبَلُ الْمُقَابِلُ. و مفروض تنزّه وجود بارى تعالى است من الحدود الوجوديّة، و الماهويّة من الجوهريّة من الجوهريّة و العرضيّة بأنحائها. و اكتناه به نحو علم حضورى ممكن نباشد، مگر آنكه معلوم، حقيقت ذاتش، عين حضور وى بوده باشد براى عالم به او به حضور إشراقى. و اين معنى از حضور، ممكن نشود مگر آنكه عين ذات معلوم، مرتبط بوده باشد بذاته به عين ذات عالم. پس آنچه كه واجب الوجود بود به حسب الفرض، ممكن الوجود

و مرتبط به غیر باشد؛ هف. و این معنی عین محدودیّت به حله وجودی بود؛ و مفروض تنزّه ذات واجب است از تمام حدود وجودیّه و ماهویّه. پس منشأ عدم وصول عقل به مقام منیع واجب تعالی، عدم محدودیّت به حدود است.

و چون این مقد مه معلوم شد می گوئیم که: صفات سلبیه، صفات جلالی فی واجب هستند من أن تحیط هستند من أن تحیط

(۱) وجود حضرت ذات حقّ جلّ و علا، وجود محض است و صفات او همگی ثبوتی است؛ زیرا سلب که به معنای نفی و نیستی است در ذات او راه ندارد. فلهذا حتماً باید صفات سلبیه را به سلب سلب که وجود است، إرجاع داد، آن هم به نحو سالبهٔ محصّله، نه موجبهٔ معدولة المحمول. باید گفت: خدا ممکن الوجود نیست؛ و جسم و جوهر و مرکّب و حال در محل نیست. در این صورت، صفت امکان را از او نفی کردهاییم نه آنکه عدم الامکان را برای او اثبات نمودهاییم، زیرا عدم به هیچ وجهی در ذات او و صفات او (که هستی است) راه ندارد. و أمّا قضیهٔ سالبهٔ محصله که با آن امر سلبی را از او بردارییم، اشکال ندارد. و چون در حقیقت سلب سلب، وجود است، و به عبارت دیگری اثبات أمر وجودی برای او مدرا در «أسفار» به آنکه مگوئیم: خدا واجب الوجود است با آنکه بگوئیم: خدا ممکن الوجود نیست. ملأ نمودهایم؛ فرق نمی کند که بگوئیم: خدا واجب الوجود است با آنکه بگوئیم: خدا ممکن الوجود نیست. ملأ که می گوید: این صفات سلبیه، صفات جلالیه او هستند در مقابل صفات ثبوتیه که صفات جمالیه او میباشند. در جلد سوّم از «اسفار» ما تکرّمت ذاته بها و تجمّلت. و الأولی سلوب عن النقائص والأعدام، وجمیع ایرجع تقدیسیة. وقد عبّر الکتاب عن هاتین بقوله: تبارك اسم ربّك ذی الجلال والإکرام. فصفة الجلال ما جلّت ذاته عن مشابهة الفیر، صفاة الإکرام ما تکرّمت ذاته بها و تجمّلت. و الأولی سلوب عن النقائص والأعدام، وجمیع الحقیقیات یرجع الی وجوب الوجود، أعنی الوجود المتأکّد.

وجميع الإضافيّات يرجع إلى إضافة واحدة، وهى إضافة القيّوميّة. هكذا حقّق المقام، وإلا فيُعَدِّى إلى انئلام الوحدة، وتفرّق الكثرة إلى ذات الأحديّة، تعالى عن ذلك علواً كبيراً. در اينجا مى بنيم: او صفات سلبيّه را به ثبوتيّه ارجاع داده و آنها را صفات جلاليّه حقّ قرار داده است.

مرحوم حاج ملاً هادی سبزواری در «شرح منظومه» در اواخر بحث الهیّات در «غرر فی تکلّمه تعالی» در ص ۱۷۷ این مطلب را قبول کرده است و گفته است: فالکلّ بالذّات لــه دلالـة حاکیـة بجساله جلالـه و کما قیل:

جــمالك فـــى كــل الــحقائق ســاير و ليــس لــه إلا جلالــك ســاتر الله و المالك فـــى كــل الــه الله الله المال المنال المنا

به العقول و الأوهام. زيرا كه فهميدى كه: منشأ عدم وصول به كُنهِ ذات اقدس تعالى عدم محدوديّت اوست به حدود وجوديّه و ماهويّه كه مبادى صفات

\_\_\_\_\_

ساتر و حاجب صفت جمال باشد؟ با آنکه روی ایس بیان که صفات جلالیه سلب سلبند! یعنی وجودی میباشند و به وجود برمی گردند؛ نمی توانند ساتر جمال حق باشند. و ساتر و حاجب حتماً باید صفات و امور عدمیّه باشند، که صفت جمال را حد برنند و محدود نمایند. فلهذا گوید: ما در قدیم الأیّام از ایس ست:

«جمالک فی کل الحقائق سائر و لیس له إلاً جلالک ساتر» جواب داده ایم که:

و كيف جلال الله ستر جماله ولم يك سلب السلب قط يُحاصِرُ

يعني سلب سلب كه أمر وجودي است هيچگاه حاصر و محدود كننـدهٔ امـر وجـودي نمي توانـد بـوده باشـد، و حاصر همیشه باید امر عدمی باشد. أقول: آنچه را مرحوم صدرالمتألّهین و مرحوم سبزواری قدس الله سرّهما در ارجاع صفات سلبیّه به ثبوتیّه بیان کردهاند؛ کاملاً بجا و درست است. ولیکن در معنای صفات جلاليّه و تطبيق آنها به صفات سلبيّه و استشهاد به آيهٔ قرآن، محلّ نظر و إشكال است. بـ ه چـ ه دليـل آيـهٔ قـرآن را به صفات سلبيّه تفسير كنيم؟ ظاهر گفتار خدا: تبارك اسم ربّك ذي الجلال والإكرام، صفت جلال، همدوش صفت جمال و إكرام از صفات ثبوتيه است. خداوند دو صفت دارد: صفت لطف و مِهر و جمال که در هر موجودی ساری و جاری است؛ و این صفت نفس همین صفت، بــه واسـطهٔ عــدم قــابلیّت ظـروف و تعيّن ماهيّات إمكانيّه، إجازهٔ إدراك و سيطره و جريان أن جمال را به نحو أكمل در هر موجودي نمي دهد. و اين است معناي جلال و عظمت يعني: جلّ عن أن تحيط به العقول و الأفهام نـ أنك جـلّ عـن مشابهة الغير. فعليهذا جلال همان شدت جمال است، شدّت علم است، شدّت حيات است، و شدّت قدرت است که به هر موجود متعیّن و ذی ماهیّتی طلوع کند او را مندک و فانی میکند. نه به جهت سلبیّت أمری، بلکه به جهت عدم قابلیّت موضوع مورد تجلّی و شدت تابش نور و شمس حقیقت. برای این معنی شواهد بسیار است از جمله آنکه: در روایت معراجیّه است که نور عظمت بــر رسـول خـدا تجلّـی کـرد؛ و أن حضرت از حال برفت؛ و به سجده اندر آمد. معنایش آن نیست که امر عدمی یعنی عدم جسمیّت و عدم محدودیّت که مرجع همه به عدم امکان است، بر رسول خدا ﷺ متجلّی شد. بلکه أمـر وجـودی کـه عبـارت است از علم نامتناهی، و قدرت غير متناهيه، و ساير صفات جماليّه به نحو أشد تجلّي كرد. و رسول الله ﷺ حدّ إمكاني را ساقط نموده؛ و بيهوش و مدهوش و متحيّر در فناي أحديّت درآمد. شيخ مولى عبدالرزّاق كاشاني در كتاب «اصطلاحات» كه در حاشيهٔ شرح «منازل السائرين» وي طبع شده است، در ص ٩٥ گويد: الـجلال هواحتجاب الـحقّ تعالـي عنّا بعزّته منأن تعرفه بحقيقته وهويّته كما هو يعرف ذاتــه فــانّ ذاته سبحانه لايراها أحدٌ على ما هيي عليه الآهو. الجمال هو تـجليّه بوجـهه لـذاته. فـلجمالـه الـمـطلق جـلالٌ هـو جلالیّه بوده باشد. و لعلّه المراد من قوله الیّنی سُبْحان مَن لَبِس الْعِن وَتَردَی بِهِ. و ایس است مراد از شعر شیخ عطّار. زیرا که بعد از آنکه در بیت أول بیان نمود که: واجب تعالی در کمال عز خود مستغرق است؛ که غرض، استغراق در صفات عزّت و جلال است که مرجع آن به صرافت وجود و مُحوضیّت حقیقت هستی است؛ لهذا در شعر دوم بیان نمود که او از استغراق در عز و جلال خود خارج نشود؛ پس چگونه عقل به مقام شامخ او برسد، که وصول عقل نشود الا به إحاطهٔ او به واجب به نحو احاطهٔ وجودیّه؛ و المفروض أنَّه واجب ؛ و الواجب غیر محدد و نها المهاء أملا معنی به سرآمدن، یا به ملاحظهٔ إنهاء أملا استغراق است؛ یا به ملاحظهٔ به سر خود آمدن از إنفاء در خود، و استغراق در غیب هویّت ذات خود است؛ و بر همین منوال است شعر شاعر:

جَمَالُكَ في كُلِّ الْحَقايق سَائِرُ وَلَيْسَ لَـهُ إِلاَّ جَلاَلُكَ سَاتِرُ

 $\leftarrow$ 

جمالک فی کل الحقایق سافر و لیس له الا جلالک ساتر تجلّیت اللاکوان خلف ستورها فتمّت بما یُخفی علیه السّتائر ً

ولهذا الـجمال جلال، هواحتجابه بتعيّنات الأكوان. فلكلّ جـمال جلالٌ، و وراء كلّ جلال جـمالٌ. ولـمّا كان فـى الْجلال ونعوته معنى الاحتجاب والعزّة، لزمه العلوّ والقهرمن الْحضرة الإلـهيّة، والـخضوع والـهيبة منّا. و لَمّاكان فـى الـجمال و نعوته معنى الدّنوّ والشّعور، لزمه اللّطف والرحـمة والعطف من الـحضرة الإلـهيّة والاُنس منّا.

قهّاريّته للكلّ عند تـجليه بوجهه. فلم يبق أحَدُّ حتّى يراه وهو علوّ الـجمال وله دنوّيدنو به مِنّا وهو ظهوره فـى الكـلّ كما قيل:

# مكتوب اوّل مرحوم سيّد (ره)

غرض از این شعر، إقامهٔ برهان است بر عدم بلوغ عقل به آن مقام شامخ حلل و عَلا \_ به طریق لِم که استدلال از علّت به معلول باشد. چه در محل خود مقرر است که: وجود أشیاء در علم حق مقدم است بر وجود آنها در خارج، بلکه از مبادی وجود آنهاست در خارج. و معلوم است که : وجود علمی أشیاء به إضافهٔ مبادی وجود آنهاست \_ جَل و عَلا \_ و معلوم است که : عدم علّت، علّت عدم اشراقیهٔ علمیهٔ حق است \_ جَل و عَلا َ و معلوم است که : او جَل و عَلا در مقام عز شامخ، معلول است. و حاصل معنی شعر آن است که : او جَل و عَلا در مقام عز شامخ، غیر خود را نبیند؛ و إدراک ننماید؛ و از خود خارج نشود، که این علّت عدم أشیاء است در آن مقام منبع. پس چگونه عقل فضلاً عن غیره، تواند به آن مقام منبع برسد، و حال آنکه فناء و اضمحلال آنها قبل از وصول به آن مقام خواهد بود؟

قال على بن الحسين العَلَيْ اللهُ :

واَسْتَعْلَى مُلْكُكَ عُلُواً، سَقَطَتِ الأشْيَاءُ دُونَ بُلُوغِ أَمَدِهِ، وَلاَ يَبْلُخُ أَ دْنَى مَا اسْتَأْثَرْتَ بِهِ مِنْ ذَلِكَ أَقْصَى تَعْتِ النّاعِتِينَ. ضَلَّتْ فِيكَ الصِّفَاتُ ! وَ تَفَسَّحْتْ دُ ونَكَ النُّعُوتُ؛ وَ حَارَتْ فِي كَبْرِيائكَ لَطَائِفُ الأوْهَامِ. ' فَلا يُدْرِكُهُ وَلاَ يَسرَاهُ إلاَّ هُو، وَ لاَ يَعْلَمُ مَا هُوَ إلا هُو.

لطیفهٔ مطلب چنان است که معروض شد. ولی بار خدایا لَبَیْکَ وَ سَعْدَیْکَ. اگر جان گیرنده تو باشی؛ آن کس که جان ندهد کیست؟! ما هم با تـو میخـواهیـم تـرا

<sup>(</sup>۱) دعای سی و دوم از صحیفه کامله سجّادیّه.

بشناسيم! و با تو ميخواهيم ترا ببينيم!

پس بینندهٔ تو غیرتو نخواهد بود، و شناسندهٔ تو غیر تو نخواهد بود. بِكَ عَرَفْتُك، وَ أَنْتَ دَلَلْتَنبي عَلَيْك، وَ دَعَوْتنبي إلَيْك ؛ وَ لَوْ لا أَنْتَ لَمْ ٱ دْرِمَا أَنْتَ. \

الجانى أحمد الموسوى الحائري.

(۱) از فقرات دعای حضرت سجّاد الطّیک بنا به روایت أبوحمـزهٔ ثمـالی کـه حضـرت در شبهای مـاه رمضان پس از بیداری شب را تماماً به نماز میخواندهاند. (مصباح شیخ طوسی ص ٤٠٢).

## مکتوب دوم مرحوم شیخ ایراد به مرحوم سیّد (ره)

أقول أولاً: علم ذاتى واجب كه عند أهل حق عين ذات اوست، و مقدّم است بر وجودات أشياء في الخارج، و از مبادي وجود آنهاست في الخارج، معقول نباشد كه: إضافة اشراقيّة حقّ جلّ و علا بوده باشد. بل إضافة اشراقيّة علميّة واجب، علم واجب است في مقام الفعل، كه بيان فعل و فيض حق تعالى است. و چون كه فعل اوست؛ و وجودات أشياء عين ارتباط به ذات اوست؛ حيث لاحضور أقوى من هذا الرَّبط الذاتي، او را علم در مقام فعل نامند. و چون فيض حقٌّ تعالى شباهتي به إضافهٔ مقولیّه دارد؛ از جهت قیام او به مبدأ أعلى، و تـذوّت ذوات بـه نفـس او، او را إضافهٔ إشراقيّه نامند. و ثانياً استغراق ذات في عزّته و جلاله، اقتضا ندارد كه: غير خود را نبيند؛ و إدراك ننمايد. بلكه اين معنى بالدقّة نفى علم واجب است في مقام ذاته بالأشياء بلكه يَرَى ذَاتَهُ وَ مِن طَريقُ رُؤْيَةِ ذَاتِهِ حَيْتُ إِنَّهُ بَسيطُ الصحقيقة، وكُلُّ بَسيطِ الْحَقِيقةِ جَامعُ لِجَميعِ الْكَمَالات، يَرى مَصْنُوعاتِهِ، وَ لِـذا قيلَ: مَبْداً الكـلِّ يَنـالُ الْكُـلُّ مِـن ذاتـه. و بـراى واجـب تعـالى مقـام فَنائي نيست مثل مقام سالك؛ تا آنكه تصور شود كه: در مرحلهٔ استغراق و فناء في الله غير حقّ را نبيند. و مسئلة كمَالُ الإخلاصِ نَفْيُ الصِّفَاتِ عَنْهُ، الساهد اين مدّعی نخواهد بود؛ بلکه یا مراد نفی صفات زائده است، کما یدل علیه ما بعده حَيْثُ قَالَ التَّكِيُّلِا : لِشَهَادَةِ كُلِّ صِفَةٍ أَنَّها غَيْرُ الْمَوْصُوفِ ، يا آنكه مراد مقام

<sup>(</sup>١و٢) خطبة اول از «نهج البلاغه».

مشاهدهٔ سالک است که أقصی مراتب او شُهُودُ الذّات بِذَاتِه عَلَی وَجْهِ التَّجَرُّدِ عَنْ مُشَاهَدة صِفَاتِهِ به این معنی که گاهی ذات در شهودِ صفات مشاهده شود؛ و گاهی صفات در شهود ذات مشاهده شود، و ثانی أقوی است. و علی ئی حال دلالتی بر آنکه ذات تعالی در مقام لات غیر خود را نبیند، ندارد. حدیث عالِم اف لا مَعْلُوم است. و غیره اید کما عرفت. و ثالثاً کلام فعلاً در وصول عقل است بعد از وجود او یعلم به کما عرفت. و ثالثاً کلام فعلاً در وصول عقل است بعد از وجود او فی الخارج به واجب تعالی، پس نشود که : علّت عدم وصول موجود فی الخارج، عدم علم حق تعالی فی مَرْتَبَةِ ذاته إلا بذاتِهِ بوده باشد.

(۱) در «كافى»، اصول ج ۱، ص ۱۰۷ از على بن إبراهيم مسنداً روايت كرده است از حضرت صادق النافي كه يقول: لم يزل الله عز و جل ربّنا والعلم ذاته ولامعلوم؛ والسمع ذاته ولامسموع؛ والبصرذاته ولا مبصر؛ والقدرة ذاته ولا مقدور. فلمّا أحدث الأشياء و كان المعلوم، وقع العلم منه على السمعلوم، و السمع على

المسموع، و البصر على المبصر، والقدرة على المقدور. ـ الحديث.

# مكتوب دوم مرحوم سيّد (ره) جواباً عنه

### بسم الله تعالى و له الحمد

قوله: «اولاً الخ» مخفى نبوده باشد كه: مراد به عبارت، نه علم ذاتى است كه عين ذات است، و إطلاق علم بر آن از ضيق عبارت است در مقام تفهيم و تفهم. چه أسماء و صفات بما هِي اسماءٌ و صِفاتٌ مَحدودند؛ و ذات واجب را حديى نيست. و از این جهت است که جمیع أسماء و صفات در آن مقام منیع، مضمحل و معدوم خواهند بود؛ فضلاً عن ماهيّات الأشياء و وجوداتها، و كَمالُ التّوْحيدِ نَفْيُ الصِّفَاتِ عَنْهُ صریح در آن است و خود آن جناب عبارت را حمل بر صفات زائده بر ذات نمودهاند. بلكه مراد به عبارت مقام علم واجب است به اشياء بمَا هِيَ أَشْيَاء تَفْصيلاً كه متأخّر است از مقام علم به اشياء در جمع، فضلاً عن مقام الأسماء والصِّفات. فضلاً عن مقام الذّات. أيْـنَ الـثّري مِـنَ الثُّريَّا؟ و مـراد بــه وجـود أشـياء در مقام علم، لا بو بحُوداتِهَا الْخَاصَّةِ الْمُضَافَةِ إِلَيْها؛ بَلْ بو بحُودهَا فِي الْعِلْمِ الْإلهي كه مقدّم است بر وجود خارجي. و شايد اين مقام است كه تعبير از او به عالم أعيان ثابته مى شود كه: اعيان أشياء در اين مقام متميّز است بعضها كلاً عن بعض، لكِنْ مَا شَمَّتْ رائحَة الْوُجُود الْمُضَاف إلَيْها. و در مقام جمع، تميز نيست؛ و در مقام أسماء و صفات، أشياء را بمَا هِي أشياء به هيچ وجه ثبوتي نيست. و هُنَاكَ لَيْسَ إلا الْحَقُّ تَعَالَى وَ شئُونَاتُهُ الْمُعَبَّرُ عَنْهَا بأسْمائِهِ وَصِفَاتِهِ فَضْلاً عَن مُقَام الذات الَّذِي يَضْمَحِلُّ فِيـهِ جَمِيعُ الأسْماء وَ الصِّفَات. و از اينجا معلوم شـد كـه: در اين مقام وجود أشياء به إضافة اشراقيّةً علميّةً إلهيّه است إلى أعْيَان الأشياء وَ فِي مَقَامِ الْعِلْمِ الإلهى بُو بُود الْعِلْمِ الإلهى لا بو بُود الأشياء. من مَلَک بودم و فردوس برين جايم بود. اكُنَّا هُنَاكَ نُهَلِّلُهُ وَنُقَدِّسُهُ. آ چنانك عبارت زيارت جامعه: خَلَقَكُمُ الله ولَوراً فَجَعَلَكُم بِعَرْشِهِ مُحْدِقينَ حَتَّى مَن عَلَيْنا بِكُم " اللخ، دلالت بر اين دارد. از نيستان تا مرا ببريده اند الله الله الله وجود اين همه را آمده ايم. "

قوله: «ثانياً ـ الخ» از اين بيان معلوم شد كه: چون مرتبهٔ ذات مرتبهٔ إلغاء جميع حدود است، جميع أسماء و صفات كه محتاج به لحاظ و اعتبارى است زائد بر ذات مضمحل خواهند بود ؛ و إلا مقام ذات نخواهد بود فضلاً عن الأشياء و لحاظها و اعتبارها شيئاً و العلم بها. نَعَمْ يَرى ذَاتَهُ، وَر وُيَتُهُ لِذَاتِهِ عِلَّةٌ لِرُوْيَةِ شُسئُونَاتِهِ وَل وَيَتُهُ لِذَاتِهِ عَلَّةٌ لِرُوْيَةٍ شُسئُونَاتِهِ وَر وُيَتَها. فَمِن ثَاتِهِ تَنْشَأ أسمائه و صِفَاتُه و صِفَاتُه بَرْهَ المَعْلُول لَيْس بَمَا هِي أسمائه و صِفَاتُه و صِفَاتِه تَنْشَأ مَصْنُوعاتُه لكِنِ الْمَعْلُول لَيْس فِي مرتبة العلّة بَلْ في مَر ثَبَةٍ مُتَأْخِرةٍ، و بذلك تَتَنظِمُ الْمَراتِب الى آخِرِها. «هر مرتبه از وجود حكمى دارد \_ گرحفظ مراتب نكنى زنديقى». و از اين بيان معلوم شد

<sup>(</sup>۱) « دیوان حافظ» ، طبع پژمان ص ۱٦٢.

من ملک بودم و فردوس برین جایم بود آدم آوردم درین دیر خراب آبادم

<sup>(</sup>۲) در «بحار الأنوار» طبع كمپانى، ج ۱٤: «السّماء و العالم»، ص ٤٨، از «كافى» مسنداً از مفضّل روايت كرده است كه: قال: قلت لأبيعبدالله التَّكِيُّ : كيف كنتم حيث كنتم فــى الأظلّة؟ فقال: يا مفضّل! كنّا عند ربّنا؛ ليس عنده أحد غيرنا فـى ظلَّة خضراء نسبّحه و نقدّسه ونهلله ونـمجّده ؛ ولامن ملك مقرّب ولاذى روح غيرنا حتى بدا له فـى خلق الأشياء فخلق ماشاء كيف شاء من الـملائكة و غيرهم، ثــم أنـهى علم ذلك إلينا.

<sup>(</sup>۳) شیخ صدوق در «من لا یحضره الفقیه» طبع نجف، ج ۲، ص ۳۷۰ و در «عیون أخبار الرضا» طبع «انتشارات جهان » ج ۲، ص ۲۷۲، با چهار طریق از محمّد بن اسمعیل مکّی برمکی از موسی بن عمران نخعی روایت می کند که او می گوید: به حضرت إمام علی نقی الطّی عرض کرده: علّمنی یابن رسول الله قولاً أقوله بلیغاً کاملاً إذا زرت واحداً منکم. فقال:... در اینجا حضرت دستور کیفیّت دخول به حرم را می دهند و سپس زیارت جامعهٔ معروفه را بیان می کنند.

<sup>(</sup>٤) در دیباچهٔ «مثنوی معنوی» مولوی است: از نیستان تا مرا بببریدهاند

از نفیرم مرد و زن نیالیدهاند

<sup>(</sup>٥) «حافظ» طبع پژمان ، ص ١٥٦.

كه: أنچه معروض شده، نـه بـالدِّقّة بلكـه بالصّراحـة حِفْظُ كُـلِّ شَـيْء فِـي حُّـدِه بَـلْ نَفْيُ الْحَدِّ عَنِ الْوَاجِبِ تَعِالِي است تا از او معلوم شود كيفيّت انتشاء كُلِّ شَيْء مِنْهُ في مَرْتَبَتِهِ وَحَدِّه وَ عِلْمِهِ تَعَالَىَ به. و غلط نشود مرتبهٔ واجب به ممكن؛ و تميّز الحقّ من الباطل. نه آنچه در عبارت نسبت داده شده. و عبارات أنبياء و ائمّه عليهمالسّلام و بعضي كه از أن توهّم اين معناي قبيح شده، همه از اين باب است. و ملازمهٔ بین مقام عـزّ ذات و فناء أشياء بمَا هِـيَ أشْياءٌ صريح أدعيـة كثيره است كه به يكي از آنها كـ عبارت صحيفهٔ سـجّاديّه اسـت: عـزّ سلطانُك عِـزّاً لاحَـدَّ لَهُ بِأُوَّلَيِّـةٍ ، ولامنتهي له بآخ–ريّة ؛ واسْتَعلي ملكك علوّاً سقطت الأشياءدُ ونَ بلوغ أمَده ،'، إشاره شده بود. بلي شيخ عطّار إشاره به لمِّ اين مطلب در شعر نموده؛ چنانكه خود آن جناب قبول كردهاند كه: و من طريق رؤية ذاته \_ إلى قوله \_ يرى مصنوعاته؛ و تصريح نمودهاند كه: تذوّت ذوات به إضافهٔ اشراقيّهٔ اوست ومعلوم است كه جميع عوالم علماً و خارجاً قائمة بذاته. و از جهت دفع این توهم قبیے، در دو مصراع مکرر نموده: (أنجا كه اوست) حتّى لا ينافي وجود الأشياء في مرتبةٍ متأخّرة مسببّاً عن رؤيته لذاته. و أفضح از اين توهم رفع توهّـم آن است كه براي واجب تعالى مقام فنائي نيست الخ. و حال آنكه صريح عبارت حقير فناء جميع أشياء است حتّى عن الوجود العلمي، فإنّه نحو وجود الشَّع و لو بوجود غيره كه مقام توحيد، و كمال توحيده نفى الصّفات عنه كه مقام كان الله و لم يكن معه شئ است؛ كه مقام ظهور حق و بطون أشياء است، نه ظهور أشياء و بطون حـق، بـا آنكـه بـه بيـان مراتـب معلوم شد كه: از براي حقّ تعالى تجافي نيست، هو الظّاهر في بطونه و الباطن في ظهوره ٔ . و فنـای أشیاءْ در غیر است، نه در خـود؛ و استـغـراق در خـودْ کمـال ظهـور

<sup>(</sup>۱) دعای سی و دوم از «صحیفهٔ کاملهٔ سجّادیّه» ، و شیخ طوسی نیز در «مصباح المتهجّد» ص ۱۳۲ از حضرت سجّاد الطّیک بعد صلوة اللّیل لنفسه فی الاعتراف بذنبه روایت نموده است.

<sup>(</sup>۲) تعابیری که در روایات وارد شده است مبنی بسر اینکه ظاهر خداوند عین باطن اوست بسیار است؛ از جمله در خطبهٔ ۲۳، از «نهج البلاغه» آمده است که: الحمدلله الذی لسم یسبق له حال ٔ حالاً، فیکون أولاً قبل أن یکون ظاهراً قبل أن یکون باطناً تا میرسد به اینجا که می فرماید: وکل ظاهر

است. از این جهت دین نفی علم أتم و أكمل است؛ ولكن لایحك العلم و اسمه و رسمه.

قوله: «ثالثاً كلام فعلاً در وصول عقل است، بعد از وجود او في الخارج به واجب تعالى الخ». معلوم شد كه: إنّ العقل و إن وجد فعلاً، لكنّه في أقصى المراتب المتأخّرة. و المقصود عدم بقائه، و فنائه لوأراد الوصول الى تلك المرتبة قبل الوصول إليها. و اين داعى مضايقه ندارم از اينكه مقدّمه تقديم وجود علمى بر وجود خارجى را إسقاط نموده؛ و به همان ملازمه بين نفى حدود در مقام ذات، و فناء اشياء در آن مرتبه، به فناء حدودها اكتفا نمايم؛ بلكه مضايقه هم ندارم كه: مراد شيخ از قولش: او بسر نايد ز خود الخ، مجرد لاحد له بأوليّة و لا منتهى له بآخرية، بوده باشد كه در صحيفه سجّاديّه اكتفا فرموده؛ اگر چه خلاف ظاهر استغراق در خود و سرنيامدن از خود است. ولى اين معنى غير از مجرد إنّ المحيط لا يُحاط است كه آن جناب معنى شعر را قرار داده، بلكه ملازمه بين مقام عز و فناى أشياء است كه جگر سالكين را كباب؛ و قطع طمع ايشان از مكاشفه و شهود آن مقام منيع مى نمايد كه عبارت أخراي لَن تَراني است ولى در قعر اين عبارت شمسى

 $\leftarrow$ 

غیره باطن، و کل باطن غیره ظاهر. و از جمله روایتی است که صدوق در «معانی الأخبار» ص ۱۰ در باب التوحید و العدل با سند متصل خود از أمیرالمؤمنین المناه و روایت نموده است که آن حضرت گفتند: رسول خدا گرای گفته اند: التوحید ظاهره فی باطنه؛ و باطنه فی ظاهره. ظاهره موصوف لایسری، و باطنه موجود لا یخفی. و این تعابیر مسوق است برای بیان وحدت بالصر رافه حق تعالی. زیرا این نوع وحدت موجب جدائی ظاهر از باطن نیست. بنابراین باطن حق تعالی متصف به ظاهر اوست؛ و ظاهرش متصف به باطن اوست. به جهت آنکه اختلاف ظاهر از باطن، و تفاوت در میان آنها و انعزال کل واحد منهما عن الآخر لابد بواسطهٔ حدی است که آنها را از هم جدا می کند؛ و چون حد برداشته شود، یکی می شوند، و ظاهر و باطن در هم آمیخته می گردند. و این به علّت آن است که خداوند را واحد به وحدت صرفه بدانیم، که در این صورت حد بین ظاهر و باطن، اعتبار محض خواهد بود، نه حد حقیقی که مرجعش به وحدت عددی گردد. و چون حد بین ظاهر و باطن، اعتبار محض خواهد بود، نه حد حقیقی که مرجعش به وحدت عددی

<sup>(</sup>١) آية ١٤٣، از سورة ٧: أعراف: و َ لـمّا جاء موسى لـميقاتنا وكلّمه ربّه قال ربّ أرنـى أنظر اليك قال لـن ترانـى ولكن انظر إلـى الـجبل فان استقرّ مكانه فسوف ترانـى. فلمّا تـجلّى ربّه للجبل جعله دَكّاً وخرّ موسـى صَعِقـاً فلمّا أفاق قال سبحانك تبت اليك وأنا أول الـمؤمنيـن.

است مُضيئه، و بشارتی است که: هزار جان فدای آن کردن کسم است. و آن بشارت به إمکان فناءِ حقیقی است، که به هیچ وجه اسمی و رسمی از برای سالک در هیچ عالمی از عوالم نبوده باشد فیکون الحق هو الرّائی و هو المرئی. خود ساقی و خود پیاله، و خود خمر و خود هم بنوشد. هنیئاً له، رزقنا الله ذلک بمحمّد و آله الطّاهرین، و نسأل الله العفو عن الخطاء و الزّل فیما مضی، و أن يعصمنا فیما بقی به محمّد و آله الطيّبين الطّاهرین صلوات الله و سلامه علیهم أجمعین، و لعنة الله علی أعدائهم أجمعین، آمین. فی ۲۷ ذی الحجّة ۱۳۳۰.

# مكتوب سوّم مرحوم شيخ (ره)

## بسم الله الرّحمن الرّحيم

بدانكه صرف حقيقة الوجود، اگر ملاحظه شود بنفسه به شرط أن لا يلاحظ معه شئ حتّى ما اندمج فيه من حقايق الصّفات، أو ما كان لازماً لذاته من عناوين الأسماء و الصّفات و الأعيان الثابتة أ، اين مرتبه را مرتبهٔ احديّة الذّات، و غيب الغيوب، و هويّت مطلقه، و جمع الجمع، و حقيقة الحقايق، الى غير ذلك من الألقاب مىنامند. و در اين مرتبه ذات أقدس لا اسم له و لا رسم له، زيرا كه مفروض قصر نظر است بر نفس حقيقت هستى؛ و واضح است كه قصر نظر بر ذى الذّات، بما هو موجود، اقتضا ندارد نظر به ذاتى را اصلاً، بل منظور بودن او خُلف است.

<sup>(</sup>۱) مولى عبدالرزّاق كاشانى در كتاب «اصطلاحات» ص ٩٠ گويد: الأعيان الثّابتة، هى حقايق السمكنات الثابتة فى علم الحق تعالى. و در ص ١٥٩ گويد: العين الثابتة هى حقيقة الشئ فى الحضرة العلميّة ليست بموجودة؛ بل معدومة تابتة فى علم الله تعالى؛ و المرتبة الثابتة من الوجود الحقيقي.

كُلُّهُ وجوبٌ كُلُّهُ علمٌ كُلُّهُ قدرةٌ كُلُّهُ. ا

و واضح است که تعــدّد معــانی و تکــثّر مفــاهیم اقتضــای تعــدّد مطــابَق و تکــثّر مصداق را ندارند؛ بلكه مفاهيم دو قسم است؛ بعضى از أنها برهان عقلى قائم است بر آنکه در واحد من جهــة واحــدة مجتمـع نشــوند؛ چــون عليّـت و معلوليّـت در ذات واحدة بجهة واحدة. و بعضى ديگر برهان قائم بر تعذّر نباشد؛ بلكه ممكن است كه با تكثّر مفاهيم، مطابق واحد باشد؛ نظير علم مثلاً نسبت به ذات أقدس تعالى و تقدّس، زيرا كه حقيقت علم عين حضور است. و صرف وجود حاضر لذاته بنفس وجوده ، لا بحضور وراء حضور ذاته . و همين حضور ذاتي كه عين حقيقت وجود است، مناط حضور ما عداي اوست. لأنّ صرف الوجود لايكون فاقداً لمرتبة من الوجود، وإلاّ لم يكن صرفَ الوجود. پس كلُّ وجـود، و موجـود، بمـا هـو وجـودٌ و موجودٌ، حاضرٌ لذاته، بنفس حضور ذاته لذاته بنحو أعلى وأشرف كما هو مقتضى المقام المنيع الواجبي جل و عَلا. و واضح است كه : واجب الوجود بالذَّات، واجب الوجود من جميع الجهات. فهو كما أنّــه صرفُ الوجـود، كذلـك علمـه صـرف العلم، و قدرته صرف القدرة، و إلا لم يكن علماً من كل جهة و قدرةً من كل جهة. بل علمٌ من جهة و جهلٌ من جهة أخرى، و قدرةٌ من جهة و عجزٌ من جهة أخرى، تعالى عن ذلك علواً كبيراً. فلا وجه لدعوى أنّ حقايق الصفات محدودةٌ و الذّات غير محدود بل حقايق الصِّفات كنفس الموصوف بها لا حدد لها بالبرهان القطعي. نعم مفاهيم الصِّفات محدودةً؛ و لذا تكون متخالفة لا مترادفة.

<sup>(</sup>۱) اين عبارت حكيم فارابي است و صدرالمتألّهين در «اسفار» طبع حروفي، ج ٦، در ضمن بحث عن صفاته تعالى على وجه العموم و الإطلاق ص ١٢٠ و ص ١٢١ گويد: كما قال أبونصر الفاربي: وجود كلّه، وجوب كلّه، وجوب كلّه، علم كلّه، عدرة كلّه، حيوة كلّه لا أنّ شيئاً منه علم؛ و شيئاً آخر منه قدرة ليلزم التركيب في ذاته؛ و لا أنّ شيئاً فيه علم و شيئاً آخر قدرة ليلزم التكثّر في صفاته الحقيقيّة. و نظير اين مفاد را حكيم سبزواري در «منظومه»، طبع ناصري ص ١٦٧ در غرر في أنّ علمه تعالى بالأشياء بالعقل البسيط و الاضافة الاشراقيّه از سيّد داماد در «تقديسات» نقل نموده است، او گويد: و قال السَّيِّد الدّاماد في التقديسات: و هو كلّ الوجود؛ و كلّ البهاء و الكمال، و كلّه البهاء و الكمال، و كلّه البهاء و الكمال، و كلّه البهاء و ورشحات وجوده ؛ و ظلال ذاته.

و اینکه بزرگان از أهل عرفان فرمودهاند که: صفات أسماء فانیة فی الذات و مستهلکة فیها؛ غرض آنها این است که: در مقام ذات که مقام صرف حقیقت هستی است، و صرف الشی لاحد له، ولا ثانی له، حقایق صفات لایمتاز بعضها عن بعض. پس لا فرق فی هذه المرتبة بین الوجود، و الوجوب، و العلم، و القدرة، و الحیوة، إلی غیرذلک. نه اینکه حقایق آنها مانند موجودات عالم، محدود هستند؛ و در مقام ذات فانی و مستهلک؛ و نه اینکه این معانی را صرف اسم و از ضیق تعبیر بدانیم. بل واجب الوجود فی مقام ذاته وجود گله، وجوب گله، علم کله، قدرة کله، حیوة کله، مرجع جمیع این مطالب آن است که: هو صرف الوجود و صرف الوجود و صرف الوجود و صرف الوجود و صرف الوجود و

و أمّا مرتبهٔ ثالثه که مرتبهٔ امتیاز أسماء و صفات است بعضها عن بعض؛ که در اصطلاح «فیض أقدس» نامیده شده، و از لوازم ذات اقدس است؛ و او را مرتبهٔ واحدیّت میخوانند، که قبال کثرت است و انتشاء کثرت به ملاحظهٔ این مقام است؛ پس این مرتبه از لوازم مرتبهٔ سابق است.و تلازم بینهما نظیرتلازم بین وجود و ماهیّت است نه تلازم وجود و وجودی؛ زیرا که چون هیچ عنوانی و مفهومی را در مرحلهٔ وجود حقیقی راهی نیست؛ و إلاّ لازم آید انقلاب ما سنخه نقیض العدم إلی ما سنخه لایأبی عن الوجود والعدم؛ فلذا حقیقت در مرحلهٔ ذات است بنفس وجود ذات؛ و عنوان در مرحلهٔ متأخرهٔ از ذات و لازم ذات. و همچنین است حال أعیان ثابته چه آنها را از لوازم ذات بدانیم، چه از لوازم أسماء و صفات. علی أی حال موجود هستند در این مرتبه نه بالوجود الاستقلالی؛ بـل تبعاً لوجود حقایقها المندکَة فی حقیقة الذات الواجبیّة لاندکاک کـل ضعیف فی القوی و إحاطة کـل شدید فی ذاته بالضعیف من سنخه.

پس معلوم اگر از سنخ معنى و ماهيّت و مفهوم باشد معلوم است در مرتبة متأخّرة از ذات؛ و علم در مرتبة ذات است بوجود المعلوم الذاتى فى تلک المرتبة. و برهان بر اين معنى اين است كه: در عالم اگر عالمي و معلومي باشد، لابد و أن ينتهى إلى عالم بالذّات؛ و معلوم بالذات؛ ضرورة انتهاء ما بالعرض إلى ما بالذات. پس نشود كه علم كمالى باريتعالى، مرحلة اسماء و صفات و مرحلة بالذات.

أعيان ثبوتيّه باشد، كه بالعرض خارج از مقام ذات هستند؛ اگرچه لازم ذات باشند؛ و إلاّ لزم خلوّ الذات في مرتبة ذاته عن هذه الصّفة الكماليّة. و همين بيان هم در معلوم جارى باشد؛ پس ناچار ذات أقدس عالِم و معلوم بالذّات باشد. و هر جا كه حقيقة الوجود مستتبع ماهيّتى يا عنوانى باشد، بهر نحوى كه آن وجود موجود شود، آن ماهيّت يا عنوان نيز بالعرض موجود باشد؛ پس اگر حقايق أسماء و صفات و حقايق موجودات فيما لايزال موجود باشند در علم أزلى ذاتى به نفس وجود ذاته لذاته ؛ لابد آن عناوين و ماهيّات از روى تلازم وجود و ماهيّت ، موجود باشند بوجود علمى بالعرض بنحو تلازم وجود و ماهيّت ؛ نه تلازم وجود و وجودى ؛ تا آنكه أسماء را مثلاً دو وجود حقيقى مستقل باشد: وجود خاص به آن ، و منشأ ترتّب آثار مطلوبه از آن ؛ و وجود ديگرى خاص واجب، و ممتاز از واجب، و مناط علم كمالى واجب. پس ظاهر شد ممّا ذكرنا أمورى :

منها اینکه حقیقت علم کمالی همان علم ذاتی است، و مقام جمع با مقام جمع الجمع متفاوت بالاعتبار باشد ، نه بالذات.

و منها آنكه حقايق صفات محدود نيستند؛ بلكه عين حقيقت واجب، و صرافت آنها بنحو صرافت وجود واجب؛ بالبرهان القطعيّ؛ قال أميرالمؤمنين عليه الصّلوة و السّلام في خطبته المباركة؛ لَيْس َ لِصِفَتِهِ حَدُّ مَحْدُودٌ. و آنچه در آخر مي فرمايد: كمالُ الإخلاص نَفْيُ الصِّفاتِ عَنْهُ آنفي بنحو امتياز و مباينت است. زيرا كه بعد همين فقره مي فرمايد: لِشَهادة و كُلِّ صِفَة أنَّها غَيْرُ الْمَوْصوف؛ و شَهادة كُلِّ مَوْمُ وَسُوف أَنَّهُ غَيْرُ الصِّفَة. و منافات ندارد كه اين اول توحيد است، نه كمال توحيد و أخلاص. زيرا كه ممكن است كه مراد به كمال كمال اول باشد كه مناط انتفاء ذي الكمال است، كما يقال: النَّف كمال أول. همچنانكه مي فرمايد: أول التّصديق به به التّصديق به به التّصديق بنتفي بانتفاء التّصديق.

<sup>(</sup>١ تا ٤) از خطبهٔ اول از «نهج البلاغه» است.

<sup>(</sup>٥) صدر المتأليهن در «أسفار»، طبع حـروفي، ج ٨، در بحث نفـس پس از آنکـه در تعـريف نفـس و

منها آنکه مقام اسماء و صفات متأخّر از مقام جمع است؛ ضرورة تـأخّر كـلّ فرق عن الجمع، بلكه مقام الاستجماع لحقائق الصِّفات متأخّرٌ عن مقام غيب الذات ؛ و متقدَّمٌ على مرحله الأسماء و الصِّفات بما هي أسماءٌ و صفات، بلكه مقام جمع نفس أسماء و صفات كه مرتبهٔ الله باشد نيز مقدّم است بر مرتبه أسماء و صفات بما هي متميّزه و متفرّقة؛ و لذا كانا م الأسماء.

منها آنكه مقام علم قبل الإيجاد سواءًا ريد به مقامُ الـذات أو مقام التبعيّـة لـها أو الأسماء و الصِّفات، دخلي به اضافهٔ إشراقيّه ندارد و علم قبل الإيجاد بـه نحـو إضافـهُ إشراقيّه نيست زيرا كه حقيقــت علـم نميشـود بـه حضـور موجـود خــاصّ باشــد لأنّ الخاص بما هوخاص لا حضور له قبل الإيجاد. و حضوري كه معقول است يا حضور وجود است در مقام ذات، لحضور كلِّ ضعيفٍ عند كـلِّ شـديدٍ بنحوأعلى، يـا حضـور ماهيّت است؛ و أن نشود مكر تبعاً لحضور الوجود. أو في العلم الارتسامي جلّ عنه الواجب. پس اگر التزام به حضور الوجود في مرتبة صرف الوجود بشود فلا إشراق و لا إضافة؛ و يتبعه حضور المهيّة، و هي العين الثابة؛ و اگر التزام به حضور في مرتبة الذّات نشود؛ حضور ماهيّت معقول نباشد، فافهم جيّداً.

منها آنکه نبودن معلول در مرتبهٔ علّت اقتضا ندارد معلوم نبودن معلول را در مرتبهٔ علّت بلکه مراد آن است که معلول به درجهٔ مناسبهٔ ذات خود که نقص است در مرتبهٔ علّت نيست، ولي به درجهٔ مناسبهٔ درجـهٔ علّـت بـايد درمرتبـهٔ علّـت باشـد؛ و إلاّ عليّت علّت بلا سبب خواهد بود؛ و لذا كفتهاند؛ العِلَّةُ حددُّ تامَّ للمعلول. يس علّت

كيفيّت بيان حدّ أن سخن را إطاله داده است، در ص ١٤ گفته است: و لنرجع إلى ما فارقناه من تحديد النفس فنقول: فهي إذن كمال للجسم لكنّ الكمال منه أوليٌّ؛ وهو الّذي يصيـر به النّـوع نوعـاً بـالفعل مثـل الشـكل للسّيف و الكرسيّ. ومنه ما هو ثان، وهو الذي يتبع نوعيّة الشئ من أفاعيله و انفعالاتــه، كـالقطع للسـيف، و التميـيز والرؤية والاحساس والْحركة الاراديّة للإنسان. فإنّ هذه الكمالات ثانويّة ليس يَحتاج النوع فِيأن يكــون نوعاًبـالفعل إلى حصول هذه الأمور. بل إذا حصل له مبدأ هذه الأشياء بالفعل حتّى صارله هذه الاشياء بالقوّة القريبة بعد ما لـم ـ يكن إلاّ بقوّة بعيدة. فالـحيوان حيوان بالفعل و إن لـم يتحرّك بالإرادة بالفعل، ولـم يقع له الاحساس بـالفعل لشـئ. و المهندس مهندس بالفعل وان لم يعمل عمل المساحة و غيرها. و الطبيب طبيبٌ بالفعل وان لَم يعالِج أحداً. فالنّفس كمالٌ أولٌ. و كون الشئ كمالاً أولاً لشئ ، لاينافي ذلك كونه كمالاً ثانياً لشئ آخر.

به همان وجه که محیط بر معلول است. در مرتبهٔ ذات خود، که إحاطهٔ شدید است به ضعیف؛ به همان وجه عالم است به معلول خود در مرتبهٔ ذات خود؛ و به همان نحو که محیط بر معلول است در مرحلهٔ تأثیر و إفاضه و فعل، به همان نحو عالم به او خواهد بود در مرحلهٔ فعل. و این است إضافهٔ إشراقیّه که عبارت بوده باشد از: علم بعد الإیجاد که به همان إشراق وجودی که عین حضور است و تذوّت ذوات است؛ حاضر ً لدیه الذوات. و اقتصار در مرحلهٔ علم، بر این مرحله فی غاید البعد عن مذاق المتألّهین.

و به همين معلوم شد كه: كما اينكه حضور ذاته لذاته المستجمع بذاته لحقايق مصنوعاته، نفس حضور مصنوعاته؛ فلا عليّة لعلمه بذاته بالإضافة إلى علمه بمعلوماته في هذه المرتبة؛ لعدم الاثنينيّة في مقام الوحدة الصِّرفة الّتي لا ثاني لها، كذلك حضور مصنوعاته في مرحلة فعله بنفس فعله المرتبط إليه بالذات، لا أن فعله شئ وحضور معقوله شئ آخر.

عجب تر آنكه: نسبت انتشاء به أسماء و صفات داده شده، على حدّ نسبته إلى مصنوعاته؛ مع أنّ حقايق الصّفات عين ذاته؛ و عناوينها كنفس عنوان الذات الواجب؛ و الموجود غير ذاته، اللّهم إلاّ أن يراد منه ما هوخلاف المصطلح عليه من الانتشاء المنسوب الى الأشياء و الصّفات و الأسماء على حدّ سواء.

منها آنكه: معلوم شد: منشأ فناء اشياء در ذات واجب محدود بودن اشياء است و بي حد بودن واجب. و البتّه هر محدودي مستهلك در بي حد است، لإحاطة كلّ قوى بالضعيف؛ و بودن صرف الوجود است كلّ الوجود. و اين إحاطه في مقام الذات است. پس إحاطه ممكن به واجب مستلزم خلف است. لأن فرض الإمكان فرض المحدوديّة؛ و هو فرض المحاطيّة في مقام الذات؛ فما كان كذلك كيف يعقل أن يكون محطياً بالواجب؟ پس نفي كردن وصول عقل به مقام كذلك كيف يعقل أن يكون محطياً بالواجب؟ پس نفي كردن وصول عقل به مقام نات بأحد الأمرين من الفناء و المحدوديّة على نهج واحد. بلكه حقيقت فناء، بودن صرف الوجود است و كون غيره غير صرف. و لـذا فرموده اند: مرجع صفات عزّت و جلال به سوى صفات غيره غير صرف حقيقة الوجود.

منها اگر مقام فناء اشياء در مقام عز ذات، مقامی است فوق مقام الأسماء و الصّفات \_ كما هو ظاهر كلامه زيد فی إكرامه \_ پس ما معنی العز و مع أن العِز من صفات الجلال. و صفات الجلال ترجع إلی صفات الجمال. و فی مقام الذات لا جَلال و لا جمال فلا عِز، و لا علو، و لا سلطان. قال بعض العرفاء: الجلال هو احتجاب الحق عنّا بعزته من أن تعرفه بحقیقته و هویته ابا آنكه این مطلب منافات دارد با التزام به محدودیت صفات. و من الصفات العز و السلطان و العلو التی فیها فن الأشیاء. و صرّح بعدم المحدودیّة فیها فی الصحیفة الشریفة السّجادیة حیث قال النظی عزا لاحَد الله باولیة، و لا مُنتهی لَه بآخِریّة.

منها مقام فناء أشياء در مقام ذات واجب؛ باق أزلاً و أبداً؛ و جد شي في العالم أم لا، صار الموجود من أهل السّلوك أم لا. زيراً كه واجب في مقام ذاته محيطً بما دونه لإحاطة كلّ قوي بالضعيف في ذاته. پس معقول نباشد فناى سالك اين معنى از فنا بوده باشد. زيرا كه جمع موجودات من السّالك و غير السالك، و معنى از فنا بوده باشد. زيرا كه جمع موجودات من السّالك و غير السالك، و الناجي و الهالك، فاني در ذات أقدس هستند، أ زلاً و أبداً. و اين معنى تحصيل حاصل است؛ بلكه به وجه آخر غير معقول است. لأنّ ارتفاع الحدود و الكدورات الإمكانيّة واقعاً غير ممكن؛ و إلاً خرج الممكن عن كونه ممكناً. بلي ارتفاع حدود از نظر سالك في مقام المشاهدة معقول و تفاوت السالك في هذا المسلك دقيق. فترتفع الحدود عن نظره عند مشاهدته الرُّوحيّة، حتّى يصل إلى مقام الفناء الكلّى، و هو الفناء عن الفناء. و عند ذلك يكون باقياً ببقائه تعالى. و اين مقام با آنكه مقام منيعي است كه أمثال اين ضعيف را تكلّم كردن در آن بي وجه است؛ مقامي است كه : اين مختصر گنجايش بسط آن ، و اشتباهات جمعى كه خود را به أهل معرفت نسبت ميدهند ندارد . ولي غرض آن است كه : اين فناء غير از آن فناء معرفت نسبت ميدهند ندارد . ولي غرض آن است كه : اين فناء غير از آن فناء است. والله العالم به حقايق الأمور.

(۱) مراد از بعض العرفاء، مولى عبدالرزّاق كاشانى است كه در كتاب «اصطلاحات» گويد: البجلال هو احتجاب البحق تعالى عنّا بعزّته، من أن نعرفه بعقيقته و هويّته، كما هو يعرف ذاته؛ فإنّ ذاته سبحانه لا يراها أحدٌ على ما هى عليه إلاّ هو (هامش منازل السائرين ص ٩٥ از طبع سنگى).

## مكتوب سوم مرحوم سيّد رحمة الله عليه

كلامٌ لبعض المتألّهين، والعلم عندالله سبحانه وتعالى: بدانكه طريقة ذوق المتألّهين چنان است كه: وحدت را حقيقى ، و كثرت را اعتبارى دانند. و تحقّق جميع عوالم غير متناهيه، و حقايق جميع أشياء را من البدء إلى الختم، حتّى الأسماء و الصّفات بما هي أسماء و صفات به اعتبارات و لحاظات دانند. و فاعل اعتبار و لحاظ، حضرت حق است جل و علا، يا وسائط فيض اوست بالاعتبار، كه في الحقيقة يرجع إليه \_ جل و علا \_ كه تعبير از او به تجليّات و ظهورات او سبحانه مي شود، به اعتبار قيام آن به حضرت او سبحانه كه قيّوم و مصدر جميع أشياء است. و تعبير به اضافة إشراقيّه مي شود ، باعتبارها في نفسها؛ و به وجودات خاصّة أشياء وصفات و شئونات اوست كه محدود مي شوند به همين لحاظ، كه تعبير مي شود از وصفات و شئونات اوست كه محدود مي شوند به همين لحاظ، كه تعبير مي شود از واله الشياء به اعتبار تعلق لحاظ و مشيّت به آنها. فبمطالعته لصفاته و أسمائه يكون و الأشياء وحي الفداء لطلعته و مطالعته. ذَلِكَ بِأنَّ الله هُوَ الْحَقُّ وَ أَنَّ ما يَدْعُونَ مِنْ دُونِهِ هُوَ الْبَاطِلُ. الْ أَنْ هِيَ إِلاَّ أَسْماءً سَمَّيْتموها أَنْتُمْ وآباؤُكُمْ. آلاكُلُّ شَيَعُ مَا خلاً ولَاهِ هُوَ الْجَوْكُمْ قَالِكُلُّ شَيْمَ مَا خلاً حَلاً عَلَا فَلَاهُ الْمَاءُ سَمَّ يُتموها أَنْتُمْ وآباؤُكُمْ . آلاكُلُّ شَيْمَ مَا خلاً حَلاً ولَاهِ هُوَ الْبَاطِلُ. الْ أَنْ هِيَ إِلاً أَسْماءً سَمَّ يُتموها أَنْتُمْ وآباؤُكُمْ . آلاكُلُّ شَيَعُ مَا خلاً حَلاً عَلَا فَلَاهُ مَا خَلاً عَلَاهِ فَا الْحَلَاقُ مَا خَلاً عَلَاهُ عَلَاهُ عَلَاهُ وَالْمَاءُ مَا خَلاً عَلَاهُ عَلَاهُ وَالْمُولُ وَالْمُؤْكُمْ . آلاكُلُّ شَيْمَ مَا خَلاً عَلَاهُ عَلَاهُ عَلَاهُ عَلَاهُ عَلَاهُ عَلَاهُ عَلَيْهُ وَالْمُؤْكُمُ . آلاكُلُّ شَعَمُ مَا خَلاً عَلَاهُ عَلَا

<sup>(</sup>١) آيه ٣٠، از سورهٔ ٣١: لقمان.

<sup>(</sup>٢) آية ٢٣، از سورة ٥٣: نجم.

الله باطلً. فالحق حقٌّ، و الخلق خلق اين است كيفيّت خلق أشياء. ولكن الله الخالق هو الله، فافهم إن كنت من أهله.

و از اینجا معلوم شد: معنی إن الخلق هو التقدیر، إذ قد عرفت أن تحد الأشیاء و مقادیرها بنفس لحاظه و اعتباره؛ تبارك الله أحسن الْخالقین. و این است معنی إن الله خَلَق الأشیاء بالمشیّة، و خَلَق الْمَشِیَّة بَنَفْسِها. آ و از اینجا معلوم شد: حدوث عالم برمّتها و شراشرها من البدو إلی الختم حدوثاً مسبوقاً بالعدم الغیر المجامع للوجود، لا بمجرد السبّق الذاتی؛ و ینبغی أن یکون هذا مراد من عبر من العلماء بالحدوث الزمانی فإنّه المعنی المعقول منه؛ بل هذا هو مراد أهل العرف فی تعبیراتهم فإنهم لا یعرفون للزّمان حقیقة أزید من ذلک. و از اینجا معلوم شد فناء جمیع أشیاء عند قیام الحق بذاته و إسقاط الإضافات. «این که تو داری قیامت است نه قامت»."

أُلاكل شَيئ ما خلا الله باطلُ وكل نعيم لا محالة زائل و مرحوم آية الله و جمال الحق و سند العرفان: حاج ميرزا جواد آقاى ملكى تبريزى أعلى الله مقامه در كتاب «لقاء الله» ص ١٦٨ گفته اند: بل و في الرّواية: كان النبي ﷺ كثيراً يقول: أصدق شعرٍ قالته العرب قول لبيّد: ألاكل شيء ما خلا الله باطل.

(۲) شيخً صدوق در «توحيد» در باب ۱۱: صفات الذات و صفات الأفعال، ص ۱٤٧؛ و نيز در باب ٥٥: المشيّة و الإرادة، در هر دو جا با يک سند متّصل خود از حضرت صادق الطّيّلا روايت نموده است که: الْمَشِيّةُ مُحُدّتَــة. و در باب ۱۱ ص ۱٤٧ و ص ۱٤٨ در روايت شمارهٔ ۱۹ با سند متّصل خود از حضرت صادق الطّي آورده است که: قال: خلق الله الــم مَشيّة مَنفسِها، شمّ خلق الأشياء بالـمشيّة. و در باب ٥٥ ص ٣٣٩ در روايت شماره ۸ با سند متّصل خود از حضرت صادق الطّي روايت کرده است که قال: خلق الله المشيّة قبل الأشياء، ثم خلق الأشياء بالمشيّة.

<sup>(</sup>۱) در كتاب «عقد الفريد»، ابن عبدربه أندلسى در ص ۳۸۰ و ص ۳۸۱، ج ۳، از طبع أول سنة ۱۳۳۱ مطالبى را در شعر و أنواع آن و كيفيّت آن ذكر كرده است، و أشعارى را از أشعر النّاس، و أشعر نصف بيتٍ قالته العرب، و أفخر بيتٍ قالته العرب، و أحكم بيتٍ قالته العرب، و أهجى بيتٍ قالته العرب، و أبدع بيت قالته العرب آورده است و روى آنها إجمالاً بحث نموده است؛ و پس از آن گويد: و يقال: إنَّ أصدق شعر قالته العرب قول أبيّد:

<sup>(</sup>۳) از غزلیّات سعدی شیرازی است که در ص ۷۷ از مجموعهٔ «کلیّات سعدی» به اهتمام فروغی طبع شده است:

باري، پس اگر وجود ملحوظ نشود بــا او هيــچ لحــاظي، حتّــي الإطــلاق، فضــلاً عن التقييد؛ بلكه حتّى از لحاظ لابشرطي از إطلاق و تقييد؛ فإنّ اللِّحاظ و الاعتبار بأيِّ وجهِ كان حتّى لحاظ الله بشرطيّة من الإطلاق و التّقييد، فضلاً عن الإطلاق، فضلاً عن التقييد، و لو بالأسماء و الصّفات بما هي أسماءٌ و صفاتٌ أمرٌ زائد على الوجود و خروجٌ عن الصِّرافة و المحوضة إلى التقييد و لو بالاعتبار الَّذي قد عرفت أنّه ملاك لما سواه؛ تعبير از آن به مرتبة ذات و غيب الغيوب كرده مى شود. بلى ملاحظه مى فرمايد خود را به هر يك از أسماء و صفات جمعاً و فرادى؛ و از همان ملاحظه، وجود خاص مهان اسم و صفت خواهد بود شد، و اگر ملاحظه فرمود خود را بشرط أن لا يكون معه شئٌ، همان لحاظ وجود اسم أحَد خواهــد بـود، كـه تعبـير كـرده ميشـود از او به «مقام أحديّت». و اكر ملاحظه فرموده خود را به شرط جميع الأسماء، همان لحاظ وجود اسم واحد خواهد بود، که تعبیر کرده می شود از او به «مقام واحِديّت»؛ و اگر ملاحظـه فرمـوده لابشـرط هميـن لحـاظ، وجـود اسـم أعظـم إلـهي خواهد بود، که تعبیر می شود از او به «مقام محمّدی کی سی که جامع است میان مقام أحديّت و واحديّت؛ و غايت سير إنسان كامل است كه تعبير مي شود از او به «مقام ختم نبویّت» که کسی را از بالاتر آن که مقام ذات است، خبری نیست. و هکذا لجميع أسماء و صفات. و اگر ملاحظه شود اين معاني به اعتبار قيامش به ذات

\_

وین نه تبستم که معجز است و کرامت سینه سپر کرد پیش تیر ندامت بر نفسی می رود هزار ملامت باقی عمر ایستادهام به غرامت آنهمه وصفش که می کنند به قامت عزم رحیلش بدل شود به اقامت گر بروی در حسابگاه قیامت چون تو پسندی سعادت است و سلامت

این که توداری قیامت است نه قامت هر که تماشای روی چون قمرت کرد هر شب و روزی که بی تو می رود از عمر عمر نبود آنچه غافل از تو نشستم سرو خرامان چو قلا معتدلت نیست چشم مسافر که بر جمال تو افتاد أهل فریقین در تو خیره بمانند این همه سختی و نامرادی سعدی

أقدس، تعبير از آنها به أسماء مى شود؛ چون أحَد، و واحِد، و عالم، و قادر؛ و اگر ملاحظه شود تنها، تعبير شود از آنها به صفات؛ چون أحَديّت، و واحِديّت، و علم، و قدرت؛ و به اين لحاظ موجود شود عوالم غير متناهيه لصفاته و أسمائه و شئونه الغير المتناهية. و به اين لحاظ تعبير شود از او به عالم أسماء و صفات.

و از این بیان معلوم شد که مصداق مطابق آن مفاهیم محدوده نیست مگر همین لحاظات و اعتبارات محدوده؛ و ذات غیر محدود مصداق و مطابق و ما به ازاء و حذاء مفهوم محدود نتواند شد .تعالی شأنه عمّا یقول الظّالمون عُلُواً کَبیراً. و سُبْحَانِ اللهِ عَمّا یَصِفُونَ إلا عِبَادَ اللهِ الْمُحْلَصِینَ. آچه کلام در حمل هو هو است، که در ذاتیّات است. و به این حمل نه علم را بر ذات أقدس حمل توان نمود، و نه عالم را ، بل عالم را به حمل شایع صناعی حمل توان نمود. چه مناط آن اتحاد در وجود و مغایرت در مفهوم است، و مستتبع اتّحاد ذاتی که محل کلام است نخواهد بود. و به این بیان معلوم شد که: انتشاء أسماء و صفات از ذات أقدس است؛ نه حدود أسماء و صفات از ذات أقدس است؛ نه حدود أسماء و صفات شود ، پس ثانی نماند غیر ذات ؛ و توان حمل هو هو نمود که الذات طاق محدود نتوان کرد. چه این حمانی و مفاهیم محدودند، إلا علی نحو التوسّع و التجرّد. و اگر به این لحاظ باشد، معانی و مفاهیم محدودند، إلا علی نحو التوسّع و التجرّد. و اگر به این لحاظ باشد، اختصاصی بشیئ دون شیئی ندارد. «ور نه این زمزمه در هر شجری نیست که نصت.»."

شورش عشق تو در هیچ سری نیست که نیست زفغانم ز فراق رخ و زلفت به فغان نه همین از غم او سینهٔ ما صد چاک است موسئی نیست که دعوی أنا الحق شنود چشم ما دیدهٔ خفاش بود و رنه ترا

منظر روی تو زیب نظری نیست که نیست منظر روی تو زیب نظری نیست که نیست ما کویت همه شب تا سحری نیست که نیست داغ او لاله صفت بر جگری نیست که نیست ور نه این زمزمه اندر شرجری نیست که نیست پرتو حسن به دیوار و دری نیست که نیست

<sup>(</sup>١) اقتباسى است از آيهٔ ٤٣، از سورهٔ ١٧: اسراء: **سبحانه و تعالـى عمّا يقولون عُلُوّاً كبيــراً**.

<sup>(</sup>۲) آیهٔ ۱٦۰، از سورهٔ ۳۷: صافات.

<sup>(</sup>۳) از مرحوم حکیم عالیقدر حاج مولی هادی سبزواری قدس اللــه نفسـه اسـت کـه در «لغـت نامـهٔ دهخدا»، در ص ۲۳۷ از ج س، در أحوالات او نقل کرده است:

در هیچ سرینیست کهسر*ی* زخدا نیست گر مرشد ما پیرمغان شد چه تفاوت و به اين لحاظ است بسيط الـحقيقة كلّ الأشياء. و از اين جهت معلوم شد كه: إطلاق صفت بر او ضيق عبارت است. و از اين جهت است كه گفتهاند: بسيط الحقيقة كلّ الأشياء و ليس بشئ منها. و گفتهاند: بسيط داراي ما دون است به نحو أعلى و أشرف ، نه به نحو وجود ما دون كه محدود بوده باشد . و اشتمال القويّ على الضُّعيف نيز به همين نحو است ، لا اشتماله عليه بحدّه ، و إلاّ فالقويّ و الضُّعيف متباينان. والشكِّك جنسٌ تحته أنواع ، و الاختلاف بينها بالذات؛ لا نوع تحته أفراد متّحدة بالذات. و منشأ اين توهم أن است كه: چون ما بـ الامتياز عين ما به الاشتراك است، توهم اندماج ضعيف في القوى شده؛ نظير اين توهم در وجوب و استحباب شده؛ و حال آنكه اگر چنين باشد، وجوب عين استحبابات عديده خواهد بود؛ مع أنّ الأحكام الخمسة كلّها متضادّةً. و مراد به فرمايش حضرت أمير السَّنِي لَيْسَ لِصِفْتِهِ حَدُّ مَحْدودٌ، أكرحة وجودي باشد، كه از محل كلام خارج است؛ چه بیان عدم تناهی علم و قدرت و سایر صفات است، که لایقف علی حلِّ و اگر مراد حدّ مفهومي است، عبارةٌ أخراي وكمالُ التّوحيدِ نَفْي الصّفاتِ عَنْهُ تخواهد بود. كما يقال شئ لا كالأشاء، على وعلم لا كالعلوم، وبلكه از اين قبيل است

(۱) « دیوان حافظ شیرازی»، طبع پژمان، ص ۲۸ غزل ۵۰ و أولش این است:

کس نیست که افتادهٔ آن زلف دو تا نیست در رهگذری نیست که آن دام بلا نیست

(٢ و٣) خطبهٔ اول از «نهج البلاغه».

(٤) «توحید صدوق» در باب أنّه تبارک و تعالی شَئ در ص ۱۰٤ در حدیث دوم روایتی را از هشام بن الحکم، از حضرت صادق النّه هُ ذکر میکند که : چون زندیقی از وی پرسید؛ ما هو؟ قال: هو شَئ بخلاف الأشیاء. اِ رُجع بقولی: شَئ إلی اثبات معنی؛ وأنّه شَئ بحقیقة الشّیئیّة، غیر أنّه لا جسم ولا صورة. و در ص ۱۰۷ حدیث هشتم از حضرت امام رضا النّه فرام لا؟ قال: فقلت له: قد أثبت الله عزّوجل نفسه شیئاً، حیث تقول إذا قیل لك: أخبرنی عن الله عزّوجل، شَئ هُوأم لا؟ قال: فقلت له: قد أثبت الله عزّوجل نفسه شیئاً، حیث یقول: قل فی شَئ أكبر شهادة قل الله شهید بینی وبینكم. فأقول: إنّه شَئ لا كالأشیاء. اذ فی نفی الشیئیة عنه إیطاله و نفیه. قال: صدقت و أصبت. الحدیث.

(٥) حضـرت استــاد علاّمه طباطبائي در «تفسير الميزان»، ج ٦، ص ١٠٦ گويند: فمفهوم العلم مثلاً هو

تعبير به جسم لا كالأجسام، اگر ثابت شود صدور اين عبارت از ائم أطهار عليهم السلام؛ چنانچه از هِشام نقل شده؛ و نحو اين عبارت در مقام تقريب به افهام عجزه و جهله متعارف است. و همين است مراد به عبارت علم كله، قدرة كله. يعنى ذات، پدر پدر جد علم است؛ موجد العلم است؛ لا كساير العلوم. كيف؟ و به صار العلم علماً، و صار القدرة قدرة. فهو ينبوع العلم و القدرة و الحيوة و ساير

**—** 

معنى أخدناه من وصف محدود فى الخارج بعدة كمالاً لما يوجد له. و فى هذا المفهوم من التحديد ما يمنعه أن يشمل القدرة والحياة مثلاً. فا أطلقناه عليه تعالى. ثم عدلنا محدوديته بالتقييد فى نحو قولنا: علم لا كالعلوم، فهب انه يخلص من بعض التحديد لكنه بعد مفهوم لا ينعزل عن شأنه، و هو عدم شموله ما وراءه (و لكل مفهوم وراء يقصر عن شموله) و إضافة مفهوم إلى مفهوم آخر لا يؤدى إلى بطلان خاصته المفهوميّة و هو ظاهر.

(۱) در «أصول كافى»، ج ۱، از ص ۱۰۶ تا ص ۱۰٦ و در «توحيد صدوق» از ص ۹۷ تا ص ۱۰۶ هـر دو، در باب أنه عزّوجل ليس بجسم ولا صورة، روايات كثيرى را ذكر كردهاند كه: خداوند داراى جسم و صورت نيست، و هشام بن حكم قائل به جسميّت خدا بوده است، و حضرت صادق و حضرت كاظم و حضرت رضا الناسي برائت خود را از اين مذهب ابراز نمودهاند..

و این حقیر این طور گمان دارم که هشام همانند آنکه می گفت: خدا شیع است لا کالأشیاء طبق آیه قرآن همچنین می گفت: خداوند جسم است لا کالأجسام. و چون فهمید که این گفتار مورد رد و منع إمامان است، توبه کرد، و عدول کرد، و دیگر جسم لا کالأجسام هم نگفت. شاهد گفتار ما کلام مجلسی است که مامقانی در « تنقیح المقال» ج ۳ ص ۲۹۶ در ترجمهٔ أحوال هشام از او نقل کرده است. مجلسی پس از بیان تجلیل و تکریم و عظمت هشام از زبان سید مرتضی از زبان مفید، و شرحی در علو مقام و درجه هشام می گوید: و قال الشیخ أبوالفتح الکراجکی: فان قال قائل: ألیس قد اشتهر عن أحد متکلمیکم و هو هشام بن المحکم: إن الله جسم " فکیف لَم تتبرو ا منه؟ قلنا: الذی اشتهر عنه أنه کان یقول: إن الله جسم لا کالاجسام؛ و أما موالاتنا له فهو لَما شاع عنه و استفاض من ترکه القول بالجسم الذی کان یبصره و رجوعه عنه، و إقراره بخطائه فیه. و ذلك حین قصد الإمام جعفر بن محمد الشی ظالی المدینة فحجه و قبل له: إنّه قد آئی أن لایوصلك إلیه مادمت قائلاً بالجسم. فقال: والله ما قلت به الا لأني ظننت أنّه وفاق لقول إمامی، فأماً إذا أنکره عَلَى قائي تائب إلی الله منه. فأوصله الإمام الیه حینذ و دعا له بالخیر. انتهی کلام المجلسی.

وقد تلخّص منه أنه كان يقول بكونه تعالى جسماً لاكالأجسام ولكن لمّا التفت إلى كونه كفراً لايرضى به إمامُه رجع عن ذلك إلى القول بنفى الجسميّة مع أنَّ قوله بالجسميّة مسكن المنع، تا آنكه گويد: يمكن انه لـم يذهب إلى ذلك و إنّما قاله من باب الزام الخصم فكأنّه قال: إذا قلتم أنَّه تعالى شئ لاكالأشياء فقولوا: إنه جسم لا كالأجسام و هذا لا يقتضى أن يكون اعتقاده كذلك الكلام.

الكمالات. و اين تعبيرات نظير آن است كه بچّهٔ نابالغى را به بعضى تعبيرات مناسب حال، حقيقتِ جماع و لذّت او را بفهمانند. و از اينجا معلوم شد كه: مناط كمال ذات واجب، نفس ذات است بذاته؛ بلاجهة و لا كيف؛ و جميع عوالم حتّى الأسماء و الصّفات ظهورات كمال اوست؛ كظهور الرّشحات من الينبوع. «اوست سرچشمهٔ حيات كه خضر زمان در طلب اوست».

دوش دیدم که ملائک در میخانه زدنــد گل آدم بسرشــتند و بــه بیمانــه زدنــــدا بلى چون كمال خود را به اين صفات بينند، بـر او تعـالى نـيز اعتبـار مىكننـد؛ و ذلك كما أن البعوضة تتوهّم أنّ للّه تعالى جناحين. يس في التحقيقة مراد اين است كه: آنچه را در غير او اين أسماء إطلاق شود، او خود بذاته دارد بدون اسمه. سبحان الله، اگر مراد اشتمال شئ بر مادون، بنحو مادون که بحدوده باشد، بسيط نخواهد بود؛ بدترین مرکّبات، بل بدترین ترکیبات از حدود عدمیّــه خواهــد بـود؛ بدتـر از همیان «مُلاَّ قُطْب» خواهد بـود. و از ایـن بیـان معلـوم شــد کـه: إطـلاق أسـماء بـر أنبياء و ائمّه عليهم السّلام، كه در أخبار كثيره و أدعية كثيره شده است؛ از اين باب است مانند بطَلْعَتِكَ فِي ساعير؛ وَظُهوركَ فِي جَبَل فارانَ كه در دعاي سمات وارد شده كه مراد وجود مقدّس أن پيغمبران است. والسَّلام عَلى اسْم الله الرَّضيِّ كه در زيارت وارد شده. بلكه در بعضي أدعيه وارد شده: و باسْ مِك الَّذي خَلَقْتُهُ مِنْ نَفْسِكَ فَلَمْ يَحْرُجْ مِنْكَ أَبِداً. و حِون أسماء و صفات إلهي منشأ تحقّق ساير حقايق است، در مراتب لاحقه: از ملكوت عقول، و نفوس، و عالم مثال، و عالم طبع، بر نحو انتشاء أسماء و صفات از ذات به ضمّ اعتبارات و لحاظات كه ظهور أسماء و صفات است از عوالم متاخّره، در أدعية كثيره وارد شده؛ مانند دعاى سمات و باسمك الذي خَلَقْت به الشَّمْس؛ و باسمك الذي خَلَقْت به الْقَمَرَ، وَ باسْمِكَ الَّذي خَلَقْتَ بهِ اللَّيلَ، وَ باسْمِكَ الذي خَلَقْتَ بهِ النَّهارِ. و هكذا. "

<sup>(</sup>۱) «حافظ»، طبع پژمان، ص ٦٤، غزل ١٤١.

<sup>(</sup>۲) «بحار الأنوار» طبع كمپانى، ج ۲۲ كتاب «المزار» ص ۵۷، در باب زيارت اميرالمؤمنين الكيال در زيارت رابعه وارد شده است كه: السّلام على اسم الله الرضى ووجهه العلى و صراطه السّوى، السّلام على المهذّب الصّفى، السّلام على أبى الحسن على بن أبى طالب و رحمة الله و بركاته.

بلکه در عوالم أسماء و صفات، ملحوظ ماهيّات أسماء و صفات است تنها و امّا وجودات آنها قائم به حضرت حق است جل وعلا. زيرا که لحاظ أسماء و صفات براى او شده است. و لهذا اين عالم مثل برزخى است بين عالم وجوب و إمكان، بلکه به اعتبارى از صُقع عالم وجوب محسوب مىشود. و از اينجا کيفيّت وجود أشياء در عالم إلهى معلوم شد؛ که نه وجود مضاف به حق است، نه ماهيّات؛ و تحقّق به تبع تحقّق آنها به قيام، نظير تحقّق أشياء به وجودها فى الذّهن لا بوجودها. و اگر علاوه بر لحاظ مهيّات، اعتبار و لحاظ وجود شد به نفس مهيّات مضافاً إليها که مقام وجود أشياء بماهى أشياء خواهد بود. عالم خلق خواهد بود. چه تقرّر مهيّات در مرتبه أسماء و صفات شد به نحو مذكور؛ پس اگر لحاظ شود وجود براى آنها به نحو سعه و إحاطه، او را «عالم عقل» گويند. و اگر به نحو ضيق و تمثّل، او را «عالم مثال» گويند. و اگر علاوه بر اين اشتراط شود مادّه و مدّت او

و از این بیان معلوم شد که: ممکن بما هو ممکن هم ماهیّتش اعتباری است، و هم وجودش؛ فهو اعتبار فی اعتبار من کان حقیقتُه دَعاوی فکیْف لا یکون دعاوی است. و معلوم شد که: عدد اعتبارات بخصوص در مراتب متأخّره لایعلمه الا الله. چه تخصّصات و خصوصیّات به لحاظ اعتبارات است. اینجا اگر همیان ملا قطبش بنامند بجاست.

**←** 

<sup>(</sup>٣) وادعيهاى كه درآن به اولياى خدا و وجودهاى زنده و ذى اراده اسم خدا اطلاق شده است بسيار است، مانند دعاى احتجاب كه سيّد در «مهج الدعوات» ص ٥٦، و شيخ بهاء الدين در «كشكول» ص ٣٠٣ روايت كردهاندتا مى رسدبه اين فقره كه: وبكل اسم هولك أنزلته في كتابك أوأثبته في قلوب الصافين المحافين حول عرشك، فتراجعت القلوب الى الصدور عن البيان بإخلاص الواحدانية و تحقيق الفردانية مقرة لك بالعبودية... و تامى رسد به اين فقره كه: وأسألك بالاسم الذى فتقت به رتق عظيم جفون عيون الناظرين، الذى به تدبير حكمتك وشواهد حجج أنبيائك، يعرفونك بغطن القلوب و أنت في غوامض مُسرّات سريرات الغيوب \_ الدعاء.

<sup>(</sup>۱) چون فقرات آخر دعاى عرفه را كفعمى در كتاب «البلد الأمين» خود نياورده است، و فقط سيد ابن طاووس در «اقبال» آورده است، فلهذا تعبير از آن به ملحقات نموده است. ومجلسى در «بحار الأنوار»بحشى در پيرامون اين مسأله دارد. و أمّا آنچه سيّد در «اقبال» ص ٣٤٨ در تتمه آن آورده است، بدين عبارت شروع مى شود: إلهى أنا الفقير في غناى، فكيف لاأكون فقيراً فى فقرى! إلى أنا الجاهل في علمى فكيف لاأكون جهولاً فى جهلى؟ تامى رسدبدين عبارات كه: إلهى من كانت محاسنه مساوى، فكيف لايكون مساويه مساوى؟ ومن كانت حقائقه دعاوى، فكيف لايكون دعاويه دعاوى؟ الدّعاء.

و باید دانسته شود که: هر مرتبهٔ سابقه در مقام بدء و صدور أشیاء نسبت به مرتبة لاحقه، مقام جمع خواهد بود؛ و هر مرتبة لاحقه نسبت به مرتبة سابقه، مقام فرق و تفصيل خواهد بود. يس إطلاق جمع، و جمع الجمع، اختصاصي به مرتبة خاصّه ندارد، چنانکه توهم شده است، و ثبوت و انتفاء اضافات و اعتبارات و حَصْـر عوالم در عدد مذكور، به اعتبار امّهات است؛ و إلاّ در هر عالمي جهات جَمْع و فرق به اعتبار إجمال و تفصيل بسيار است. ولي غالباً مراد به جمع مقام تفصيلي، و جمع الجمع عقل إجمالي جمعي است كه مذكور شده بود كه: مظاهر از عوالم علم إلهي است؛ و ظهور به اعتبار مرتبه، بلكه هـر صفتي فناء است بـه اعتبار مرتبه أخرى و صفت أخرى؛ و همچنين جمال به هر صفت و مرتبه، جلال است به اعتبار صفت اخرى و مرتبه اخرى. و ماهيّات أشياء حتّى الأسماء و الصِّفات در لحاظ لا بشرطى كه مقام محمدى است، فضلاً عن مقام الذات، نه لحاظ وجود از برای آنها شده، و نه لحاظ عدم. فهی لاموجـودة و لا معدومـةٌ. و بـر صرافـت إمكان ذاتي باقي است. فهو فان حتّى عن الفناء. و در مقام أحديّت لحاظ عدم براي أنها شده، فهي معدومة للحاظ العدم لها، فهي فانية عن الفناء. و در مقام واحديّت كه لحاظ وجود آنها باشد، موجودة لا بوجود أنفسها، بل بوجود بارئها. و در لحاظ إضافة الوجود، موجودة بالوجود الحاضر لها.

و از اينجا معلوم شد كه: إنّ الممكن كما أنّ الوجود له بالغير، كذلك العدم له بلحاظ الغير؛ فهي بنفسها لا موجودة و لا معدومة، و اين است كه: از براى أشياء فنائى است قبل الإيجاد بالفناء المطلق عن جميع الموجودات؛ و فنائى است بعد الإيجاد بالفناء المطلق عن جميع الوجودات. و ما بينهما من المراتب فناء باعتبار، و وجودٌ باعتبار. و چون دانستى كه: للواجب باعتبار أسمائه و صفاته ظهوراتٌ غير متناهية؛ فكلُّ اسم و صفةٍ ظُهوراتٌ غير متناهيةٍ و فَنائاتٌ غير متناهية.

و بايد دانست كه در سلسلهٔ بدء وجود، خلع وجود سابق است و لبس وجود لاحق؛ الى أن ينتهى إلى آخر الموجودات؛ و هو الهيولى الأعمّ. فهو تقيّد بالاعتبارات، و فناء عن الحق. و لهذا يُسَمّى بد «الهبوط و التنزّل» كما وقع التعبير عنها في النّواميس الإلهيّة؛ و در سلسلهٔ عود كه رجوع إلى الله است در صراط انسان

كامل كه جامع جميع عوالم سابقه است بازاء البدء إلى أن ينتهى إلى مبدأ الموجودات \_ و هـ و العـ و عـ لا \_ و لـ ذا يسمّى بـ «الصعـ و د و العـ روج» فى النواميس الإلـهيّة. «آنها را از درگاه خود رانـ د و مـ را بـ ه سـ وى خـ و د خوانـ د». « ببيـ ن تفاوت ره از كجاست تا بكجا؟» أفله الحمد والشكر على إنعامه و إفضاله.

و بدانکه انسان را اگر چه در ابتداء سیر است إلی الله که إنا لِلّه وإنا إلَيْه راجعون می الله و در این مقام راجعون می و آنی و آبدی و سرمدی و این فناء سرمدی منافات ندارد با وجودات برای اوست فناء أزلی و أبدی و سرمدی و این فناء سرمدی منافات ندارد با وجودات مذکورهٔ سابقهٔ غیر متناهیه. چه أمر اعتباری در ظرف اعتبار، منافات ندارد با فناء حقیقتی در حقیقت وجود ـ جل و علا \_ و بعبارة انحری فناء از خود است و بقاء بالحق. و مخفی نبوده باشد که: ثبوت این معنی برای هر موجودی در ظرف واقع، مناط کمال آن موجود نیست؛ بلی کمال للواجب. بلکه بعد از وجود به این مرتبه برای ما سیری است من الحق الی الخلق. و در این مقام هویت او آشکار می شود که در سلسلهٔ بدء من أوله إلی آخره خودش بوده، پس قاف تا کاف عالم وجود را مالک خواهد بود. مِنْك و بك و لك و لك و لك.

پس معلوم شد که: سالک یظهر لکل ظهور للحق و لذلک یفنی بکل فناه. پس لسان تکلّمی او در هر سیری، مناسب آن مقام باشد. پس تعبیر حضرت علی بن الحسین الگیلی در «صحیفهٔ سجّادیّه» در مقام سیر فی اسم أحد است که عرض می کند: عَزَّ سُلْطائك َ الخ. کما اینکه شعر اول شیخ که «در کمال عز خود مستغرق است»، انتهی، نیز کلامی در این مقام است. بلکه مصراع اول از بیت دوم تفسیر و شرح شعر سابق است. و أمّا مصراع دوم که «کی رسد عقل وجود آنجا که اوست» در مقام سیر إلی الله است که تعبیر به رسیدن نموده. نسئل الله

<sup>(</sup>۱) «حافظ»، طبع پژمان ص ۳ غزل ٥:

صلاح کار کجا و من خراب کجا ببین تفاوت ره از کجاست تا به کجا

<sup>(</sup>٢) آية ١٥٦، از سورة ٢: بقره: و بشّر الصّابرين الَّذين اذا اصابتهم مصيبةٌ قالوا انّا للَّه و انّا اليه راجعون.

<sup>(</sup>٣) آيهٔ ١٨ از سورهٔ ٥: مائده؛ و آيهٔ ١٥ از سورهٔ ٤٢؛ شورى؛ و آيهٔ ٣، از سورهٔ تغابن: ٦٤.

أَن يَعْصمنا من الخطاء والزّلل؛ «لولا لمعات نور سـر ّ القِـدَم مـن نحـوک يـا جـواد يـاذا الكَرَم! من يخرجنا من ظلمات العدم أويعصمنا من عَثَرات القَدَم».

قوله: «بنفسه بشرط» الخ، بل لابشرط حتّى مِنَ اللاّ بشرطيّة. قوله: «و در اين مرتبه» الخ، سبحان الله! مگر أحد و واحد از أسماء الله نيست؟ قوله: «فهو مرتبة أحديّة الجمع» الخ، بل هومرتبة الواحديّة؛ و مرتبة أحديّة الجمع هو الملحوظ بشرط اللاَّبشرطيّة، و هو مقام حقيقة المحمّديّة كما عرفت. قوله: «اين مرتبه را بالذات اختلافى» الخ، سبحان الله اگر إلغاء اعتبارات شود، هيچ مرتبه از وجود، با هيچ مرتبه اختلاف ندارد؛ و اگر ملاحظة اعتبار شود، كما هو المناط في الأمور الاعتباريّة والمركبّة منها، پس كدام اختلاف بالاتر از اختلاف أن لا يكون معه شئ، و أن يكون معه كلّ شئ؟ قوله: «و إلاّ ذات أقدس» الخ، دانستى كه ذات أقدس منشأ و مصدر است؛ نه مصداق، و مصداق مطابق اين معانى ظهورات و تجلّيات اوست.

قوله: «بنحوی که بزرگان» الخ، کلام بزرگان معلوم شد. قوله: «و واضح است که تعدّد» الخ، سبحان الله اگر معانی متعدّده و مفاهیم مختلفه مصداق مطابق نمی خواهند، و در مصداق مطابقت شرط نیست؛ پس هر معنی و هر مفهومی صادق به هر چیزی خواهد بود؛ و هر چیزی مصداق هر معنی و مفهومی خواهد بود. و ظاهراً اشتباه به حمل شایع صناعی که در عَرَضیّات است شده؛ و او از محل کلام خارج است؛ چه کلام در ذاتیّات است؛ و این معانی را با این بیان نخواهند عین ذات قرار دهند. بلی گذشت که: اگر إلغاء حدود از معانی و إسقاط إضافات از وجودات و موجودات شود، که مستلزم سلب جمیع عنوانات است سوی الوجود، به حمل ذاتی جمیع معانی و موجودات را هر یک بر هر یک توان حمل کرد، که کل شیء کل شین کل شیء کل ک

قوله: «چون علّیت و معلولیّت» الخ، مخفی نبوده باشد که: کلام أمیرالطّیّان الشّهادَةِ کُللٌ الخ، إشاره به همین برهان است که صفتیّت و موصوفیّت در شئ واحد، بجهة واحدة، تصور ندارد. فافهم و اغتنم.

قوله: «حقيقة علم» الخ، بلي؛ ولي حقيقت علم عين حقيقت وجود نيست، إلاّ

على ما ذكرنا، و لذا در مقام تعبير عدول به حمل شايع صناعى فرمودهاند كه اختصاص به ذاتيّات كه محلّ كلام است ندارد؛ و چون مناط او اتّحاد در وجود و تغاير در مفهوم است، حمل جميع معانى بر وجود صحيح خواهد بود.

قوله: «واجب الوجود» الخ، يعنى إنّه بذاته مصداقٌ لجميع الجهات؛ لا أنّ له جهات، و كلّها واجبة؛ و إلاّ تعدّد قدماء غير متناهيه لازم آيد؛ چنانچه أشاعره قائل به قدم معانى شدهاند. قوله: «بنحو أعلى و أشرف» اه، و ذلك النّحو هو صرف ذاته الذي هو مصدر الأشياء. قوله: «نعم مفاهيم الصّفات محدودة» اه، سبحان الله! و هل المحقيقة إلاّ المفهوم باعتبار الوجود؟ قوله: «لامتياز بعضها» اه، فليست بصفات، لشهادة كلّ صفة أنّها غير الموصوف؛ و شهادة كلّ مفهومين متخالفين بالذات أنّ مصداقهما متخالفة بالذات.

قوله: «و صرف الشيئ كلّ شيئ» اه، ولي بنحو أعلى و أشرف؛ و لذا قيل: «ليس بشيء منه». و شاهد بر اينكه مراد ايشان همان است كه ذكر شد، علاوه بر تصريح خودشان بر اينكه: «و ليس بشيء منه» آن است كه برهان صرف الشيئ اختصاصي بشيئ دون شيئ ندارد؛ و لذا گفتهاند: بسيط الحقيقة كلّ الأشياء و ليس بشيئ منها. و حال آنكه اين دعوي در خصوص صفات كماليّه ذاتيّه است. و بنابر عموم اين معني در كلّ شئ بايد صادق باشد: عرض كلّه، صورة كلّه، جسم كلّه، طبع كلّه، ماهيّة كلّه، و هكذا ساير عناوين كه شبههاي نيست در بطلانش. بلي بسلب العناوين إلاّ الوجود صحيح است؛ و همچنين است كلام در انتهاء كلّ ما بالعرض إلى ما بالذات. فلا تغفل.

قوله: «وأمّا مرتبهٔ ثالثه» الخ، فرق نيست ما بين اين مرتبه و مرتبـهٔ سابقه، مگر لحاظ اجتماع و انفراد، و إجمـال و تفصيل. و برهـاني كـه بـر تـأخّر او از مرتبـهٔ ذات ذكر شـده، بعينـه در مرتبـهٔ سابقه جـاري اسـت. چـه إجمـال و تفصيـل سـبب فـرق نخواهد شد.

قوله: «تبعاً لحقايقها» الخ، سبحان الله! و هل الحقيقة في كلّ مرتبةٍ إلاّ

<sup>(</sup>۱) «أسفار»، طبع حروفي، ص ٣٦٨، تعليقهٔ أوّل از حكيم سبزواري قدّس سرّه.

حدود الوجود في تلك المرتبة؟ و لذا لا ماهيّة له تعالى؛ اذا لا حدَّ له. و لذا تكون متّحدة معها في الوجود؛ و قد عرفت أنّ تحققها بنفس هذا اللِّحاظ و الاعتبار و التجلّي الذي هو وجود لها. نَعَم هذا الوجود إذا سقط عنه الإضافات فهو صرف الوجود.

قوله: «لاندكاك» الخ، قد عرفت كيفيّة الاندكاك؛ فلا تغفل.

قوله: «حقیقت علم اجمالی» الخ، بلی چنین است؛ ولی إطلاق علم بر او بر سبیل توسّع و تجرید است؛ چون اسم و رسمی برای مرتبهٔ ذات نیست؛ و إلاّ لزم الخُلف؛ فلا تغفل. قوله: «لیس لصفته حد محدود» الخ. معنی عبارت شریفه گذشت. قوله: «لشهادة کل صفة» الخ. سبحان الله! حضرت استدلال می فرماید که: صفتیّت مقتضی امتیاز است؛ پس اگر عینیّت است، لیس بصفة، حتّی اینکه اگر فرض شود: مفهوم علم محدود نباشد، دو حقیقت خواهند بود، نه یکی؛ لشهادة الخ.

قوله: «أول توحید است» الخ. بلی این معنی دقیق را غالب موحدان نمی فهمند. قوله: «و کمال معرفته التّصدیق به» الخ. خدا نصیب فرماید. بلی کسی که تصدیق و معرفت را حمل بر همین معنای حاصل ً لکل مسلم مینماید؛ توحیدش را هم حمل بر چنین معنائی باید نماید. «بلّه دیگ بلّه چغندر» .

قوله: «مقام أسماء و صفات» الخ. بلی چنین است؛ ولی دانستی که دو مرتبهٔ مذکورهٔ سابقه، نیز مقام جمع أسماء و صفات بود، نه مقام ذات؛ مگر آنکه واحِد و أحَد از أسماء و صفات نباشند. بلکه آن دو مرتبهٔ متأخرند از مرتبهٔ لحاظ لابشرطیّت، که مقام جمع الجمع أسماء و صفات است. و دانستی که جمیع عوالم را مقام جمع و تفصیل است. و آن عالم جمعی را که متأخر از عالم أسماء و

<sup>(</sup>۱) در «أمثال و حکم دهخدا» ج ۱، ص ٤٦٢ آورده است که: بله دیگ بلسه چغندر. مثل مرکّب از کلمهٔ بله ترکی است که معنی چنین میدهد؛ و دیگ و چغندر فارسی. گویند ترکی میگفت: مِسگران الکهٔ ما دیگها سازند، هر یک چند خانهای. شنونده گفت: در روستای ما چغندرها آید همچند خرواری. ترک گفت: در دیگ مسگران الکهٔ شما.

صفات است تعبير كنند به «عالم جمع عقول و نفوس»، كه آخر مرتبة عالم خلق است در قوس صعود، و أول مرتبهای بود در قوس نزول. و به این جهت و به این معنی بود که این داعی متأخّرةً اعتبار نموده بودم، که شیخ گفته بود: کی رسد عقل وجود آنجا كه اوست. پس استدلال نمود به فناء در مرتبه سابقه بر فناء در مرتبة لاحقه، استدلالاً بانتفاء العلّة على انتفاء المعلول.

قوله: كه «مرتبه الله بوده باشد» الخ. اين همان مرتبـه لحـاظ لابشـرطيّت اسـت كه مذكور شد، اكر إلاهيّت از صفات باشد. و اكر الله علَم براي ذات باشد، و إطلاق بر او از اين باب باشد؛ از محلّ كلام خارج است، فلا تغفل.

قوله: «منها أنكه مقام علم قبل الإيجاد» الخ. امّـا علـم در مرتبـهٔ ذات سـواءٌ كـان إطلاق العلم عليه من باب الحقيقة أو التَّوسُّع، فهو على طريقة أذواق المتألِّهين عين علمه تعالى بذاته؛ اذ لا وجود و لا موجود سواه. و كلّ ما يطلق عليه اسم السّوي فهو من شئوناته الذاتيّة جل و علا. و إطلاق السُّوي عليه من الجَهل و العَمي، لا نغماسهم في الاعتبارات و الأمور الاعتباريّة، و غفلتهم عن الحقيقة و أطواره.

ز هر چيزي که ديد اول خدا ديـد<sup>ا</sup>

رملد دارد دو چشم أهل ظاهر که از ظاهر نبیند جز مظاهر محقّق را که وحدت در شهود است نخستین نظره بر نور وجود است دلی کے معرفت نور و صفا دید

هر لحظه به شکلی بت عیّار بر آمد

و لحاظ إمكان براي وجودات و موجودات به لحاظ آنهاست في أنفسها. و اين مجرّد اعتباري است در ظرف عقل؛ و لا تحقّـق لـه فـي الخـارج و نفـس الأمـر أصـلاً. و الموجود في الخارج و نفس الأمر ظهوره تعالى بشئونه و أطواره. بل، هو المراد بنفس الأمر ؛ و لا نفس أمر سواه.

دل برد و نهان شدر

<sup>(</sup>۱) أبيات از شيخ محمود شبستري در «گلشن راز» است.

<sup>(</sup>۲) از اشعار مولی جلال الدین رومی در «دیوان شمس تبریزی» است:

هر لحظه به شکلی بت عیّار بر آمد دل بـــرد و نـــهان شـــد

هر دم به لباس دگر آن يار بر آمد گه يير و جيوان شيد

تا آخرش که این بیت است:

هُوَ الأوَّلُ وَ الآخِرُو الظَّاهِرُو الْباطِنُ ' وَ هُو َ بِكُلِّ شَـَى ْءَ مُحيطٌ ' و عنايت قُصْـواى سالكان إسقـاط اعـتبـارات و اضـافـات است؛ و خروج از عالم پندار و اعتبار كه عالـم

 $\leftarrow$ 

(۱) آیه ۳، از سورهٔ ۵۷: حدید، هُو َ الأول والآخر والظّاهر والباطن وهو بکل ّشئ علیم یشت که یکی از أسماء حق متعال، اسم الظّاهر است. و این اسم با مسلک تشکیک در وجود أبداً راست در درنمی آید؛ و جز با مذهب وحدت صرفه و حقّهٔ حقیقیّه واقعیّت و ما بازائی ندارد. قائلین به تشکیک در وجود گرچه لفظاً هم بگویند: خداوند ظاهر است، ولیکن در معنی انکار دارند و این ظهور وی را تأویل به ظهور آیات و نعمتها و صفات و أفعال او مینمایند، ولی حقیقت او را که ذات او باشد، نمی پذیرند که دارای صفت ظهور باشد، فلهذا إشکالاتی بر ایشان وارد می شود، که بدون اقرار و اعتراف به مذهب وحدت حقّهٔ حقیقیّه و تشخص در وجود، به هیچ وجه قابل حل نیست.

یکی آنکه: اسم الظّاهر حق تعالی همچون اسم الباطن و سایر أسماء اوست؛ به چه علّت شـما در سـایر أسماء ، ذات أقدسش را بدانها متّصف میكنیـد ، و در اسـم الظّـاهر تـأویل و توجیـه میكنیـد؛ و آنـرا صفـت برای أفعال و صفات و موائد و نعم او میدانید؟!

دوم آنکه: خلع ذات أقدس اواز اسم الظّاهر موجب تحدید وترکیب درذات وموجب بازگشت او به وحدت عددیّه می شود. زیرا اسم الظّاهر خداوند غیر از همین أشیاء خارجی و موجودات إمکانیّه نیست؛ و اگر اینها را صفت ذات ندانید و ذات را از آنها منسلخ نمائید، در این صورت ذات را که دارای صفت الباطن است؛ محدود به این موجودات نموده اید؛ و این موجودات را با این عظمت و گسترش خود، غیر از ذات قرار داده اید؛ و در مقابل و در برابر او گرفته اید! و بنابراین ذات محدود می شود، و این حد در آن مستلزم ترکیب است؛ و علاوه از فرض صرافت بیرون رفته؛ و یک واحد از وحدتهای عددی قرار گرفته

سوم آنکه: اگر اینها را عین صفت ذات نگیرید، حتماً باید در میان اینها و اسم الباطن، یک حدت حقیقی قرار دهید، تا آنها را از هم متمایز گرداند. و حد حقیقی در ذات مستلزم ترکیب و إمکان است، و مخالف فرض وجوب در وجود اوست. فلهذا هیچ چارهای نیست جز آنکه موجودات را ظهور ذات بدانیم؛ نه مظهر آن. و حقیقت و واقعیت آنها را که از ظهور خارج است، و کسی را بدان دسترسی نیست؛ و بطور کلی تمام اسماء و صفات حق را که از دیدهها و اندیشهها و عقول، و از همه گونه تعینها برتر است، اسم الباطن ذات قرار دهیم. آنگاه بگوئیم فاصله و مرز بین دو اسم هم، اعتباری است نه حقیقی. و اعتبار أصالت و واقعیتی جز اعتبار ندارد؛ و به دست شخص معتبر کننده است. بنابراین حقیقت اسم الظاهر و الباطن یکی است، و به دو نظر و اعتبار تفاوت دارد. و در این صورت معنی ومفاد گفتار رسول

غرور است، به سوى حقيقت و دارالقرار. و بناى تكلّم در هـر يك از عوالـم غير ذات حتّى الأسـماء و الصّفات، بلكه در ذات بعد مقابلتها بمـا سـواه، بـر تـنزّل بـه عـالم اعتبار و انصباغ به اوست. و شرح و بسط كلام بمـا هـو عليـه مـن الاعتبار و أماء كلّ عالم حقق است؛ و إلاّ لزم الخلـف. و فـى الـحقيقة شرح لصفاتـه و أسـمائه الحسنى. بلكه مبناى تكلّم فى نفسـه نيست مگر بـر اعتبار . چـه ألفاظ موضوع است بـراى معانى، و معانى نيست مگر به اعتبارات. و لفظى كـه توانـد حقيقـت را على مـا هـى عليها أدا نمايد وجود ندارد ، مگر كلمهٔ جامعهٔ إلـهى كـه إنسـان كـامل بـوده باشـد كـه تكلّم او تكلّم حق است ـ جلّ و علا \_ . و إصرار حضرت أمـير السّي ، و عرائـض ايـن روسياه إلى الآن براى آن است كه شايد التفات بــه صرافـت و تجـرد ذات أقـدس عـن جميع الاعتبارات حتّى عن الأسماء و الصّفات معلـوم شـود؛ و معلـوم شـود كـه: كمـال الأسماء و الصّفات بذاتـه تعـالى؛ لا كمـال ذاتـه تعـالى بالأسـماء و الصّفات. بلكـه بـه اين كيفيّت علم به أشياء در جميع عوالم معلوم شد على وجه الـحقيقة.

ولی بعد از تنزل إلی عالم الأسماء و مقابلتها بالذات الأقدس جل و علا، و التّكلّم فی كیفیّة انتشائها عنه می گوئیم كه: معلوم شد به بیانات سابقه: وجود هر موجودی در هر مرتبه از وجود فرض شود، تجلّی حضرت حق است به آن نحو وجود؛ كه اگر اعتبار شود فی نفسه یا مضافاً إلی الوجود، تعبیر از او به إضافه إشراقیّه می شود؛ و همان إضافه عین علم به اوست در آن مرتبه. و این اختصاص به وجودی دون وجودی ندارد؛ و وجود خاص هرشئ در هر مرتبه به خصوصیّت مناسب سنخ اوست از سنخ همان مرتبه؛ و شیئ كه وجود در عالم متأخر داشته باشد، و در عوالم متقدیمه وجود نداشته باشد، وجود ندارد. چه عالم نازل، تنزل عالم أعلی است. «صورتی در زیر دارد آنچه در بالاستی.» بلی ظهور در عالمی مناسب و مسانخ با آن عالم است. مثلاً موجود در عالم طبیعی در عالم مثال، موجود به وجود

ر التوحيد ظاهره في باطنه و باطنه في ظاهره. ظاهره موصوفٌ لايُرى، و باطنه موجودٌ لايخفى كه درتعليقهٔ مكتوب سيّد پيش از اين بيان كرديم؛ خوب آشكار مي شود.

<sup>(</sup>٢) آية ٥٤، از سورة ٤١: فصّلت، ألاّ إنَّهُمْ فـى مِرْيةٍ من لقاءِ ربّهم ألا إنّه بكلّ شيءٍ مـحيطٌ.

مثالی است؛ و در عالم عقل به وجود عقلی، و در عالم أسماء و صفات بما هی من الأسماء و الصفات. پس حقیقت در جمیع مراتب محفوظ؛ و تبدیلات در أنحاء وجود است. هر لحظه به شكلی بت عیّار برآمد. پس عناوین و لوازم و توابع منسلخ خواهد شد و حقیقت محفوظ. و تمام موجودات من البدء إلی الختم أسماء و شئونات إلهیّهاند. و بأسمائك الَّتی مَلات أ ر كان كُلِّ شَيْء.

و مراد حقير به عالم خاص عالم خفى است، كه متأخر است از عالم علم، نه نسبت به مقام علم ذاتى، بلكه نسبت به مراتب مذكوره. نظير تقدم مراتب مذكوره در صدور أفعال اختياريّه از ما كه مسبوق است صدور آنها به ملكات و شئونات نفس، ثمّ التعقّل، ثمّ التصورّ، ثمّ الإيجاد فى الخارج. و چون مراتب سابقه قائم به نفس است، وجود آن شيئ در خارج نخواهد بود. و چون در مرحله ملكات بما هى ملكات النفس ملحوظ است، تعبير از او به هيّات الأشياء نتوان كرد. لهذا در نوشتهٔ سابقه عرضه داشته بودم كه: مراد به مقام علم در عبارت نه مقام ذات است، و نه مقام أسماء و صفات؛ بلكه احتياطاً عرض كرده بودم و نه مقام جمع؛ چون تميز در آن ملحوظ نيست.

و امّا در مرتبهٔ دیگر، أشیاء بما هی أشیاء متعقّل و متصور خواهد بود؛ لکن نه بوجودها الخارجی؛ بل بوجودها علماً. و از این جهت تعبیر از او به وجود علمی کرده شده بود. و امّا تبدّل خصوصیّت خاص بخصوصیّت علمیّه، پس لابد است در هر علمی؛ نه آنکه چون بما هو خاص حاضر نیست، پس معلوم نیست.

قوله: «منها آنکه نبودن معلول» النج. سبحان الله! این عبارت برای کیفیّت بودنِ علم در آن مرتبه است، نه برای نبودن علم در آن مرتبه. بلی معروض داشته شده بود که: در آن مرتبه اشیاء بما هی اشیاء ملحوظ نیست؛ بل الملحوظ هناک شئوناته. و از این جهت عرضه داشته بودم که: مراد از مقام علم به اشیاء، این مقام هم منظور نیست. چون عنوان أشیاء در آن مقام نیست. و استثناء مراتب به جهت آن است که: کلام در وجود أشیاء بود؛ و در این مراتب مستثناة با ماهیّات أشیاء بما هی أشیاء نیست؛ بل وجودها بما هی وجودها. نه آنکه علم إلهی منحصر به این مرتبه باشد؛ و إلا جمیع مراتب وجود، مراتب علم إلهی است؛ بلکه مراتب

جميع صفات و أسماء إلهي است؛ غاية الأمر أنّ الاختلاف في الظُّهور و البُطون.

قوله: «منها آنكه معلوم شد: منشأ فناء» الخ. مناط در تعدد استدلال تعدد كبرى است؛ و معلوم است كبراى كُلُّ مَن ْعَلَيْهَا فان الله و كبراى كُلُّ مُحاط لا يُحيطُ دوتاست. و كبراى أول صادق است، حتّى فِي العلم الله يكون بالإحاطة كما في العلم الشُّهودي. و كبراى ثاني صادق است و لو فرض بقاء الأشياء و عدم فنائها. و كلام در اين بود كه معنى شعر كدام است؟ و شعر تعرض بأن المحاط لا يحيط ندارد.

قوله: «اگر فناء» الخ. مخفی نبوده باشد که: آنچه حقیر عرض داشتهام، این است که: در مقام ذات فناء جمیع أشیاء است، حتّی الأسماء و الصّفات؛ نه آنکه مقام فناء منحصر است به مقام ذات؛ بلکه درجات و مراتب فناء بخصوص به لحاظ أسماء و صفات، غیر متناهی است، صعوداً و نزولاً؛ چنانچه مذکور شد. و مقام هر اسمی ظهور آن اسم و لوازم اوست و بطون سایر أسماء. و معلوم است که: مقام عز از أسماء و صفات است، و لکن أسماء و صفات کما اینکه ملاحظه می شوند فی أنفسها و بما هی، ملاحظه می شوند عنواناً للذات، فیکون التکلم فی الذات لا فی الأسماء و الصّفات.

قوله: «با اینکه این مطلب منافیات دارد» النخ. گذشت که: کلام در محدودیّت أسماء و صفات به حسب مفهوم که مناط حمل هوهو بود، نه در حدی وجودی؛ و معلوم است که مراد از لاحد له بأولیّه النخ، حد وجودی است، نه حد مفهومی. قوله: «منها قد مضی تفصیل الکلام فیه فلا یحتاج إلی الإعادة». مخفی نبوده باشد که: مطالب مذکوره کلام بعض است. و العلم عندالله.

<sup>(</sup>١) آية ٢٦، از سورة ٥٥: الرَّحمن.

## مكتوب چهارم حضرت شيخ رحمة الله عليه بسم الله الرّحمن الرّحيم

تحقیق جواب از إفادات آن جناب \_ دام علاه \_ موقوف است بر بیان فُصولی: الفَصل الأوّل: محقّق دوانی (را عقیده چنان است که: وحدت در وجود حقیقی

(۱) در «أسفار» طبع حروفي، ج ٦، ص ٦٣ اين گفتار دواني را به بعضي از رسائل او و به شرح «هياكلّ نوريّـهٔ» او نسبت داده است. در «ريحانـــة الأدب»، ج ٢، ص ٢٣٢ تــا ص ٢٣٦ ترجمــهٔ أحــوال محقّق دواني را ذكر نموده است، و گفته است: دوّان به نوشتهٔ «مراصد الاطّلاع» با فتح و تشديد، ناحیهای است از بلاد فارس. و در «روضات الجنّات» در شرح حال جلال الدین مذکور گوید: دوان بر وزن هوان يعني با فتح و تخفيف، ديهي است از قراء كازرون فارس. نامش بنابر أشهر محمد بن اسعد بن محمد كازورني دواني صِدِّيقي است. حكيمـي اسـت كـامل و متكلّمـي اسـت فـاضل محقّـق مدقّـق شـاعر ماهر منطقی که در تمام علوم خصوصاً در عقلیّـات تقـدّم داشــت؛ و مرجـع اسـتفادهٔ أفـاضل روم و خراســان و ترکستان، و از مشاهیر علما و حکمای عهد سلطان أبوسعید تیموری، و به علاّمهٔ دوانی مشهور و مدّتی متصدّى قضاوت فارس بود. نسبش به أبوبكر خليفه موصول مى شود. از أحفاد محمّد بن أبى بكر مى باشد. بالجمله در كلام و حكمت و اخلاق، طاق و شهرهٔ آفاق است. در بدايت حال شافعي مذهب بود، عاقبت شیعه و مستبصر گردید. بعضی از أشعار و تألیفات او نیز دلیل صریح همین موضوع می باشد. سبب آن موافق بعضى از كتب تراجم آنكه موقع تأليف حاشيهٔ سومي بر شرح «تجريد قوشجي» كه در مطالب عميقه غوررسي مي كرده، مشمول توفيقات خداوندي گشت. در نفس خود انديشيد كه اگر جـدش أبوبكـر صِدِّيق در قيد حيات ميبود، أصلاً چيزي از آن مطالب علميّه و دقائق حِكميّه را نمي فهميد. و كسي كه این چنین باشد چگونه لایق مقام خلافت و امامت در امور دینیّه میباشد؟ اینک دربـارهٔ خـانوادهٔ رسـالت کـه با قطع نظر از دیگر فضائل انسانی، مراتب علمیهٔ ایشان مسلّم تمامی جهانیان می باشد، مستبصر گردید. تألیفات دوانی از صد فقره متجاوز بوده است. در اینجا صاحب «ریحانة الأدب» پس از شمارش و شرح است، و كثرت اعتبارى است؛ به اين معنى كه: حقيقت وجود را مصداقى واحد باشد، و هو الواجب عز اسمه. و ماهيّات را حظّى نباشد، جز انتساب إلى حقيقة الوجود. فالموجود فى هذه الماهيّات الإمكانيّة بمعنى منتسب السي الوجود كالمُشَمّس والتّامِر واللاّبِن. و اين مطلب را به ذوق المتألّهين نسبت داده. و حاشا هم عن ذلك. و صدر المحقّقين در كتب خود خصوصاً «أسفار» تزييف و تضعيف فرموده، بوجوده عديدة، فليراجع. و إلاّ آنچه مهم از ايراد است، در اين أوراق بيان مى نمائيم.

مخفى نماند كه: ماهيّت من حيث هي ليست إلا هي؛ في حد ذاتها لاموجودة و لا معدومة. يعنى هر دو از مقام ذات او خارج است. پس به اضافه و ضميمه چيزى بر او يكون موجوداً بالحمل الشايع. و مع عدمه معدوماً كذلك. پس انتساب به حقيقت وجود اگر طارد عدم و نقيض و ناقض نيستى باشد؛ صح ترتب آلأثار المطلوبة في الخارج؛ و إلا فلا. و لانعنى بالوجود إلا ما هو بذاته طارد العدم و ناقضه. پس نفى وجود از ماهيّات موجودهٔ في الخارج، و إثبات انتساب تارة، و التجلّى و التطّور والتّشان و الاعتبار واللّحاظ أخرى، لا وجه وجيه له أصلاً.

و از واضحات است نزد صاحبان عقل سلیم و ذوق مستقیم که: مناط موجودیّت هر چیزی آن حیثیّت است که بدیل عدم او باشد؛ پس ناچار انتساب و اعتبار و تجلّی إلی غیر ذلک من الألقاب که مناط طرد عدم و ناقض نیستی ماهیّت انسان است مشلاً عیر آن حیثیّتی است که مناط طرد عدم و ناقض نیستی ذات واجب است. پس نشود همان حیثیّتی که مناط موجودیّت و طاردیّت

برخی از مؤلّفات وی، اشعاری را از او نقل می کند که ما بعضی از آنها را در اینجا می آوریم: -

آن چار خلیفهای که دیدی همه نغز بشنوسخن لطیف و شیرین و ملغز بادام خلافت از پی گردش حق افکند سه پوست تا برون آید مغز

به نور فطـرت خـود میرویـم در ره عشـق چراغ خاطر دون همّتان چـه نــور دهـد؟ اگر چه نور خدا شامل است یکسان نیسـت نه هر جبل که تو بینی، صدا چو طوردهـد

وفات او در سنهٔ ۹۰۷ و یا ۹۰۸ أقرب به صحّت است.

\* \* \*

<sup>←</sup> نیاد نگذارشیم اشیامی ایاد نتا د

عدم أحدهما است، همان حيثيّت بعينها مناط طارديّت عدم ديگرى باشد. پس توهم اينكه همان حقيقتِ وجود كه منحصر در واجب است، طارد عدم ماهيّات ممكنه است، بى وجه است. زيرا كه عدمى كه بديل و نقيض است در أحدهما، غير ما هو بديل و نقيض فى الآخر. و لا يرتفع هذا البديل و النّقيض إلاّ بتبدله بما هو يقوم مقامه، لابما يقوم مقام الآخر. و دقّت در اين عرض زياده از حد ّ لازم است. فإنّه الأساس و العمدة فى الباب، كما لا يخفى على ا ولى الألباب.

و از ما ذكرنا ظاهر شد كه: نفى وجود و عدم از ماهيّت در چه مقام است؛ و به حمل ذاتى و سلب ذاتى است؛ نه بنحو حمل شايع. بلكه به اين حمل إمّا موجودة و معدومة و أيضاً اگر فرض شود كه: ممكن به حسب ماهيّت ليس الاّ هى، و تربّ آثار خارجيّه بر او لازم دارد ما يخرجه عن حد التّساوى. و آن مُخْرِج كما عرفت هو الوجود. پس آنچه مطابَق دارد بالذات فى الخارج هو الوجود؛ دون الماهيّة. فهو الوجود بالذات؛ و الماهيّة موجودة بالعرض. و بنابر اين متصور نباشد كه: ممكن وجودش و ماهيّتش هر دو اعتبارى باشند. زيرا كه از واضحات است كه ضم اعتبارى به اعتبارى مناط تربّ أمور خارجيّه نخواهد بود؛ مگر آنكه غرض از اعتباريّت وجود آن باشد كه لاحقيقة لوجود الممكن إلاّ تجلّى الواجب فى مرحلة الفعل. پس به فداى اين اعتبار كه مبدأ تأصّل هر متأصّلى است. ولى اين معنى با آنكه عين أصالت است كه مقصود أهل حكمت است؛ شايسته نيست كه گفته شود كه: اعتبار الواجب يتعلّى بوجود الممكن. زيرا كه وجود بنابراين عين اعتبار و إشراق است؛ كما يتضح إنشاء الله تعالى.

و آنچه که گفته شده که: «لا وجود و لا موجود سواه، و ما يطلق عليه السّوى من شئونه الذاتية. و إطلاق السّوى عليه من الجَهْل و العمى لانغماسهم فى الاعتبارات و الأمور الاعتباريّة، و غفلتهم عن الحقيقة و أطواره؛ رَمَد دارد دو چشم أهل ظاهر.» پس عرض مى شود: معلوم شد که: تطور و تشأن و اعتبار و تجلّى، تمام إشراق فى مقام الفعل است. و چون طارد عدم از ماهيّت انسان است فى الخارج؛ فهو عين الوجود إذ لا نعنى بالوجود للإنسان إلا ما هو ناقض عدمه البديل و النقيض للوجود. و سرّ تعبير از اين نحو از وجود به تطور و تشأن و إشراق و تجلّى آن است که:

فعل واجب تعالى شأنه عين ربط و تعلّق به اوست. زيرا اگر حقيقتى داشته باشد غير از ربط و تعلّق، لكان فى دارالوجود وجود لا ربط له به تعالى. پس هر مرتبط بالذات و مستفيض بالذات و متعلّق بالذات و مجعول بالذات، حيثيّت ذات او بعينها حيثيّت ارتباط و استفاضه و تعلّق و معلوليّت و مجعوليّت است و خواهد بود؛ و إنشاءالله تعالى بيان خواهد شد كه: هر چه بذاته مطابق مشتقى از مشتقّات است، مطابق مبدأ او خواهد بود. و به همين جهت وجود ممكن لا قوام له إلا بقيّومه تعالى. صفحات الأذهان بالإضافة إلينا.

پس لاموجود سواه بحيث يكون هذا بما هـو موجود شيئاً بحياله، و ذاك شيئاً آخر، كل منهما متقوم بنفسه؛ لا بمعنى أنّه لا موجود سواه، و لو بهذا النحو من الوجود الربط التّعلُقى اللذى حيثيّة ذاته حيثيّة الربّط و التعلّق. فله الغنى الحقيقى تعالى شأنه؛ و لغيره الفقر الحقيقى. فمع كمال المناسبة بينهما فيما يطرد العدم، بينهما كمال المباينة؛ لتباين الغنى الذاتى و الفقر الذاتى كما لا يخفى. و از اين بينان معلوم شد كه: هر كه موجودات تعلقية ارتباطية را بنحو تعلّق و ربط نبيند، ديده باطن او كور است نه آنكه أ رمّد است زيرا كه نديدن مظاهر را بما هى مظاهر، بل بنهج الاستقلال ، مظاهر نديدن است. فافهم و استقم.

و از اين بيان ظاهر شد كه: إشراق حق و تجلّى فعلى او، عين فعل او، و عين وجود منبسط على هياكل الممكنات و الماهيّات الإمكانيّه است. و به واسطه آنكه يك طرف حق تعالى است، و يك طرف ماهيّات، او را إضافه ناميدهاند. و چون نفس اين إضافه مذوّت ذوات و محقّق حقايق است ايجاداً و وجوداً او را به اضافه إشراقيّه توصيف نمودهاند، في قبال الإضافة المقوليّة المتقوّمة بطرفين حقيقيّين. و تمايز ايجاد و وجود معلوم است كه: حرفي است عاميانه. بل همين إضافه إشراقيّه واجب من حيث القيام بفاعله ايجاد؛ و من حيث القيام بقابله وجود. ومنه يظهرسر الأمرين.

فظهر من جميع ما ذكرنا: أنّ الحقّ ما عليه الحكماء المتألّهون و العرفاء الشّامخون من أنَّ الوحدة و الكثرة كليهما حقيقتان ملحوظتان بنحو الوحدة في الكثرة و الكثرة و الكثرة و وحدت وجود بما هو وجود، ليست وحدةً عدديّةً

لينافى الكـــثرة، بـل وحـدت انبساطيّة إطلاقيّه است؛ لا كانبساط الـدَّم فى الأعضاء ولا كانبساط الدُّهـن فى الطَّعـام، و لا كانبساط البحـر فى الأمـواج، ليلـزم الاتّحـاد و الحلول و التجزّى، بل كانبساط الضَّوء فى إشراقاته، و النُّور فــى لمعاتـه، و العـاكس فـى عكوسه.

و از اینجا معلوم شد که: قول به اشتراک معنوی مع القول بالتشکیک که یفر من کل منهما فریق من غیر تحقیق و تدقیق منافات با کمال تباین واجب با ممکن ندارد. بل نسبة الممکن فی وجوده الی الواجب کنسبة العکس إلی العاکس. فإن عکس الإنسان یشترک مع عاکسه فی أنّهما إنسان لا بقر و لا شجر، مع أنّه أین العکس من العاکس. و چون توهم تشکیک عامی شده، لهذا جمعی با قول به اشتراک معنوی از تشکیک می گریزند؛ مع أنّه تشکیک خارجی به و إتمام الکلام فی کل مقام فی هذه المقامات فی محلّه؛ و الغرض الإشارة الی ما هو لب المطلب و مخ القول فی محل الکلام.

الفصل القّانى: فى بيان عينيّة صفاته الذاتيّة الكماليّة مع ذاته المقدّسة جلّت ذاته و علت صفاته. و تحقيقه يتوقّف على تقديم أمور: منها آنكه: ذاتى بر دو قسم است: ذاتى فى باب ايساغوجى كه عبارت است از ما يتألّف منه الشيء و ما هو علل قوامه؛ و يقال فى جواب أى شئ هو فى جوهره. و ذاتى فى باب البرهان و هو كلّ ما ينتزع من الشّئ بلا ضم ضميمة، بل من حاق ذاته كالإمكان فى ذات الممكن. و در مقابل هر كدام عَرضى مى باشد. پسس او دو قسم است. قال الحكيم السبز وارى رحمه الله:

كذلك الذاتى بـــذا الـــمكان ليس هـو الذاتــى فــى البـرهان فمثـل الإمكان هُـو الذّاتِــى للثانــي لاالذاتــى الا يساغوجي بلثانــي لا

منها: حمل ذاتى آن است كه محمول با موضوع متّحد باشد در نفس ماهيّت بعد از ملاحظهٔ نحوى از مغايرت اعتباريّه، كمغايرة الإجمال و التّفصيل فى الحدود. و مجراى اين حمل ذاتى بالمعنى المذكور در كتاب ايساغوجى است، لا

<sup>(</sup>۱) «منظومهٔ» حکیم سبزواری، قسمت منطق، طبع ناصری، ص ۲۹.

فى كتاب البرهان؛ كما يظهر بالمراجعة إلى كتب القوم. و حمل شايع صناعى آن است كه محمول متّحد باشد در وجود نه در ماهيّت و مفهوم. پس حمل شايع اختصاص به عرضى مقابل يكقسم ذاتى ندارد؛ بلكه در جميع أقسام عرضيّات كه از آنهاست: ذاتى فى باب البرهان جارى است. پس حمل شايع دائماً عرضى ثانوى است فى قبال ذاتى فى باب الكليّات الخمس، و إن كان المحمول ذاتيّاً بمعنى آخر للموضوع.

منها آنكه: حمل از جهة أخرى منقسم مى شود إلى حمل هو هو، و حمل ذى هو. و يُسمّى الأوّل بالحمل المواطاة، و الثّانى بالحمل الاشتقاقى. و مراد از حمل بالمواطاة آن است كه: محمول در حمل احتياج به اشتقاق لغوى يا اضافه لفظ ذى نداشته باشد؛ فى قبال الحمل بالاشتقاق. پس اگر مبدأ اشتقاق، ابيض كه بياض است بخواهد حمل بشود بر جسم، محتاج به اشتقاق است با إضافه لفظ ذو؛ فيقال: الجسم أبيض أوذ و بياض. بخلاف نفس أبيض و أسود بما هو، فأنّه لايحتاج إلى شئ آخر. پس حمل عالم و قادر و أبيض و أسود بما هو حمل بالمواطاة و حمل هوهو است؛ نه حمل بالاشتقاق و ذى هو؛ اگرچه غير واحد من أصحابنا الأصوليّين اين اشتباه را كردهاند. قال العلاّمة الطُوسى قدس سرّه القُدُوسي فى شرح الإشارات فى بيان الحمل بالمواطاة ما لفظه:

« و هنا نوع آخر يسمّى بالحمل بالاشتقاق؛ و هـو حمل ذو هـو كالبياض على الموسم. و المحمول بذلك الحمل لا يحمل على الموضوع وحـده بالمواطاة؛ بـل يحمل مع لفظ ذو؛ كما يقال: الجسم ذو بياض، أو يُشتق منه اسم كالأبيض. و يحمل عليه بالمواطاة؛ كما يقال: الجسم أبيض، و المحمول بالحقيقة هو الأوّل» انتهى. و مراده من الأوّل هـو النَّوع الأوّل من الحمل، أى الحمل بالمواطاة. پـس ظاهر شـد كـه: حمل أوصاف اشتقاقيّه بما هـى أوصاف كما هـو حمل شايع كذلك هو حمل هوهو بالمواطاة. فلا ينبغي الغفلة عنه.

منها آنکه: آنچه مبرهن علیه است در کتب أهل معقول آن است که: وجود واحد دارای دو ماهیّت بما هما ماهیّتان نمی شود؛ أمّا مطابقهٔ مصداق واحد با مفاهیم متعدده فلا برهان علی خلافه. و هر مفهومی نسبت به هر مصداقی ماهیّت

او نيست قطعاً. بلكه ماهيّت عبارت است از ما يتألّف منه جوهر الشئ؛ لا كلّ ما ينتزع عن حاق ذاته. و قد عرفت أن الذاتي قسمان. پس مثل إمكان منتزع است از ذات ممكن بلا ضمّ حيثية إليه وراء حيثيّة ذاته؛ و إلاَّ لم يكن في حدد ذاته ممكناً؛ بل بلحاظ أمر خارج عن ذاته. مثل انتزاع الوجوب عن حقيقة الوجود الواجبي؛ فإنه لو لم يكن في حدد ذاته بلا حيثيّة زائدة على حيثيّة ذاته واجباً، لكان في حدد ذاته إمّا ممكناً و ممتنعاً؛ و هو خلف. و همچنين است معلوميّت ممكنات و مقدوريّت آنها للباري تعالى. فإنّ الممكن من حيث ذاته معلوم و مقدور له. و لو عن كذلك لكان من حيثيّة ذاته مجهولاً عليه تعالى؛ أو من حيثيّة ذاته خارجاً عن قدرته تعالى. فمن حيثيّة ذاته مقدورة و معلومة.

بلكه عرض مى كنم: البتّه قبول داريد كه: لاحد وجُودى لعلمه تعالى، و لقدرته تعالى. و از واضحات است كه: مصداق علم و قدرت وجود اوست؛ كارى به زيادت و عينيّت نداريم. پس اگر واجب لاحد له لعلمه وجوداً؛ و كان مطابق علمه الوجود؛ فعلمه صرف الوجود حيث إنّه صرف العلم، و قدرت صرف الوجود، و وجوده تعالى صرف الوجود؛ مع أنّ من البديهي ّ أنّ صرف الوجود لا يتكرر، و لا يتثنى بس در كمال ظهور است كه همان صرف الوجود، صرف العلم است؛ و صرف القدرة است؛ لأن هذه الكمالات عين الوجود حتّى في الممكنات. فبههنا محدود ، و هناك غير محدود. و چون غير محدود است، و حيثيّت وجود كافي در وجود آنهاست، مي گوئيم: هو صرف الوجود، و صرف العلم، و صدف القدرة، و هكذا.

منها آنكه: هر معنى وصفى اشتقاقى كه از مرتبهٔ ذات انتزاع شود بلا حيثية إزائدة على حيثية ذاته، البته مبدأ آن وصف هم انتزاع خواهد شد. زيرا كه اگر مبدأ در مرتبهٔ ذات موضوع محقق نباشد، پس البته در مرتبهٔ خارجهٔ از مرتبهٔ ذات است. والمفروض انتزاع المشتق عن نفس مرتبهٔ ذات الشئ. فالوجود موجود لهذا الوجه. كما أن الواجب عالم و علم و إذا كان المعلوم نفس ذاته، كان علما و عالماً و معلوماً. و من هذا الباب قول المعلم الثاني. وجود كله، وجوب كله، حيوة كله،

علم كلّه، قدرة كلّه. و من هذا الباب ما ذكرنا سابقاً: أنَّ المجعول بالذات حيثيّة ذاته حيثيَّة المجعوليّة. فنفس هذه الحيثيّة جعلٌ، و ربطٌ، و فعلٌ و علمٌ فعليٌ، و مشيّة فعليّة، إلى غير ذلك من الألقاب و النُّعوت لفيضه المقدّس.

منها آنکه: وجود هر محدودی دارای یک جهت وجدانی است، و یک جهت فقدانی. و همان اندازهٔ وجدان مصحوب به فقدان، حَدِّ وجودی اوست؛ و لازم او حد عدمی اوست. و اگر از ذوات الماهیّة است، ماهیّت حد ماهوی اوست. و آنچه قابل اندکاک و شایستهٔ اندماج است در کامل و قوی، نفس محدود است، لا بحده العدمی أو الماهوی زیرا که هیچ وجودی خاصّه صرف الوجود مطابق بالذات ماهیّت و عدم نخواهد بود، و إلاّ لزم انقلاب ما سنخه بحیث یَطُرد العدم إلی ما یقابله أو إلی ما لا یأبی عن الوجود و العدم، و هو محال. فظهر معنی فناء الحدود فیما لا حد اله.

و أمّا نقض به وجوب و استحباب، پس مى گوئيم: اگر ارادة ضعيفة غير بالغة حدا الإرادة الشّديدة الأكيدة الوجوبيّة است البتّه نفس إرادة ضعيفه به مقدار وجدانها مندكّة في الإرادة الشيديدة. لكن الاستحباب لا يكون استحباباً في قبال الإيجاب، إلا بماله من المرتبة المحدودة، لعدم بلوغ مرتبة الفوق. و المحدود بما هو محدود يباين غيره، محدوداً كان أو غيره. فقولهم: بسيط التقيقة كُلُ الأشياء، أى نفس المحدود هو الوجود، و الحد ليس بشئ منها؛ أى بما هي محدودة بالحدود ولو ألغي عنهما حدود هما، و لوحظ وجودهما، و خَلا في الكليّة. و فرق بين آنها و صفات كماليّة آن است كه: حدود فارقه ما بين جوهريّت، و عرضيّت، و جسميّت، و ماديّت، و صوريّت، دخيل است در اتّصاف حقايق آنها به عناوين مزبوره. به خلاف علم و قدرت؛ فإنّ العلم كما ذكر مراراً حقيقته عين الحضور و لم يوخذ فيه أن يكون ما به الحضور عرضاً أو جوهراً نفسانيّاً و عقلانيّاً، بلكه في العلم الحصوليّ

<sup>(</sup>۱) «أسفار»، طبع حروفی، ج ٦، ص ۱۲۱.

<sup>(</sup>۲) «أسفار»، طبع حروفي، ج ٦، فصل ١٢، ص ١١٢ تا ص ١١٨.

للممكن عرض؛ و في علمه بنفسه جوهر نفساني ؛ و في علم العقل بذاته عقل ؛ و في اللمكن عرض و جود واجبي ...

منها آنكه: وجود دو قسم است: عينى خارجى، و ذهنى. و الأوّل هو الذى يترتب عليه الآثار المطلوبة، من الماهيّة المتّحدة معه إذا كان من ذوات الماهيّة؛ و كان الوجود وجوداً لها، لا وجوداً بالذات لشيء و بالعرض لشيء آخر. و الثّاني مالايكون كذلك. و هو لايكون إلاّ في ذوات الأنفس لمن يعقل فيه الكيف النّفسانيّ؛ أو خروج من القوة إلى الفعل.

فما تكرر في الكلمات من الإنسان اللاّهوتي، والجبروتي، والمثالي، و النّاسوتي؛ ليس المراد وجود الإنسان بالذات في تمام العوالم، بل وجوده هو الوجود النّاسوتي المادي؛ و في غير هذا العالم موجود بنحو آخر تبعاً لوجود غيره؛ و في عالم اللهوت و هو عالم الأسماء و الصّفات، موجود بالعرض و بالتّبع؛ و الوجود الحقيقي هو الوجود الواجبي الله عو من غاية صرافته، و شدة إحاطته، و نهاية بساطته، كلّ الوجودات بنهج الوحدة و البساطة. فيلزمه في مرتبة متأخّرة عن ذاته لا بالتّأخّر الوجودي وجود عناوين الأسماء و الصّفات بما لها من لوازمها؛ أي الأعيان الثّابتة.

فالوجود أولاً و بالذات للواجب؛ و ثانياً و بالعرض لمفاهيم الأسماء و الصّفات و لوازمها. و كذلك المراد بالإنسان الجبروتيّ، فإنّ العقل كما قال أرسطاطاليس: كُلُّ الأشياء على نهج البساطة. فالوجود أوّلاً و بالذات هو العقل؛ و ثانياً و بالعرض للإنسان الجبروتيّ. و هكذا الأمر في الإنسان المثاليّ؛ فإنّ عالم المثال كما عليه أهل التحقيق، هوالعالم المشتمل على صور العالم الجسمانيّ في الصورة الخياليّة للنّفس الكليّة. فيكون الموجود بهذا العالم كالموجود في عالم الخيال المتقصل. و هو المتصل. و لشباهة أحدهما بالآخر جعل عالم المثال عالم الخيال المنفصل. و هو العالم المكشوف لأهل الكشف و الشّهود. و بالجملة فلم يوجد الإنسان بوجود خارجيّ يكون وجوداً له لا لغيره إلاّ في هذا العالم.

فإذا تحقّقت هذاه الأمور، نقول: بعد از آنكه معلوم شد كه: حمل مقصود فيما نحن فيه، حمل شايع است؛ و اين معنى منافات با ذاتيّت حقايق صفات و انتزاع

مفاهیمها عن ذات الواجب ندارد؛ و آنکه: حمل هوهو منحصر به حمل اولی ذاتی نیست؛ و اینکه: انتزاع مفاهیم متعدده از مصداق واحد، و مطابقهٔ معانی متکثّره با وجود واحد معقول است، و دخلی به تحقّق ماهیّتین مع وجود واحد ندارد؛ و اینکه موجودات بوجوداتها لا بحدودها الماهویّة و العدمیّة مندکّة فی وجود موجِدِها؛ واضح و آشکار می شود که:

وجدان ذات واجب خود را، و حضوره لنفسه، و عدم غيبته عن نفسه، كه قطعاً ليس بأمر زائد على ذاته، وجدان همة موجودات است بنحو الجمع و البساطة التي ليس فوقها بساطة. و براهين عينيّت صفات كماليّه با ذات أقدس كه مفادش رجوع همة حيثيّات مفهوميّه است به حيث وجود واجب حبل وعلاه مفادش رجوع همة حيثيّات مفهوميّه است به حيث وجود واجب عبل وعلاه در كتب مبسوطه مذكور است. غرض مجرد رفع موانع متوهّمة از عينيّت بود ؛ وإلا از واضحات است كه: هر چه از عوارض حقائق وجودات است بما هو موجود، كه مستلزم نقص و تحدد نباشد؛ و ممكن باشد به إمكان عامّ، از براى ذات ثابت است به نهج وجوب. زيرا كه كمالات وجوديّه عين حقائق وجوديّه البرهان؛ لبداهة نُ الماهيّة ليست إلاّ هي؛ فتحتاج في الاتّصاف بإحدى الصّفات الكماليّة إلى حيثيّة تقييديّة. و تلك الحيثيّة لا تكون إلاّ الوجود؛ و إلاّ لجرى فيه المحذور المذكور؛ فيتسلسل أو يدور. فلابد من الانتهاء إلى وجود كان بذاته من دون حيثيّة زائدة مصداقاً و مطابق لتلك الصّفة الكماليّة. فإذا كان الموصوف و المطابق محدوداً كانت الصّفة كالموصوف.

پس علم در ذات واجب، صرف الوجود است. و از همين وجود صرف، همه صفات كماليّه بنحو صرافت انتزاع مى شود. و ليس فى الواقع تمايز بين الصّفة و الموصوف إلاّ بالمفهوم. فحيثيّة وجوده الواجبى حيثيّة جميع الكمالات. فالعَجَب كُلُّ العجب من إرجاع هذا المعنى إلى مقالة الأشاعرة القائلَة بزيادة الصّفات و تعدد القدماء. و لا حول و لا قوّة إلاّ بالله.

و در أخبار معصومين العَلِيْلان ، و كلمات عرفاء شامخين و حكماى راسخين تصريحات است به همين نَهج از عينيّت: في توحيد الصّدوق قدرّس سرّه عن الصّادق و الرّضا العَلِيلان: إنَّ الله عِلْمُ لا جَهْلَ فيه، و حَيوةٌ لاَ مَوْتَ فيه، و نُورٌ لا

ظُلْمَةَ فيهِ. او في روايةٍ أخرى: ذاتُهُ عَلاَّمَةٌ سَميعَةٌ بَصيرةٌ. ٢

و في رواية أخرى: لَمْ يَزَلِ الله جَلِّ وَعَزَّ رَبُّنَا؛ و اَلْعِلْمُ ذَاتُهُ و لَا مَعْلُومَ؛ و الْقُدْرَةُ ذَاتُهُ و لا مَقْدُورَ. و في رواية أخرى: رَبُّنَا حَيّ الدّات؛ نُدوري الدّات؛ عالِمُ الدّات؛ ألى غيرها من الرّوايات. پس واضح است كه: كمال الإخلاص نفى الصّفات عنه؛ بمعنى أن است كه: في الواقع صفت و موصوفي باشد؛ نه اينكه او را دليل بر عدم عينيّت صفات بگيريم.

و أعجب منه إرجاع قول السَّلِيُّلا : لَيْس َ لِصِفَتِهِ حَدُّ مَحْدودٌ إلى ذلك. با آنكه صريح عبارت، نفى حد است از صفت؛ نه نفى صفت به نفى حد و دعواى اراده نفى الحد وجوداً، و خروجه عن محل الكلام، ظهر فسادها ممّامر، فإن المقصود هو الاتحاد بالحمل الشّايع لا الذاتي، فراجع.

و أمّا كلمات حكماء و عرفاء پس شاهد مدّعاي مذكور كتب قوم است: قال

<sup>(</sup>۱) «توحید صدوق»، باب العلم ص ۱۳۷، حدیث ۱۱ با سند متصل خود از منصور صَیْقَل از حضرت ماه صادق النظیمین ، و در ص ۱۳۸ حدیث ۱۲ با سند متصل خود از یونس بن عبد الرحمن از حضرت امام رضا النظیمین.

<sup>(</sup>۲) «توحید صدوق»، باب صفات الذات و صفات الأفعال، ص ۱۳۹، حدیث ۲ مسنداً از حضرت صادق النای « توحید صدوق »، باب صفات الذات و صفات الأفعال، ص ۱۳۹، حدیث ۲ مسنداً از حضرت صادق النای « سمیعاً بصیراً الله علیماً سمیعاً بصیراً و ص ۱۶۵ حدیث ۸ مسنداً از حضرت صادق النای « سند به اینجا که می فرماید: ان الله تبارك و تعالی لات علاّمة بصیرة قادرة ...

<sup>(</sup>٣) «توحید صدوق»، حدیث ۱، ص ۱۳۹ مسنداً از أبی بصیر از حضرت صادق النا روایت می کند که أبوبصیر می گوید: سمعت أبا عبدالله النا الله الله جلّ وعزّ ربّنا والعلم ذاته ولا معلوم، و السمع ذاته ولا مسموع، والبصر ذاته ولا مبرّن، والقدرة ذاته ولا مقدور \_ الحدیث.

<sup>(3) «</sup>توحید صدوق»، ص ۱٤٠، حدیث ٤، مسنداً از حضرت صادق الطّی روایت می کند که هارون بن عبدالملک گفت: سئل أبوعبدالله الطّی عن التوحید، فقال: هو عزّوجل مُثْبَت موجود، لا مُبْطَل وَلا معدود، ولافعی شئ من صفة المخلوقین، وله عزّوجل نعوت وصفات. فالصفات له وأسماؤها جاریة علی المخلوقین، مثل السمیع والبصیر والرؤف والرّحیم وأشباه ذلك. والنعوت نعوت الذات لاتلیق إلاّ بالله تبارك و تعالی. والله نورلًا ظُلام فیه، و حَیّ لا موت فیه، و عالم لا جهل فیه، وصَمَد ً لاَ مَدْخَل فیه. ربّنا نوری الذات، حی الذات، عالم الذات، صمدی الذات.

المعلم الثانى: وجود كله، وجوب كله، علم كله، قدرة كله، حيوة كله، وأصرح المعلم الثانى: وجود كله، وجود بأن صرف الوجود واجد لكل كمال بنحو الوحدة و البساطة سراغ نداريم؛ و متّحد است اين مضمون با مضامين أخبار مذكوره.

و سابقاً معلوم شد که: هر مشتق که از مرتبهٔ ذات موضوع انتزاع شود، مبدأ او هم انتزاع می شود؛ پس وجه تعبیرات معصومیت الکی و بزرگان معلوم شد. و حمل کلام مذکور بر مبدئیت و منشأیت للعلم و آنکه غرض این است که: پدر علم و پدر جد علم است؛ از ساحت مقدسهٔ أهل علم بعید است کما لا یخفی. خصوصاً آنکه نفس مبدأ را بر ذات مقدسهٔ او به حمل هوهو، حمل کرده اند؛ با آنکه اگر حمل مشتق هم می نمودند باز بعید بود. بلکه بالدقة نسبت به این سنخ معانی ممکن می شود کما سیأتی وجهه، إنشاء الله تعالی.

و أصرح از این عبارت فرمایش محقّق قونوی است که از أساطین فن عرفان ست:

قال فى النُّصوص: اسْمه عيْن صفته؛ و صفته عين ذاته؛ وكماله نفس وجوده الذاتسى الثابت له من نفسه؛ لامن سواه؛ وحيوته وقدرته عيْن علمه؛ وعلمه بالأشياء أزلاً عيْن علمه بنفسه؛ بمعنى أنه عَلِم نفسَه بنفسه، و عَلِمَ كُلَّ شئ بنفس علمه بنفسه. `

و جاى ديگر مى فرمايد: علمه بنفسه في نفسه؛ وإنَّ عيْن علمه بنفسه سبب لعلمه بكل شيء. قال بعض العارفين من الصُّوفيّة: الهويّة الواجبة إنّما يُدرك ذاتها لذاتها في ذاتها؛ إدراكاً غيرزائد على ذاتها، ولامتميِّز عنها لافي التّعقّل، ولافي الواقع. وهكذا يُدرك صفاتِها، وتجليّاتِها، وأسمائها نسباً ذاتيّة عينيّة، غيْرظاهرة الآثار، ولامتميزة الأعيان بعضها عن بعض. "

<sup>(</sup>۱) «أسفار»، طبع حروفي، ج ٦، ص ١٢١.

<sup>(</sup>۲) «نصوص» در هامش «شرح منازل السائرين» ص ۲۹٦ و علاوه بر «نصوص» اين عبارت، عين گفتار اوست در كتاب «مفتاح غيب الجمع و الوجود»، در ص ۷۹ كه با شرح آن: «مِصباح الأنسس» محمّد بن حمزة (ابن فناري) در يك مجموعه طبع شده است.

<sup>(</sup>۳) عجیب است که مرحوم شیخ کلمات عرفا را که درست در خلاف و در برابر گفتار اوست، شاهد برای مطلب خود می آورد. عرفاء ذات را یگانه مصدر صفات میدانند و عینیّت را به این معنی کــه چــیزی غـیر از ذات، دخــیل در ایــن صفات نبوده است قبــول دارنــد؛ و آنــچه مورد إنكار آنــهاست، عیــنیّت صفـات است

و آنچه مذكور است در كتب أهل معرفت از ترتب أسماء و صفات، و تقدّم و تأخّر بعضى از آنها بر بعضى؛ فيما بعد بيان مىشود إنشاءالله تعالى.

البتّه شخص باید متشابهات را إرجاع به محكمات، و ظواهر را ارجاع به أظهر یا نص نماید؛ مع أن المتَّبَع هو البرهان.

و از آنچه در مقدّمهٔ أخيره عرض شد كه: شئ را بالذات دو نحو از وجود بيش نيست؛ و وجود بالعرض بسيار است، معلوم شد كه: قيام أعيان ثابته و مفاهيم أسماء و صفات به ذات أقدس ، اگر به تبع وجود جمعى إحاطى بسيط واجب است، فهو الموجود بالذات، و عناوين صفاته الكماليّة بما لها من لوازمها ، أى الأعيان الثابته، موجوداتٌ بالعَرض و التَّبَع ؛ نظير الوجود و الماهيّة؛ فإنّ الموجود بالحقيقة هو الوجود؛ و المهيّة موجودة بالعرض ؛ فلا كلام. زيرا كه اين معنى نشود مگر آنكه: حقايق صفات عين ذات و حيثيّت آنها حيثيّت وجود واجبى است؛ و وجودات هم مندكَّةٌ في وجوده تعالى، لاند كاك كلِّ ضعيف في القوى.

پس المعلوم بالذات نفس ذاته؛ و مهيّات أشياء و مفاهيم صفات و أسماء چون در حاقً حقيقت وجود راه ندارد، و إلاّ لزم الانقللاب، لا محالة معلومة بالعرض.

 $\leftarrow$ 

بحدودها با ذات. ما در اينجا عين عبارت محقق عارف قونوى را در «نصوص» ص ٢٨٧ مى آوريم تا بدون پرده، مطلب واضح شود: نصُّ فى بيان سرّ الكمال والأكمليّة. اعلم أنَّ للحق كمالاً ذاتيّاً وكمالاً أسمائياً يتوقف ظهوره على ايبجاد العالم. و الكمالان معاً من حيث التعيّن أسمائيان. لأنّ الحكم من كلّ حاكم على أمر ما مسبوق بتعيّن المحكوم عليه فى تعقّل الحاكم. فلولا تعقّل ذات الحق قبل اضافة الأسماء إليه و امتيازه بغناه فى ثبوت وجوده له عن سواه، لما حكم بأن له كمالاً ذاتياً. ولا شك أن كلّ تعيّن يتعقّل للحق، هو اسم له. فإنّ الاسماء ليست عند المحقّق إلا تعيّنات الحق. فإذن كل كمال يوصف به الحق فإنّه يصدق عليه أنّه كمال أسمائي من هذا الوجه. و أمّا من حيث إنّ انتشاء أسماء الحق من حضرة وحدته، هومن مقتضى ذاته. فإنّ جسميع الكمالات التسى يوصف بها هى كمالات ذاتية. و إذا تقرّر هذا فنقول: من كان له هذا الكمال لذاته من ذاته فإنّه لا ينقص بالعوارض واللوازم الخارجيّة فى بعض المراتب وصف. بمعنى أنهلايقدح فى كماله، ولاجائز أن يتوهم فى كماله نقص أنّه هذا شانه.

و اگر عینیّت حقائق صفات و اندکاک وجودات فی بسیط التحقیقة إنکار شود، لا محالة قیام مفاهیم صفات و أسماء، و قیام ماهیّات أشیاء به ذات باری تعالی یا بنحو «قیام فیه» است یا بنحو «قیام عنه»؛ و چون این وجود مفروض که عین حقیقت قیام است، وجود بالذات آن مفهوم و آن ماهیّت است، لابد دو قسم بیش نیست: یا خارجی است، یا ذهنی.

پس اگر «قيام فيه» است بنحو وجود ذهنى؛ اين قول به ارتسام صورت است فى ذاته تَعَالى عمّا يقولون. و اگر «قيام فيه» است به نحو وجود خارجى، اين محال است؛ بداهة استحالة أن يكون موجوداً من الموجودات عقليّاً كان، أو مادّيّاً، حالاً فيه تعالى.

و اگر «قيام عنه» باشد، اين قيام فعل است به فاعله كه قيام صدورى است؛ در اين صورت جز با وجود خارجى معقول نباشد؛ و چون وجود خارجى ماهيّت انسان است مثلاً بالذات لابتبع الوجود الواجبى؛ فاللازم ترتّب الآثار المطلوبة منه خارجاً. و در أسماء و صفات پس اشكال ديگر دارد، و آن اين است كه: قيام عنه چون قيام معلول است به علّت، منشأ صدق عالِم بر بارى تعالى نشود؛ و إلاّ لزم صدق كلّ معلوم على علّته. بلي صدق مبدئيّت و موجوديّت كه نفس عنه باشد، مى شود. پس لا معنى للعالِم فيه تعالى إلاّ موجد العلم. فليُسْئل عن لنّ هذا الوجود هل كان معلوماً له تعالى قبل وجوده أم لا؟

بلى اين مطلب در علم فعلى كه منطبق بر وجود منبسط است، ضررى ندارد. فإنّه حاضر له تعالى بذاته؛ و العلم هو الحضور. لكن كلام در حضور قبل الإيجاد است. و سيأتى إنشاءالله تعالى.

الفصل الثالث: في اعتبارات الوجود. وجود كاهي ملاحظه مي شود در مقسم بما هو، من دون نظر إلى مرتبة من مراتبه ؛ فيعرضه اعتبارات ثلاثة :

فتارةً يلاحظ بشرط، أى بشرط التَّجرّد عن النقائص الإمكانيّة. و اين مرتبة وجود واجبى است عند الحُكماء؛ بل جُملة من العرفاء كما نقل فى الأسفار، و فى شرح الفصوص للقيصريّ، و فى جملة من كتب الحكمة.

و أخرى يُـلاحظ لا بـشرط الإضافة إلى التحدّد و التقيّـد بـالـحـدود و القـيـود

الإمكانيّة. و اين مرتبه را وجود منبسط، و فيض مقــدّس، و حـق مخلـوق بــه، و مشــيّت فعليّه ميدانند.

و ثالثة يلاحظ بشرط شيء، و هو أثر فعله تعالى، أى الوجودات الإمكانية. و نسبة المرتبة الثانية إلى الثالثة المطلق إلى المقيد، دون المرتبة الأولى، و إن نسب إلى بعض الجهلة من المتصوفة و أهل الكفر و الزنّدقة كما لا يخفى.

و این تقسیم متعارف در کتب حکمت، بل بعض کتب عرفان است؛ و یک تقسیم دیگر هم هست که مخصوص أهل معرفت است؛ و این تقسیم به ملاحظهٔ همان مرتبهٔ وجود واجب است؛ کما یظهر وجهه انشاء الله تعالی.

و گاهى ملاحظه مى شود نفس وجود حقيقى من غير تقيد بالتعيّنات الصفاتيّة و الأسمائيّة، و لا تقيّد بعدمها؛ حتّى اينكه تعبير از او به وجود أيضاً للتّفهيم؛ كما عن المحقّق القونوى.

و اين إطلاق از قيود و عدمها هم ملحوظ بنحو معرّفيّت است، نه آنكه خود قيدى باشد؛ نظير المجهول المطلق لايخبر عنه؛ و المعدوم المطلق كذا و كذا. و البتّه معلوم است كه: لا بشرطيّت به اين معنى منافات با بشرط لائيّت به معنى أول ندارد. پس صرف الوجود كه همهٔ حيثيّت ذاتش، حيثيّت هستى است، من غير تخليط بغيره؛ لو حظ على نهج عدم اعتبار تعيّن و لا اعتبار عدمه. و اين مرتبه را مرتبه لا اسم و لا رسم له، و غيب الغيوب، و هويّت مطلقه مى نامند. كما اينكه بشرط لائيّت بالمعنى الأوّل منافات با بشرط شيئيّت بالمعنى الآخر ندارد. زيرا كه ملاحظه وجود مجرداً عن الحدود الإمكانيّة، متجلّياً بكمالاته الذاتيّة فى غاية الملائمة.

و همين مرتبه از وجود را كه نظير ماهيّت من حيث هي ميباشد مرتبه أحديّت مي نامند، كما في الأسفار و شرح الفصوص و غيرهما من كتب أهل المعرفة. و اشكال بر اينكه احديّت از صفات و أسماء است و مفروض بيان مرتبه لا اسم لها و لا رسم لها است، وارد نيست؛ لأنّ هذه الوحدة ذاتيّة لا وصفيّة. و ما براى اثبات اين مطلب اصطلاحاً، اين عبارت را از كتاب «اصطلاحات» عارف محقّق مدقّق مولى عبدالررزاق كاشاني شارح «فصوص» نقل مينمائيم:

قال:التجلّى الذاتى هو تـجلّى الذات وحدها لذاتها. وهى الحضرة الأحديّة الّتى لانعت فيها ولاإسم ولارسم؛ إذا الذّات الّتِي هي الوجود الحق المحض، وحدثُه عينيّة؛ لأنَّ ماسوى الوجودمن حيث هو وجود ليس الا العدم المطلق؛ وهو لاشئ محض ُ فلا يَحتاج فِي أحديّت هإلى وحدة وتعيّن تتمازبه عن شئ؛ إذلاشئ غيْره؛ فوحدته عيْن ذاته. وهذه الوحدة مَنشأ الأحديّة و الواحديّة؛ لأنها عيْن الذات من حيث هي؛ أعنى لابشرط شئ، أي المطلق الذي يشمل كونه بشرط أن لاشئ معه وهو الأحديّة؛ وكونه بشرط أن يكون معه شئ وهو الواحديّة؛ والْحقائق في النّواة وهي غيب الغيوب. انتهى. المناهدية كالشّجرة في النّواة وهي غيب الغيوب. انتهى. المناهدة كالشّجرة في النّواة وهي غيب الغيوب. انتهى. المناهدة كالشّجرة في النّواة وهي غيب الغيوب. انتهى. المناه المناهدة كالشّب المناهدة كالشّب المناهدة ولمن المناهدة ولمنه المناهدة كالشّب المناهدة ولمن المناهدة ولمنه المناهدة ولمناهدة ولمنه المناهدة ولمنه المناهدة ولمنه المناهدة ولمنه المناهدة ولمناهدة ولمنه المناهدة ولمنه المناهدة ولمنه المناهدة ولمنه المناهدة ولمنه المناهدة ولمناهدة ولمناهدة ولمنه المناهدة ولمنه المناهدة ولمناهدة ولمنه المناهدة ولمنه المناهدة ولمنه المناهدة ولمنهدة ولمناهدة ولمناهدة ولمناهدة ولمناهدة ولمناهدة ولمنه المناهدة ولمنه ولمناهدة ولمناهدة ولمنه ولمناهدة ولم

پس واحديّت و أحديّت ذاتيّه دخلى به أحديّت وصفيّه و واحديّت وصفيّه ندارد. و در كلمات ديگران هم انقسام وحدت به اين دو قسم موجود است؛ و همين مرتبه از وجود لا اسم و لا رسم له را حقيقة الحقائق مى امند؛ كما فى الكتب المتقدّمة وغيرها ؛ بلكه خود اين عبارت كه مذكور شد: « والحقائق فى الذات الأحديّة كالشَّجرة فى النّواة؛ و هى غيب الغيوب» دلالتى بر وجه مناسبت و صحّت إطلاق او دارد.

(۱) «اصطلاحات» ص ۱۷۶ و ۱۷۵ گوید: التجلّی الأولّ هو التجلّی الذاتـی و هو تــجلّی الـذات وحدهـا لذاتـها و هی الـحضرة الأحدیّة الّتـی لانعت فیها ولا رسم تا آخر عبارت؛ و كلمهٔ لا اسم در آن نیست.

<sup>(</sup>۲) قونوى در كتاب «نصوص»، ص ۲۹٦ گويد: فللوجود إن فهمت اعتباران: أحدهما من كونه وجوداً فحسب، وهو الحق وأنه من هذا الوجه كما سبقت الاشارة اليه لا كثرة فيه ولا تركيب ولا صفة، ولا نعت، ولا اسم، ولا نسبة، ولا حكم. بل وجود بحت. وقولنا: وجود للتفهيم، لا أنّ ذلك اسم حقيقى له تا مىرسد به اينجا كه مى فرمايد:

له وحدةً هى متحتد كلّ كثرة، وبساطة هى عين كلّ تركيب، آخراً وأ ولَّ مرّة؛ كلّما يتناقض في حقّغير فهوله على أكمل الوجوه ثابت؛ وكلّ من نطق عنه، لابه، و نفى عنه كلّ أمر مشتبه، و حصره في مدركه، فهو أبكم ساكت و جاهل مباهت، حتّى يُرى به كلُّ ضدِّ ذو نفس ضدّه؛ بل عينه، مع تميّزه بين حقيقته و بينه. وحدته عين كثرته، و بساطته عين تركيبه، وظهوره نفس بطونه، وآخريّته عين أ وليّته. لا ينحصر في المفهوم من الوحدة أو الوجود و لا ينضبط بشاهد ولا مشهود له أن يكون كما قال، و يظهر كما يريد، دون المحصر في الإطلاق والتقييد. له المعنى المحبوبين حسنه مما توهم فيه شيّن أو المحيط بكلّ حرف، والكمال المستوعب كلّ وصف. كلما خفى عن المحجوبين حسنه مما توهم فيه شيّن أو نقص فإنّه متى كشف عن ساقه بحيث يدرك صحّة انضيافه إليه، ألْفَى فيه صورة الكمال، ورأى أنّه منصّة لتجلّى المجلال والجمال. سائر الأسماء والصّفات عنده متكثّرة في عين وحدة هي عينه، لا يتنزّه عمّا هو ثـابت لـه، ولا سحتجب عمّا أبداه للكمله.

بلى ذات را مع لحاظ الحقايق كه مراد مرتبة علم است، حقيقة الحقائق هم مى نامند؛ كما اينكه وجود منبسط و مظهر أعظم او كه عقل أو ل باشد را أيضاً حقيقة الحقائق مى نامند. و الأول حقيقة الحقائق بقول مطلق؛ و الثّاني حقيقة الحقائق الإمكانيّة؛ و وجهه واضح.

و همين مرتبه از وجود راكه حقيقة الحقائق مينامند؛ عارف جامي إراده نموده حيث قال:

متّحـد بوديــــم بــا شـــاه وجــود نقـش غيــريّت بكلّـــى محــو بــود و أيضاً گفته:

بُودأعيانِ جهان بي چنـد و چـون ز امتيــازِ عِلمـــي و عَيْنــي مَصُــون

و بعد از این مرتبه که لااسم و لارسم لها است، مرتبهٔ أحدیّت است که: مرتبهٔ بشرط لائی از تعیّنات سایرصفات است. و خود این هم اگر چه تعیّنی است؛ ولی تعیّن ثبوتی حقیقی نیست، کتعیّن العلم و القدرة و الإرادة.

و بعد از این مرتبه، مرتبهٔ واحدیّت است که ملاحظهٔ وجود واجبی است به شرط تعیّنات الأسماء و الصّفات. و مبدأ همهٔ تعیّنات، تعیّن علم است. و تعیّن علمی منشأ ظهور عناوین أسماء و صفات و لوازم آنها که اعیان ثابته است می باشد.

و این مرتبه که مرتبهٔ ظهور علمی است، فیض أقدس نامیده می شود.

و وجه تعبیر از این مرتبه به واحدیّت آن است که: در مرتبهٔ سابقه، اعتبار عدم تعیّنات بود؛ پس مجالی از برای توهم کثرت نبود؛ به خلاف این مرتبه که ملاحظهٔ همه تعیّنات شده در ملاحظهٔ تعیّن علمی که مرتبهٔ همهٔ تعیّنات است؛ فلذا می گوئیم که واحد مع هذه الکثرة، لأنّ الکثرات مفهومیّه و الوجود واحد. پس أحدیّت به لحاظ ظهور ذات.

و وجه تعبير از اين مرتبه به فيض أقدس آن است كه: ظهور أسماء وصفات بلوازمها، بعين ظهور ذات است لذاتها في ذاتها. فههنا ظهور واحد ينسب إلى الذات بالذات و إلى الأسماء و الصفات بالعرض؛ نظير هر ماهيّت و وجودى كه موجود ينسب إلى الوجود بالذات؛ و إلى الماهيّة بالعرض؛ نه آنكه دو وجود

حقيقى است. پس فيض حقيقى و تجلّى حقيقى، تجلّى واحد است؛ بالإضافة إلى الذات الظّاهرة بذاتها لذاتها فى ذاتها، حيث إنّها نور محض والنُّور عين ظهور و تجلّى ذات است. و بالإضافة إلى عناوين الأسماء و الصّفات، تجلّى صفات است.

پس این تجلّی فیض، أقدس از آن است که مستفیض غیراز مفیض، و متجلّی غیر از متجلّی له باشد؛ در مقابل تجلّی افعالی است که فیض مقدیّس باشد؛ که مقدیّس است از حدود إمکانیّة و نقائص فی ذاته، حیث إنّ ذلک تجلّی الکامل فی مرحلة فعله.

و شبههاى نيست كه مرتبة جلاء عند العرفاء، مرتبة فيض أقدس است. و مرتبة استجلاء مرتبة فيض مقدّس است. و أولى را مرتبة ظهور نامند؛ و ثانيه را مرتبة إظهار مى نامند؛ زيرا كه در آن مرتبة سابقه، الأسماء و الصّفات موجودة بوجوده تعالى، و ظاهرة بظهوره؛ بخلاف عوالم أخر كه موجودة بإيجاده، و ظاهرة بإظهاره. قال المحقّق العارف ملا عبدالرزّاق القاساني في «الاصطلاحات»: البَكلآء هو ظهور الذات المقدّسة لذاتها في ذاتها؛ والاستجلآء ظهورها لذاتها في تعيّناتها. انتهى ألى

اگر تعیّنات، مراد تعیّنات إمكانیّه باشد، در كمال ملائمت با اصطلاحات قوم است؛ و اگر مراد تعیّنات صفاتیّه و أسمائیّه باشد، خلاف اصطلاح است؛ و بحسب اصطلاح آخر، تجلّی أو ّل و تجلّی ثانی مراد است، و أ ولیّت و ثانویّت به اعتبار متجلّی له است ؛ نه به اعتبار متجلّی و تجلّی كما لا یخفی.

قال بعض العارفين: فلمّا وجدكمالاته مستجنّةً فِي ذاته، طلب جلائها؛ فتجلّى بها بنـوره الذاتـيّ؛ أفظهرت أسـماء وأعيان بهم وجد الأسـماء والأعيان طالبة للاستجلاء وهو ظهورها

<sup>(</sup>۱) «اصطلاحات»، ص ۹۵.

<sup>(</sup>۲) محقق صدرالدين در رسالة «فكوك» كه در هامش «منازل السائرين» طبع شده است، در ص ٢٠٤ مى گويد: و قد ذكرت فى كتاب التفحات و فى تفسير الفاتحة سرّ سفر التجلّى الوجودى الغيبى من غيب الهويّة الإلهيّة طلباً لكمال الجلال والاستجلاء؛ وأن ّأول منازله عالم المعانى؛ ويليه عالم الأرواح؛ وظهور الوجود فيه أتم منه فى عالم الأرواح؛ ويليه علم المثال؛ وهو المثنزل الثالث؛ وظهور الوجود فيه أتم منه فى عالم الأرواح؛ ويليه عالم الحسن؛ وهو المنزل الرابع؛ وفيه ثم ظهور الوجود. ولهذا كان العرش الذى هوأول صورالمحسوسة والمحيط بها مقام الاستواء الرّحماني. فإنّ عنده تم ظهور التجلّى الوجودي، واستقرّ. فإنّ الرحمة نفس الوجود و الرّحسمن الحيق من كونه وجوداً. ولذلك لم يضف الاستواء إلى اسم آخر قطّ سواه حيث ورد.

لأنفسها، وظهور بعضها لبعض، وهو أيضاً كان طالباً للاستجلاءِ، ليتمَّ ظهورها في الاستجلاء؛ فظهر نوره الذاتى في صور تلك الأسماء والأعيان في العيْن؛ فتم ظهوره بِها، واستوى على العرش. انتهى.

پس بنابراین می شود کلام محقّق کاشانی را توجیه کرد؛ به اینکه ظهور ذات لذاته فی ذاته، به ظهور أسماء و صفات است. زیرا که ظهور البتّه به آشکارا شدن کمال ذاتی است؛ و او به ظهور صفت علم، و ظهور صفت قدرت است؛ و همین مرتبهٔ جلاء و فیض أقدس است.

کما اینکه ظهور ذات در تعیّنات صفات به نحوی که صفات ظاهر شوند، و نسبت ظهور به خود صفات داده شود؛ به این است که: صفات را مظهری باشد؛ و آن وجود منبسط است که فیض مقدّس باشد.

و لذا گفتهاند: المجالِي خمسةً اوالمراتب ستّة الأن المرتبة الأولى ليس مَجْلى الشيء و أمّا مرتبة أحديّت است؛ پس عرض مى شود:

قال المحقّق في الاصطلاحات: الأحديّة اعتبارالذات مع إسقاط الـــجميع، وأحديّـة الـجمع اعتبار الذات من حيث هي هي، بلاإسقاطها ولاإثباتِها، بحيث تندرج فيها نسبة المحضرة الواحديّة. انتهى. \

<sup>(</sup>١) قيصرى در «شرح فصوص الحكم» درمقدمهٔ خود در ورق ١٣، ص٢٦ بعد از بيان عوالم وحضرات كليّه گويد: لكن لما كانت الحضرات الإلهيّة الكليّة خمساً صارت العوالم الكليّة العجامعة لما عداها أيضاً كذلك. و أوّل الحضرات الكليّة حضرة الغيب المطلق و عالمها الأعيان الثابتة في الحضرة العلميّة، و في مقابلتها حضرة الشيّهادة المطلقة و عالمها عالم الملك. وحضرة الغيب المضاف؛ وهي ينقسم إلى ما يكون أقرب من الغيب المطلق، وعالمه عالم الأرواح الجبروتيّة والملكوتيّة اعني عالم العقول والنفوس المجرّدة؛ وإلى ما يكون أقرب من الشيّهادة، وعالمه عالم المثال. وإنّما انقسم الغيب المضاف الى قسمين لان للأرواح صوراً مثاليّة مناسبة لعالم الشيّهادة المطلق؛ وصوراً عقليّة مجردة مناسبة للغيب المطلق. والخامسة الحضرة الحجامعة للأربعة المثالي وعالمها العالم الانساني الجامع لجميع العوالم وما فيها. فعالم الملك مظهر عالم الملكوت، وهو العالم الأعياني الثابتة وهو مظهر الأسماء المطلق، وهو مظهر عالم الواحديّة؛ وهي مظهر الحضرة الواحديّة؛ والمعضرة الواحديّة؛ والمعردة الأحديّة.

<sup>(</sup>۲) «اصطلاحات»، ص ۸۸.

پس معلوم مى شود كه مرتبهٔ أحديّة الجمع بعد از مرتبهٔ احديّت، و بعد از مرتبهٔ غيب الغيوبى است؛ و فوق مرتبهٔ واحديّت است؛ نه آنكه عين اوست. و او نمى شود مگر آنكه ذات مستجمعهٔ جميع كمالات ذاتيّه ملاحظه شود بما هوهو، لا بما هو عالمٌ و قادرٌ إلى غير ذلك، كى يكون عين مرتبة الواحديّة، و لا بإسقاط تعيّنات الصّفات كى يكون عين مرتبة الأحديّة، و لا خالياً عن كلّ اعتبار حتّى يكون عين مرتبة غيب الغيوب. الغي

(۱) بدانكه اينكه معروف و مشهور است كه خداوند صفات زائده بر ذات ندارد، و صفاتش عين ذات اوست؛ اين است كه صفات خدا از غير خدا به او وارد نشده است، و عين ذات او ايجاب صفات را كرده است، نه آنكه صفات او در رتبه ذات، و در حدا عينيّت در مرتبه و تحقّق اوست. و ما براى توضيح اين مطلب عين عبارت داود بن محمود بن محمد رومي قيصري شارح «فصوص الحكم» محيى الديّين عَرَبي را مطلب عين عبارت داود بن محمود بن محمد رومي قيصري شارح «فصوص الحكم» محيى الديّين عَربي را شبهه و اشكالي در اين مقصود و مرام باقي نماند، قيصري گويد: تنبية آخر: قد مر لن كل كمال يهلحق الأشياء بواسطة الوجود، وهو الموجود بذاته. فهو الحي القيّوم العليم المريد القادر بذاته، لا بالصّقة الزاّيدة عليها، وإلاّ يلزم الاحتياج في إفاضة هذه الكمالات منه إلى حيوة وعلم وقدرة وإرادة أخرى. إذ لا يسمكن إفاضتها إلاّ من الموصوف بها. وإذا علمت هذا علمت معنى ما قيل: إن صفاته عين ذاته، ولاح لك حقيقته، ان المعنى به مما ذكر، لاما يسبق على الأفهام من أن الحيوة والعلم والقدرة الفائضة له منه اللازمة له عين ذاته؛ و إن كان هذا أيضاً صحيحاً من وجه آخر فإن الوجود في مرتبة أحديّته نفي التّعيّنات كلّها. فلا يبقي فيها صفة و لا موصوف، ولا اسم ولا مسمّى إلاّ الذات فقط و موصوفاً، و اسْماً و مسمّى وهي يكون صفة و موصوفاً، و اسماً و مسمّى وهي يكون صفة و موصوفاً، و اسْماً و مسمّى وهي الهرتبة الأسهة.

كماأن المراد من قولنا:إن وجوده عين ذاته،أنه موجودبذاته لابوجود فائض منه وهوعين ذاته؛ فيتحد المحيوة والعلم والقدرة وجميع الصفات الثبوتية كاتّحاد الصفة والموصوف في المرّبة الاولَى، وحكم العقل بالمغايرة بينهما في العقل أيضاً. كالحكم بالمغايرة بين الموصوف والصفة في العقل مع اتّحاد هما في نفس الوجود. أي العقل يحكم أن العلم مغاير للقدرة و الإرادة في العقل، كما يحكم بالمغايرة بين الْجنس والفصل. وأمّا في الوجود فليست يحكم أن الغدية فقط. كما أنهما في الخارج شئ واحد، و هو النوع لذلك. قال أميرالمؤمنين المنتخذ «كمال الإخلاص نفي الصفات عنه».

و فى المرتبة الثّانيّة يتميّز العلم عن القدرة؛ وهي عن الإرادة؛ فيتكثّر الصّفات، وبتكثّرها بتكثر الأسماء و مظاهرها، ويتميّز الحقايق الالهيّة بعضها عن بعض. فالحيوة والعلم والقدرة وغير ذلك من الصّفات يطلق على تلك الذات وعلى الحقية اللاّزمة لـها من حيث إنّها مغايرة لـها بالاشتراك اللفظي. و أمّا سلوک این طریقهٔ أنیقه از عرفاءِ شامخین، در مرحلهٔ أسماء و صفات، پس نه از جهت تغیر و سنوح حالات است در مرتبهٔ ذات واجب شأنه؛ بلکه خفاء و ظهور به حسب اعتبارات مظاهر و مدارک است.

قال بعض العارفين: لاشك أنَّ طَرَفَى ْ بطونِ الذات وظهورها إنَّما يتمايزان بحسب المدارك والمشاهد، وظهورها لَها باعتبار؛ وخفائها عنها باعتبار آخرحتى يسمّى بالأوَّل ظاهراً، و بالآخر باطناً، وأمّا بالقياس إلَى الذات نفسها، فلاظهور على بطون، و لابطون على ظهور. لا

و قال المحقّق صدرالدين القونوى وأمّا تنزيه أهل الكشف فهو لإثبات الْجمعيّة للحق مع عدم الْحصر، ولتميّز أحكام الأسماء بعضها عن بعض؛ فإنّ كلَّ حكم ليس يصح إلى كلّ اسم. و قال أيضاً: وللذات لازم واحد فحسب؛ وهولا يغايرها إلاّ مغائرة نسبيّة. و ذلك اللازم هو العلم. "

وقال أيضاً: إنَّ كلَّ ظاهرٍ فِي مَظْهرٍ،فَإنَّه يغايرالْمَظْهرمن وجهٍ أووجوه، إلاّ الْحقّ، فــإنَّ له أن يكون عيـن الظّاهر وعيـن الـمَظْهر ـ الخ. '

<sup>(</sup>۱) و اگر برای حضرت حق تعالی غیر از اسم ظاهر و اسم باطن اسمی دیگر نبود، برای اثبات مذهب عرفاء بالله کافی بود. زیرا این دو اسم جدا از هم نیستند؛ وگرنه در ذات أقدسش مستلزم ترکیب می شود. و چون فرق میان این دو اسم، اعتباری است، و از ناحیه مدارک و مشاهد پیدا می شود، بنابراین ظهور او عین بطون اوست، یعنی عین خود اوست. و عجیب است که این أسماء مبارکه که نص است در مذهب عرفاء و توحید حضرت حق جل و عالا در قرآن کریم آمده؛ و در روایات و أدعیه وارد شده است، و مردم هم آنها را می خوانند و قرائت می کنند؛ أمّا تالوت و تدبّر نمی نمی نند.

مثلاً در دعاى شب قدر كه مرحوم سيّد ابن طاووس رضوان الله عليه در كتاب «اقبال» ص ٢١١ از حضرت امام مجتبى حسن بن على التَّلِيُّ روايت كرده است، آن حضرت عرض مى كند: يا باطناً في ظهوره، و يا ظاهراً في بطونه، و يا باطناً ليس يخفى، و يا ظاهراً ليس يُرى، يا موصوفاً لا يبلغ بكينونته موصوف. ولا حد معدود، و يا غائباً غير مفقود، ويا شاهداً غير مشهود، يُطْلَبُ قَيُصابُ، ولم يَحْلُ منه السموات والأرض و ما بينهما طرفة عين، لايُدرك بكيف، ولاياً ين بأين ولا بحيث، أنت نور النُّور ورب الأرباب أحطت بجميع الأمور سبحان من ليس كمثله شي وهو السمّيع البصير، سبحان من هو هكذا، ولا هكذا غيره.

<sup>(</sup>۲) «نصوص»، ص ۲۸۸.

<sup>(</sup>۳) و (٤) «نصوص»، ص ۲۸۹.

بارى تمام ايسن اعتبارات، اعتباراتي است واردة على ذات واحدة، و كمالاته الذاتية مستجنة في ذاته، باعتبار كل كمال هو عين ذاته له مظهر في عالم الأسماء و الصفات؛ و له مظهر في عوالم أخر؛ لكن فرق بينهما مر مراراً، و هو أن ظهور الأسماء و الصفات ظهور المعانى؛ فلا محالة يكون ظهورها بنفس ظهور مطابقها، بخلاف المظهر الإيجادي الظلي كما لا يخفى. و تقديم و تأخيرى كه در مرتبة ذات، و مرتبة صفات است؛ تقديم و تأخير في الوجود نيست كه منافى عين بودن صفات مع الذات باشد؛ بلكه ترتب طبعى ذاتى است؛ زيرا كه بديهي است كه موجود لا يتصف بالعلم بما هو علم إلا بعد ثبوت الموضوع و تقدمه؛ فإن كان العلم غير الذات كان التقدام في الوجود؛ و إلا فبالذات و الطبع.

قال المُحقّق القونويّ: إنَّ الماهيّات عبارةٌ عن تعقّلات المحقّ؛ فإنّها تعقّلات مُنْتَشِعَةُ التَّعقُّل بعضها عن بعض؛ لا بمعنى أنّها تحدث في تعقّل الْحقّ تعالَى عمّا لا يليق به؛ بل تعقّل البعض متأخّر الرّتبة عن البعض؛ و كلّها تعقّلات ولَيّة أبديّة على وتيرة واحدة \_ الخ. المعض متأخّر الرّتبة عن البعض؛

و به همين اعتبار ورد في أخبار المعصومين سلام الله عليهم أجمعين، من قولهم: عَلِمَ، وَشَاءَ، وأَرادَ، وقَدَّرَ، وأمضى '؛ و كذلك تراهم يقولون: إنَّ علمه بنفسه عيْن علمه بماسواه كما تقدّم عن القونوي، مع أنّ علمه بنفسه مقتدّم بالذات على علمه بما سواه؛ و كذلك تراهم يقولون: «يتأخّر الوجوب عن العلم»، مع أنّ الوجوب الذاتي ليس منفكاً من وجوده قطعاً.

فليس هذا التقدّم و التأخّر إلاّ بالطّبع و بالذات و من حيث الرتبة، لا في الوجود.

(۱) «نصوص» قونوی که با «منازل السائرین» در یک جا تجلید شده است، ص ۲۷۵ و ایـن صفحـهٔ دوّم از «نصوص» است.

<sup>(</sup>۲) در «اصول كافى»، ج ۱، باب البداء، ص ۱٤٨ در حديث شمارهٔ ١٦ از حسين بن محمّد از معلّى بن محمّد از معلّى بن محمّد، روايت كرده است كه: قال: سئل العالم الملكيّ كيف علم الله؟ قال: عَلِم، و شاء، وأراد، و قدر، و قضى، و أمضى، فأمضى ما قضى، و قضى ما قدر، وقدرما أراد. فبعلمه كانت السمشيئة؛ وبمشيئة كانت الإرادة؛ و بإرادته كان التقدير؛ و بتقدره كان القضاء، و بقضائه كان الإمضاء. و العلم متقدّمٌ على المشيئة، والسمشيئة ثانية؛ و الإرادة ثالثة؛ و التقدير واقع على القضاء بالامضاء. الحديث.

و ربما يختلفون في تقديم شئ و تأخّره كما في الحيوة، فإنهم اختلفوا في تقديمها على العلم من حيث إنَّ الحيوة شرط العلم، و الشّرط متقديم طبعاً على المشروط، إلى غير ذلك من الشَّواهد الَّتي يطّلع عليها المتتبّع.

كما أنّ برهان مسبوقيّة كلّ تعيّن بلا تعيّن، لا يقتضى إلاّ التقديّم الطبعيّ الذاتيّ، لا التقديّم في الوجود كي ينافي العينيّة؛ خصوصاً كه تعيّنات نزد حضرات اعتباري است؛ و او نيست مگر عناوين أسماء و صفات و ماهيّات و لوازم آنها؛ و ما هم مدّعي عينيّت آنها نيستيم، بلي مدّعي عينيّت كمالات ذاتيّه كه حقايق آنها هستند مي باشيم؛ و لذا در مقام تعبيرات مي گويند: كمالات ذات واجبي مستجن در ذات او هستند؛ و ليس ذلك إلاّ لأنّ ذاته لمكان بساطته كلّ الكمالات.

بلكه به فرمايش صدرالمحقّقين: اگر قطع نظر شود از عناوين أسماء و صفات كه حاكى از كمالات ذاتيّه هستند، البتّه ذات بَحت بَسيط كه صرف الوجود است، هويّت مطلقه و غيب مكنون است؛ زيرا كه وجود بما هو وجود، على الخصوص صرف الوجود الّذى لاجهة له إلاّ الوجود، در هيچ مدركى از مدارك حاضر نشود؛ و إلاّ لا نقلب الذّهن خارجاً.

پس نشود از او تعبير نمود إلا به مفاهيم تدل على أنه كذلك كهويّت مطلقه و غيب مطلق و نحوهما. كما آنكه اگر بخواهيم تعبير از او بكنيم بما هو واجد الكمالات المستجنّة فيه؛ لابد أن نعبر عنه بالعالم و القادر و أشباههما؛ بلكه غيب الغيوب گفتن هم به ملاحظه آن است كه: حقايق صفات كه كمالات ذاتيه مستجنّه باشند؛ في حد ذاتها لا بمفهومها غايب هستند، كغيبة الذات.

لكن فرق آن است كه آنها مفاهيم مى باشند كه به آنها حكايت شود؛ به خلاف الوجود الحقيقى؛ فإنّه لايحضر فى ذهن أحدٍ. و الوجود المفهوميّ العنوانيّ من أقسام المفاهيم، و فى قبال الوجود الحقيقيّ؛ و إن أمكن أن يعبّر عنه بنحو فناء العنوان فى المعنون.

و لذا تقدّم عن المحقّق القونويّ: «أنَّ قولَنا وجودٌ للتَّفهيم؛ لا أنّه عين ُ هذه الْمرتبة. ا

<sup>(</sup>۱) قونوی در «نصوص» که در آخر کتاب « منازل السائرین» با آن تـجلیـد شده است، در ص ۲۹٦

بلکه از محقّ ق کاشانی صاحب «اصطلاحات» معلوم می شود که: بین غیب، و غیب هویّت مطلقه، و بین غیب مصون، و غیب مکنون، نیز فرق است.

قال:غيب المويّة والغيب المطلق هوالذات باعتباراللاّتعيّن؛ والغيب المكنون كالغيب المصون هوسر الذات، وكُنهها الّذي لايعرفها إلاّهو. ولِهذاكان مصوناً عن الأغيار،مكنوناً عن العقول و الأبصار. انتهى. أو ٢

و گمان حقیر آن است که: بر حسب اصطلاح حقیقی، غیب مطلق عبارت از همان مرتبهٔ أحدیّت است، که وجود به شرط لا باشد، که مراد از ذات به اعتبار لا تعیّن است؛ و غیب مکنون این اعتبار را هم فاقد است، که نه اعتبار لا تعیّن شده؛ و نه اعتبار عدم اعتبار.

و چون مرتبهٔ أحديّت هم، مرتبهٔ إسقاط جميع تعيّنات است إلا همين تعيّن كه مبدأ او تعيّن غير حقيقى است، لذا او را در كتب معرفت أ ول المراتب شمردهاند؛ و او را توصيف به مقام لا اسم و لا رسم له نمودهاند. و الله العالم.

و از جميع ما ذكرنا ظاهرشد كه: التزام به حدوث عالم، به ملاحظهٔ اين سنخ

 $\leftarrow$ 

گويد: وقولنا: وجود هو للتفهيم؛ لا أنّ ذلك اسمٌ حقيقى له. بل اسمه عين صفته، و صفته عين ذاته، و كماله نفس وجوده الذاتى الثابت له من نفسه؛ لامن سواه؛ وحيوته وقدرته عين علمه؛ وعلمه بالأشياء أزلاً عين علمه بنفسه؛ بمعنى أنّه علم نفسه بنفسه؛ وعلم كلّ شئ بنفس علمه بنفسه. لأنّ كلّ شئ هو من شئون ذاته تعالى؛ فإذا علم نفسه بجميع شئونها، فقد علم كلّ شئ من عين علمه بنفسه.

<sup>(</sup>۱) «اصطلاحات» در هامش «منازل السّائرين»، طبع سنگي، ص ١٨٢.

<sup>(</sup>۲) محقق عارف صدرالدين قونوى دركتاب «نصوص» درص ۲۷۸ وص ۲۷۹ گويد: نصّ شريف عزيز المنال: غيب هويّة الـحقيّ إشارة إلّى اطلاقه باعتبار اللاّتعيّن؛ و وحدته الـحقيقيّة الـماحية لـجميع الاعتبارات و الأسـماء والصّفات والنّسب والإضافات، هى عبارة عن تعقّل الـحق نفسه، وادراكه لـها من حيث تعيّنه. و هذا التّعقل والادراك التعيّني وإن كان يلى الإطلاق الـمشاراليه؛ فإنّه بالنّسبة إلـى تعيّن الـحقّ في تعقّل كلّ متعقل فــى كـلّ تجلّى تعيّن مطلق؛ وأنّه أوسع التعيّنات وهو مشهور الكمّل، وهو تـجلّى الذاتـى؛ وله مقام التوحيد الأعلى، و مبدئية الحقيّ يلى هذا التعيّن. والمبدئيّة هى مـحتد الاعتبارات ومنبع النسب والاضافات الظّاهرة في الوجود، والباطنة في عرصة التعقلات والأذهان، والـمبدئيّة مع مـحتد الاعتبارات ومنبع النسب والاضافات الظّاهرة في الوجود في النسبة العلميّـة عرصة التعقلات والحقيّ من حيث هذه النّسبة يسمّى عند الـمحقّق بالـمبدأ لا مـن حيث نسبة غيـرها. فافـهم هـذا الذاتيّة الإلـهيّة. والـحقّ من حيث هذه النّسبة يسمّى عند الـمحقّق بالـمبدأ لا مـن حيث نسبة غيـرها. فافـهم هـذا و تربّ، فقد أدرجت في هذ النص أصول الـمعارف الإلـهيّة. واللـه الـمرشد.

تقدّم أبداً كافى در اعتقادات به حدوث نيست؛ براى آنكه همين سنخ تقدّم را علّت بر معلول دائماً دارد. و اين عين حدوث ذاتى است؛ كما آنكه التزام به حدوث دهرى هم همين إشكال را دارد كه: دهر مجامع با عالَم و با علّت عالَم است، پس مرجع أمر به تقدّم بالذات خواهد بود، لا التقدّم فى الوجود.

خاتمةً: مناط تعدّد دليل اگر چه تعدّد كبرى است؛ ولى مكرراً عرض شده: فناء أشياء فى أزل الآزال فى الذات الأقدس به معنى دارا بودن صرف الوجود است ما دون خود را به إلغاء حدوده الماهويّة و العدميّة؛ و لاحقيقة لإحاطته تعالى فى مرتبة ذاته إلا وجدانه لكلّ وجود ولكلّ كمال وجود. پس حقيقت فناء محاط بودن هر موجودى است لوجوده الصّرف.

تعدّد ألفاظ بلكه تكثّر مفاهيم حاكيه از مطلب واحد، موجب تعدّد دليل نمى شود. اللَّهمَّ إنّا نسألك العصمة من الزَّلُل في القَول و العَمَل.

ختم مكتوب چهارم حضرت شيخ رحمة الله عليه جواباً از مكتوب سوم حضرت سيّد أعلى الله مقامه.

## مكتوب چهارم حضرت سيّد جواباً از مكتوب چهارم حضرت شيخ أعلى الله مقامهما

#### بسمه تعالى

فى الـحقيقة مطلب را منشرح فرمودهايد! و زحمت بسيار كشيدهايد! لسان عاجز از تشكّر مساعى آن بزرگوار است؛ چون زحمت اين داعى را كم فرمودهايد!

چه فى الحقيقة جواب هر سه فصل را در ضمن بيانات خود مذكور ساختهايد! فشكر الله مساعيكم، و جزاكم الله أحسن الجزاءِ. لهذا بر سبيل اختصار، إشاره به هر يك مى شود:

أمّا فصل أول كه مرقوم فرموده ايد: «مخفى نماند كـه ماهيّت من حيث هـى» الخ. آن بعض متألّهين مى گويد كه: جواب اين مطلب را خـود آن بـزرگـوار در منهاى أخير از فصل دوم مفصلاً بيان شافى فرموده ايد! آنجا كـه فرموده ايـد: «فمـا تكـرّر فـى الكلمـات مـن أنَّ الإنسـان اللاّهوتـى» الـخ. چـه اعـتراف كرده ايـد كـه وجـود جميع اشياء در جميع عوالم غير از عالم خارج موجود بـالعرض است؛ و فـى الـحقيقة آثـار در جميع عوالم از آنها مسـلوب؛ و آثـار بـراى وجـود حضـرت حـق ّـ جـل و عـلا ـ

آن شخص متألّه مي گويد: الآن كما كَانٌ . اگر در عوالم عاليه كه دارالخلود

<sup>(</sup>۱) در «جامع الأسرار» مرحوم سيّد حيدر آملي در دو جا اين عبارت را ذكر فرموده است: أول در ص ٥٦ شمارهٔ ١١٢:و بالنظر إلى هـذا الـمقام قال أرباب الكشف والشّهود:والتّوحيد إسقاط للإضافات.و قال النبـيّ

است، با شدّت قرب به منبع وجود، وجود براى آنها بالعرض بود، در عالم سفلى كه غايت بعد از منبع وجود است، به حكم آية كريمة: و َلَقَدْ خَلَقْنَا الإنسانَ فِي اَحْسَنِ تَقْويم. ثُمَّ رَدَدْناهُ أَسْفَلَ سافِلينَ. در اسفل السافلين وجود حقيقى را از خانة ننه شان آوردند؟ و حال آنكه عالم خارج تنزّل عالم مثال است؛ و به منزلة عكس و ظلّ اوست. و في الحقيقة هو خيال في خيال. اين نيست مگر از رَمَد داشتن عين بصيرت، كه دار الغرور را وجود حقيقى و منشأ آثار خارجيّه ببيند ؛ با اعتراف به اينكه در دارالبقاء و دارالخلود، غير از وجود بالعرض چيزى نيست.

بلى اين اقتضاء غرور اين دار است. اللَّهُمَّ ارْزُقْنَا التَّجافِي عَنْ دارالْـعُرورِ، وَ

**←** 

و أيضاً كان الله ولم يكن معه شئ. و قال العارف (وهوى) الآن كما كان، لأنّ الإضافات غير موجودة كما مرّ. و أيضاً كان في كلام النّبي الله عنه الحال؛ لا بمعنى الماضى مثل كان الله غفوراً رحيماً.

دوم: در ص ٦٩٦ شمارهٔ ١٨١: لأنه تعالى دائماً (هو على تنزّهه الذاتى و تقدّسه الأزلى لقوله ﷺ: كان الله ولم يكن معه شئ، ولقول (بعض) عارفىى أمّته: والآن كما كان. و ظاهراً مراد او از بعض عارفين أمّت رسول خدا ﷺ حضرت موسى بن جعفرالي مى باشند. همچنانكه حضرت استادنا العلاّمة الطباطبائى قدس الله نفسه در كتاب توحيد، نسخه خطّى حقير، ص ٦ آوردهاند كه: كما فى حديث موسى بن جعفرالي كان الله ولا شئ معه؛ وهو الآن كما كان.

و همانطور که مرحوم صدوق در کتاب «توحید»، باب نفی المکان و الزمان والحرکة عنه تعالی ص ۱۷۸ و ص ۱۷۹، و مرحوم مولی محسن فیض در کتاب « وافی»، ج ۱، از طبع حروفی اصفهان، باب نفی الحرکة والانتقال ص ٤٠٣، و مرحوم مجلسی در کتاب « بحارالانوار»، طبع حروفی، ج ۳، در همین باب ص ٣٢٧، و این دو نفر از توحید صدوق، و صدوق، از علی بن أحمدبن محمد بن عمران دقّاق، از محمد بن أبی عبدالله کوفی، از محمد بن اسمعیل برمکی، ازعلی بن عبّاس، از حسن بن راشد، از یعقوب بن جعفر جعفری، از أبی ابراهیم موسی بن جعفر النّای روایت می کند که: إنّه قال: إنّ الله تبارك و یعقوب بن جعفر بن ولا یَشغُل به مکان، ولا یَحلُ فی مکان. ما یکون من نجوی ثلاثة إلا هو رابعهم، ولا خمسة إلا هو سادسهم، ولا أدنی من ذلك ولا أکثر إلاهومعهم أینماگانوا. لیس بینه وبین خلقه حجاب عَیْرُخلقه. احتجب بغیْرحجاب مَحْجُوب واستتر بغیْر سِیْرَ مَسْتُور. لا الله الا هو الکبیر المتعال.

مرحوم فيض در شرح خود گويد: قوله «حجاب محجوب وستر مستور» انـــما هـو على الاضافـة دون التوصيف، اى الـحجاب الذى يكون للمحجوب، و الستر الذى يكون للمستور، و للمتكلّفيـن فيه كلمات أخر بعيدة.

(١) آية ٤ و ٥ از سورة ٩٥ : تين.

## الإنابَةَ إلى دارالْخُلُودِ. ا

ما را زجام بادهٔ گلگون خراب کن ز آن پیشتر که عالم فانی شود خراب «مُردم اندر حسرت فهم درست .» و همین منشأ شده که : حصر وجود به وجود دارالغرور شده ؛ و حال آنکه مرگ و نیستی هزار مرتبه بهتر از این اغترار به وجود است. «به هزار بار بهتر ز هزار پخته، خامی». زیرا که آن نحو وجود در جمیع عوالم إلهی برای إنسان بوده و خواهد بود. چهار روزی به جهت خلافت إلهی به مقتضای : إنّی جاعِلٌ فِی الأرْضِ خَلیفَةً ۲ بر سبیل عاریت به کدخدائی این دار فانی آورده ؛ و بعد به مقر حقیقی خود فِی مَقعَد صِدْق عِنْد مَلیك مُقتدر » خواهد برد!

تا دوست بوده با او بودهایم؛ و تا دوست باشد با او خواهیم بود.

وَ قُـلْ لِلْمُغَنِّــــى قُـمْ وَ غَـنِّ بِعَيْشِــنا بَلَغْنَـا الْــمُنَى قِدْمــاً وَ لِلْمُنْكِــرِ الْوَيْــلُ مطرب بگو كه عين جهان شد به كام ما'

از نیستان تا مرا بسبریدهاند از نفسیرم مرد و زن نسالیدهاند<sup>٥</sup> من مَلک بودم و فردوس برین جایم بود آدم آورد درین دیسر خراب آبادم<sup>٦</sup> با چنین گنج که شد خازن اوروح امین به گدائی به در خانهٔ شاه آمدهایسم

و أمّا مرحوم آخوند ملاّصدرا طاب ثراه در أول كتاب، اگر چه توحيد خواصّ را

(۱) سيّد ابن طاووس در «اقبال»، ص ۲۲۸، فيما يختص بالليلة السّابعة و العشرين با سلسلهٔ سند خود از زيد بن على روايت كرده است كه: قال: سمعت أبى على بن الحسين السَّيِّ ليلة سبع و عشرين من شهر رمضان يقول من أوّل الليلة إلى آخرها: اللّهم ارزقنا التجافى عن دارالغرور والإنابة إلى دارالخلود و الاستعداد للموت قبل حلول الفوت.

<sup>(</sup>٢) آيه ٣٠، از سورهٔ ٢: بقره.

<sup>(</sup>٣) آيهٔ ٥٥، از سورهٔ ٥٤: قمر.

<sup>(</sup>٤) «ديوان حافظ» طبع پژمان، ص ٣، غزل ٤:

ساقی به نور باده برافروز جام ما مطرب بگو که کار جهان شد بکام ما

<sup>(</sup>٥) «ديوان مثنوي معنوي»، ص ١ سرلوحهٔ اشعار.

<sup>(</sup>٦) «ديوان حافظ»، ص ١٦٢، غزل ٣٦٢.

تعقّل نفرموده ؛ ولى در بحث علّت و معلول كه در ضيق خناق افتاده، اعتراف به مطلب قوم فى الحقيقة نموده، كه: علّيت نيست فى الحقيقة مگر تنزّل علّت به مرتبهٔ نازله ؛ و الآن حَصْحَصَ الْحَقُ (را به زبان آورده ؛ اگر چه مطالب كتابش با آن غالباً سازش ندارد؛ و گويا سرتش آن است كه : برهان او را به اعتراف داشته نه بصيرت شهودى . و الله العالم.

با آنکه استادش میرداماد أعلی الله مقامه کمال تصلّب در این مطلب را دارد ؛ و خودش هم می گوید که: سابقاً متصلّب در این مطلب بودیم. و ممکن است که این اشتباه برای ایشان در مقام شهود از باب اشتباه واجب به ممکن بوده باشد.

\_\_رُ فَتَشَابَهَا وَ تَشَاكُلَ الأَمْرِرُ فَتَشَاكُلَ الأَمْرِرُ اللهَ فَدُرُ وَ لاَ خَمْرُ اللهُ وَ لاَ خَمْ

رَقَّ الزُّجَاجُ وَ رَقَّاتِ الْحُمَانُ فَكَأَنَّمَا خُمْانُ وَ لاَ قَالَدَحُ

(۳) این رباعی از أشعار معروف و رایج ودارج در کلمات عرفاء و حکماء بالله است و مرحوم آخوند مولی صدرا در ج ۲ ، از طبع حروفی «أسفار اربعـه» خود در ص ۳٤٥ بدان استشهاد نموده است. و مراد از خمر ، حقیقت وجود حق جل و عز و مراد از زُجاج ، قوالب إمکانیّه و ماهیّات و معنونات نفس وجود است، که به جهت تلألؤ و رقّت و آینه بودن آیات إلهیه در إرائهٔ ذات حق ، چـه بسا ذات حق با شبکههای امکانیّه و وجود منبسط بر حقایق اشتباه می شود . و کسی که رؤیت و لقاء حق بر او غلبه داشته باشد ، گویا غیر از حق چیزی را نمی بیند و إدراک نمی کند ؛ و رؤیت وحدت و شهود وی چنان بر وی سیطره دارد که اصلاً موجودات محدوده و ماهیّات امکانیه را إنکار می نماید. کسی که رؤیت و لقای خودش

<sup>(</sup>١) آيهٔ ٥١، از سورهٔ ١٢: يوسف: قالت امرأة العزيز الآن حَصْحص العقّ.

<sup>(</sup>۲) حضرت استادنا العلاّمة الطباطبائي در رسالهٔ «توحید» که به نام «رسالهٔ الله» معروف است و ضمن هفت رسالهٔ ایشان است گفته اند که: مرحوم صدرالمتألهین در مباحث توحید بر اساس تشکیک در وجود تسهیلاً للمتعلّمین مباحث خود را بنا نهاده است. و این مبنی تمام نیست به علّت آنکه موجودات را رابط و متعلّق می داند،؛ و بالأخره در برابر واجب وجود ضعیف و غیر مستقلّی برای آنها قرار می دهد، و نهایت أمر استهلاک و اختفاء آنها در ذات واجب است؛ نه فناء و محو شدن آنها. و ما بر اساس برهانی که ذکر نمودیم موجودات فانی و محو در ذات اویند. و خود صدرالمتألهین در بحث علّت و معلول از «أسفار» گفته است که: إنَّ هناك طوراً آخر من التَّوحید وراء هذا الطّور. و ما در ص ۲۹۰ از همین مجموع در تعلیقهٔ تذییل ششم بر مکتوب ششم حضرت سیّد قدس سرّه عین عبارات استاد علاّمه را ذکر کرده ایم.

#### و مرجع أخير به ضعف شهود است؛ و بقاء إنّيت سالك، و عدم اندكاك آن.

<del>+</del>

و موجودات بر او غلبه دارد، گویا غیر از همین ماهیّات إمکانیّه و تعیّنات محدوده چیزی را إدراک نمی کند، و وجود وحدت و صرف حضرت حق را مشاهده نمی کند، و آن را إنکار مینماید. و حقّا این رباعی در رسانیدن این حقیقت غوغا کرده است. این رباعی از صاحب بن عبّاد است، همانطور که در «أعیان الشیعة» ج ۱۱، ص ۳۲۷ از طبع دوّم آورده است.

و نيز در «ريحانة الأدب» ج ٢، ص ٣٥٨، و در ج ٨ ص ٩٣ آن را از صاحب بن عبّاد ذكر نموده است. أمّا در «ريحانة الأدب»، ج ٢، ص ٣٥٨ در ترجمهٔ أحوال زاهي، دو بيت از وى آورده است و آنگاه گفته است: به مضمون اين دو بيت هم صاحب بن عبّاد گويد: رق الزّجاج و رقّت الخمر، تا آخر. و دو بيت زاهي اين است:

### وَمُدَامَـــةٍ كضيائـــها فـــــى كَأْسِـــهَا نـــور علــــى فَلــــكِ الأنامِـــلِ بَــــازغُ رَقّــت وغـــاب عـــن الزَّجاجــة لُطْفُــها فكأنّمــــا الإبريـــــقُ منــــها فـــــارغُ

البته این مضمون همان مضمون دو بیت صاحب است، گرچه شعر صاحب سلیس تر و بدیع تر است. فلهذا شعر صاحب ضرب المثل کتب و گفتار عرفاء بالله و طلاّب این فن گردیده است برخلاف شعر زاهی. ولی باید دید که آیا صاحب مضمون بیت خود را از زاهی أخذ کرده است و یا بالعکس. به نقل «ریحانة الأدب» ج ۲، ص ۳۵۸، تولّد زاهی در سنهٔ ۳۱۸ بوده است و وفات وی را در سنهٔ ۳۵۲ و یا بعد از ۳۲۰ نوشته است.

و در ج ۸، (الکنی) ص ۹۶ در ترجمهٔ أحوال صاحب بن عبّاد تولّد او را در سنهٔ ۳۲۶ و یا ۳۲۱ و وفات وی را در سنهٔ ۳۸۵ و یا به زعم بعضی در ۳۸۷ ذکر کرده است؛ معلوم می شود که: این دو بزرگوار با هم معاصر بودهاند؛ گرچه زاهی فی الجمله تقدّم زمانی دارد. و علیهذا ممکن است صاحب از زاهی اقتباس کرده باشد؛ و به احتمال ضعیف، عکس آن هم ممکن است. و نیز محتمل است هیچ کدام از یکدیگر اقتباس نکرده باشند؛ بلکه هر دو مستقلاً و بدیعاً این معنای رشیق را در قالب شعر ریخته باشند. و نظیر این مضمون را عارف شهیر: ابن فارض در خمریهٔ معروف خود آورده است که:

#### ولم يُبْتِ منها الدَّهْرُ غيرَ حُشاشةِ كأنَّ خَفاها في صُدور النّهي كتم

و در «نامهٔ دانشوران ناصری» در شرح حال ابن فارض، ج ٥، ص ٤٠٤ و ص ٤٠٥ تحقیق لطیفی در مفاد و مراد از این بیت نموده است و ما عین عبارت او را ملخصاً در اینجا می آوریم: لفظ خفاء از أضداد است به نص علماء لغت. هم برای ظهور وضع شده، و هم در خلاف آن. و اینجا مراد بر اقتصار ایهام در معنی دور است که ظهور باشد؛ و دیگر از لفظ نهی است چه تبادر در آن ضم نون می باشد به توهم جمعیّت زیاده به معنای خِرَد؛ و اینجا بکسر نون است و آن را مقصوراً و ممدوداً در لغت تازی معنای شیشه وضع گردیده؛ و مقصود شیخ شیشهٔ شراب است جنساً. و می خواهد بفهماند که: آن مُدامَهٔ از طول زمان

تـــا بــــود بــــاقى بقايـــــاى وجـــود كـى شــود صــاف از كَـــــــــــــــ تو خود حجاب خودى حافظ از ميان برخيز ا

تاتودرفکرخودی،حق رابهخودپوشیدهای با چنین کفری ز کفر ما کجا داری خبر؟
و عجب تر آن است که: با تصریح به آنکه مراد به وحدت حقیقی آن است
که: لا ثانی له که مستلزم اعتباریت سایر وحدات است، فضلاً عن الکثرات،
گویند که: کثرت هم حقیقی است؛ و حال آنکه کثرت نیست بنابراین، مگر ضم وحدات اعتباریه بعضی به بعضی و این بعینه مثل کوسه و ریش پهن خواهد شد ؛ و او را توحید أخص الخواص می شمارند.

كلّ ذلك از ترس آنكه مبادا جَبَلانيّت انسان مندك شود؛ چون خود را موجود، بلكه وجود شمردهاند؛ نهايت تفاوت بالغنى و الفقر، و القُوة و الضّعف گذاردهاند.

پس عَدم شو، پس عدم، چون ارغنون قائلاً إنّا إليه راجعون <sup>T</sup> گوش خر بفروش و ديگر گوش خر

←

چندان صافی و بی میغ شده که با آنکه در شیشه هست گوئی نیست؛ و نیم وجودی از آن باقی است؛ بسان زندهٔ نیم جان. میفرماید: عبور دهور از آن چیزی بر جای نگذاشته جز بقیهٔ روانی؛ چنانکه بود او را از هر سوی شیشه نابود أندیشی؛ و پنداری که همان زجاجه است بدون مُدامَه. و همه جام است گوئی نیست می. همانا سیاقت بیت از مضمون شعر صاحب کافی افتاده که گوید:

رَقَ الزُّجِ اجُ و رقَّ ت الـــخمرُ فتشابِ ها و تشاكل الأمــر فكأنها خــمرُ ولا قــدحُ فكأنها قــدح ولا خــمر

(انتهی). رحلت ابن فارض در سنهٔ ششصد و سی و دو بوده است و خمرّیه او از خمریّههای معروف و مشهور است و با این بیت شروع میشود:

شربنا على ذكر الحبيب مُدَامَةً سكرنا بها من قبل أن يُخلق الكرمُ و مجموعاً چهل و يك بيت است؛ و در ديوان او طبع بيروت، سنه ١٣٨٢ از ص ١٤٠ تـا ص ١٤٣ آمده است.

(۱) « ديوان حافظ» ص ۱۱۸، غزل ۲٦٥ :

میان عاشق و معشوق هیچ حایل نیست تو خود حجاب خودی حافظ از میان برخیز (۲و۳) «مثنوی» طبع میرخانی، به ترتیب ص ۳۰۰ س ۷، و ص ۱۷ و س ۱۸، و نیم بیت أخیر این است: کاین سخن را در نیابد گوش خر.

ما همه شیران ولی شیر عَلَم حمله مان از باد باشد دمبدم حمله مان پیدا و ناپیداست باد جان فدای آن که ناپیدا است باد

بلكه اين وجود عرض نيست، مگر در ظرف اعتبار عقل. آن هم براى ماهيّت في نفسها، كه آن هم نيست مگر در ظرف اعتبار عقل؛ و إلا ماهيّت هميشه إمّا موجودة ، و إمّا معدومة . و في الحقيقة ماهيّات نيست، مگر حدود ظهورات و تجلّيات حضرت حق \_ جلّ و علا \_ . پس في الحقيقة موجودند به وجود حضرت حق \_ جلّ و علا \_ . .

بلى اگر سالک در اين مقام دم از وجود بزند حلالش باشد؛ لکن لابوجوده؛ بل بوجود الحق ّ ـ جلّ و علا \_ في ظهوراته و أطواره. "

و این معنی حاصل نشود مگر بعد از فناء وجود و ماهیّت سالک. و کسی که از برای أشیاء وجود میبیند، هنوز حقیقت فناء وجود برای او حاصل نشده؛ فضلاً عن الماهیّة.

<sup>(</sup>۱) «مثنوی» طبع میرخانی، ص ۱۸، س ۱۷.

<sup>(</sup>٢) آيهٔ ٣٥، از سورهٔ ٢٤: نور.

<sup>(</sup>٣) قيصرى در «شرح فصوص الحكم» در مقدّمهٔ آن در ورق ١٨ ص ٣٦ گويد: و يؤيّد ما ذكرنا قول أميرالمؤمنين ولى الله في الأرضين قطب الموحدين على بن أبى طالب السَّخِّ في خطبة كان يخطبها للناس: «أنا نقطة باءبسم الله؛ أنا جنب الله الذي فرَّطتم فيه؛ وأنا القلم؛ و أنا اللّوح المحفوظ؛ و أنا العرش؛ وأناالكرسى؛ و أنا السّموات السبع و الأرضون» إلى أن صَحافِي أثناء الخطبة، و ارتفع عنه حكم تَجلّى الوحدة، و رجع إلى عالم البسريّة؛ وتـجلّى له الـحقّ بـحكم الثكرة؛ فشرع معتذراً فأقرّ بعبوديّته وضعفه وانقهاره تـحتأحكام الأسماء الإلهيّة؛ و لذلك قيل: الانسان الكامل لابد أن يسرى في جَميع الموجودات كسريان الْعـق فيها. و ذلك فـي السفر الثالث الذي من الـحقّ الي بالـحقّ. و عند هذا السّفر يتم كماله، و به يـحصل له حقّ اليقين من الـمراتب الثلاث. و من هيهنا يتبيّن أنّ الآخريّة عين الأولّية؛ و يظهر سرّ هو الأولّ و الآخر والظاهر والباطن و هو بكلّ شئ عليم.

این بود کلام در مقام توحید؛ بلی بعد از تنزّل به مقام کثرت و اعتبار به اعتبار، مراتب، و علیّت و معلولیّت، و ظهور و بطون، و سایر درجات وجود در ظرف اعتبار، به اعتبار کردن ماهیّات را بأنفسها که مجرد اعتبار است، و اعتبار کردن وجود را برای آنها که اعتبار فی اعتبار است؛ آن وقت کثرت در موجودات، بل الوجودات، و التفاوت بالغنی و الفقر، و القورة و الضعّف، و الاستقلال و الربط، و غیر ذلک، همه درست است. و از این جهت است که: حیثیّت تقییدیّه که مجرد اعتبار است، أخذ در وجودات إمکانیّه شده، که اگر إلغاء حیثیّت شود، و صرف الوجود ملحوظ شود، تعدید از بین برداشته شود. فلا تغفل!

و از این بیانات معلوم شد که همهٔ این فرمایشات از نرسیدن به مقام توحید خاص است.

میان ماه من تا ماه گردون تفاوت از زمین تا آسمانست بلکه غایت ادراک این متکلّم، توحید فعل إلهی است، و هنوز حقیقت فعل إلهی را نشناخته، فضلاً عن الذات و توحیده و أسمائه و صفاته. و أظرف شیء فی أهل العلوم الرَّسمیَّة آن است که: معانی عالیهٔ دقیقه را به ألفاظ أدا میکنند؛ و روحشان از آنها خبری ندارد. لالائی را میگویند، ولی خوابشان نمیبرد. می گویند: حمّام است، ولی نمی دانند خانه کیست. و هذا من أعظم حُجُب سئبُحات وجهه الکریم.

زلف بر باده مَدِه تا ندهی بر بادم. ۲

چه بشنوی سخن أهل حق مگو که خطاست سخن شناس نهای دلبرا خطا اینجاست و این داعی بعد از اعتراف آن بزرگوار، به صرافت و محوضت وجود حضرت حق \_ جل وعلا \_ در نوشتهٔ سابقه، به گمان خود مبرهن نموده بودم که: جای

چه بشنوی سخن أهل دل مگو كه خطاست سخن شناس نهای جان من خطا اينجاست

<sup>(</sup>۱) در «أمثال و حکم» دهخدا، ج ۳، ص ۱۳۵۸ بدین عبارت آورده است که: لالائمی میدانمی چرا خوابت نمیبرد؟ اندرز و پندی که دیگران را دهی، چرا خود کار نبندی؟!

<sup>(</sup>٢) « ديوان حافظ»، طبع پژمان، ص ١٤٥ غزل ٣٢٢: ناز بُنياد مكن تا نكني بنيادم.

<sup>(</sup>٣) « ديوان حافظ»، ص ١١، غزل ١٩:

این گونه کلمات باقی نماند. گویا هیچ تأمّل در خصوصیّات عرایض سابقه نفرمودهاید! و آنها را مجرّد أفسانه و لقلقهٔ لسان پنداشته ید!

اگر چنین است، این داعی مضایقه از اعتراف به خطا و اشتباه خود در تمام آنچه ناپسندیدهٔ آن بزرگوار است، ندارم؛ چه کار بنده همیشه خطا و اشتباه بوده و هست. و از این داعی غیر از نقل کلام بر طریقهٔ ذوق المتألهین نیست؛ و این داعی را با تصدیق و تکذیب کاری نیست. والله العالم و هو المصدّق.

و أعجب از این ترتیب مقد مات عدیده است در فصل دو م با آنکه در منهای قبل از أخیر که وجود هر محدودی دارای جهت وجدانی است، و جهت فقدانی الخ. تصریح نموده اید که: آنچه قابل اندکاک و شایستهٔ اندماج است در کامل و قوی، وجود محدود است لابحدوده العدمی أو الماهوی. سبحان الله این غیر از شرح عبارت حقیر است که: به دو کلمهٔ اول نوشته، معروض داشته شده بود، که: اگر مراد به عینیت صفات است بحدودها، معقول نیست؛ و اگر به إسقاط حدود است بر سبیل توسیّع در مسمیّات أسماء و صفات، مضایقه نیست؟

در اینجا می فرمایند: الاستحباب لایکون استحباباً فی قبال الإیسجاب، و در آن جا ملتفت نمی شوند که: لکن العلم لا یکون علماً فی قبال الذات؛ أو الصّفة لا تکون صفة فی قبال الموصوف إلا بحدودها العدمیّة و الماهویّة، تا معلوم شود که: عینیّت بر سبیل حقیقت نیست؛ بلکه بر سبیل الاندکاک و الاندماج است؛ که این حقیر تعبیر به منشأیّت و مصدریّت نمودم.

و در نوامیس إلهیّه تعبیر به قیمومیّت و صمدیّت إلهی برای معانی و ذوات شده؛ و در کلمات بعض أهل معرفت که نقل کردید به استجنان؛ و در کلمات بعض دیگر: بأنَّ الحقائق فی الذات کالشّجرة فی النَّواة تعبیر شده.

همة داد و فرياد بنده، همين يك كلمه بود كه: اگر ذات واجب صرف الوجود است، لايكون الأشياء أشياء في قبال صرف الوجود إلا بحدودها العدمية أو الماهويّة. \

**—** 

<sup>(</sup>۱) قونوى در «نصوص»، ص ۲۸۸ و ص ۲۸۹ گويـد: اعلم أنّ إطلاق اسم الذات لايصدق على الـحقّ

و عجبتر آن است که: لفظ صِرْف را بر سر علم و قدرت درمی آورید، و گمان می کنید: به این مطلب درست می شود؛ غافل از آنکه وجود را چون حدی نیست، آوردن صرف برای آن است که ضم ّاز خارج به او نشود؛ و إلاّ علم و قدرت و غیر ذلک کلما کان، فالحدود العدمیّة و الماهویّة داخلة فی ذاتها.

و غایت آنچه لفظ صرف بکند؛ آن است که ضم از خارج نشود؛ نه آنکه حدود ذاتیّهٔ داخل شئ را إسقاط کند.

گویند: شخصی ازسفری مراجعت نموده، والده را مرحومه، و عیال را مریضه یافت؛ به مواصلت عیال وی شفا یافت؛ افسوس می خورد که دیر رسیدم؛ وگرنه والده را شفا داده بودم. و کلمات قوم را که گفتهاند:

وجود اندر كمال خويش سارى است تعين ها أمور اعتبارى است حمل بر عناوين فرموده ايد، و غفلت از معنونات و مسميًات فرموده ايد؛ و حال آنكه آن بزرگوار همين عرض بنده را مى گويد كه: إذا كان الواجب تعالى صرف الوجود، و حدته حقيقيّة، فلايكون الأشياء أشياء في قباله ـ جلّ وعلا ـ إلاّ بالتعينات، و هى الحدود العدميّة، أو الماهويّة، وهى ليست إلاّ أموراً اعتباريّة.

إلا باعتبار تعينه الذى يلى فى تعقل الخلق غير الكمّل الإطلاق، المجهول النّعت، العديم الاسم. و أنّه وصف سلبى للذات. فإنّه مفروض الامتياز عن كلّ تعين. وإنمّا الأمر الثبوتى الواقع هو التعين الأول، وأنّه بالذات مشتمل على الأسماء الذاتية الّتى هى مفاتيح الغيب. و مسمّى الذات لايغاير أسماء ها بوجه ما. و أمّا الأسماء فتغاير ويضاد بعضها بعضاً و يتحد أيضاً بعضها مع بعض من حيث الذات الشاملة لـجميعها؛ والأحديّة وصف التعيّن، لا وصف المطلق ولا وصف. و من حيثيّة هذه الأسماء باعتبار عدم مغايرة الذات لها نقول: إنّ الحق مؤثر بالذات. فافهم.

<sup>(</sup>۱) از أشعار شیخ محمود شبستری، در «گلشن راز».

<sup>(</sup>۲) قيصرى در «شرح فصوص الحكم» در مقدّمهٔ آن در ورق ٣ ص ٦ گويد: بل هو الّذى يلزمه جــميع الكمالات وبه تقوم كلّ من الصّفات كالـحيوة و العلم والإرادة والقدرة والسمع والبصر وغيـر ذلك. فهو الـحىّ العليم الـمريد القادر السميع البصيـر بذاته لا بواسطة شئ آخر. إذ به يلحق الأشياء كلّـها كمالاتــها. بـل هـو الّـذى يظهر بتجلّيه و تحوّله في صورمُختلفة بصور تلك الكمالات فيصيـر تابعاً للذوات لأنّها أيضاً وجودات خاصّـة مسـتهلكة في مرتبة أحديته ظاهرة في واحديّته؛ وهو حقيقة واحدة لاتكثّر فيها؛ و كثرة ظهوراتِها و صورها لا يقدح في وحدة ذاتِها

یا خواب بوده ام من و گم گشته است راه یا خواب بوده آنکه مراگشته رهنمون ایا مرا شراب غفلت مست کرده، و نمی فهمم چه می گویم؟ یا شما بی مرحمتی می فرمائید؛ و تصور عرایض حقیر و دیگران، بلکه فرمایشات خودتان نکرده، میادرت به إنکار می فرمائید؟!

خداوند متعال ایس رو سیاه را از غفلت بیدار بفرماید. و چون شما إسقاط حدود را قبول نمی فرمودید تا رجوع به قیومیّت و صمدیّت واجب برای معانی شود؛ و با بقاء حدود عدمیّه، عینیّت، تصویر نداشت؛ عرض شده بود که: راجع به قبول أشاعره است که: قدم صفات بوده باشد؛ بلکه أفحش از قبول آنهاست، چه کلام آنها در خصوص سبعه است؛ و کلام ما و شما بالأخره منجر به جمیع الأشیاء شده بود؛ و بعد از آنکه اعتراف فرمائید به إسقاط حدود عدمیّه؛ هرگز چنین عرض نخواهم کرد؛ إنّا لِلّهِ وَإنّا إلَیْهِ راجعُونَ. آ و أعجب از اینها زحمت آن بزرگوار است در بیان اصطلاح در حمل ذاتی و حمل هوهو، و فرمودن آنکه: کلام درحمل شایع

و تعيينها وامتيازها بذاتها، لا بتعين زائد عليها؛ اذ ليس فى الوجود ما يغايره ليشرك معه فى شئ و يتميّز عنه بشئ و ذلك لاينافى ظهورها فى مراتبها المتعيّنة بل هو أصل جميع التعيّنات الصّفاتية و الأسمائية، والمطاهر العلميّة والعينيّة؛ ولها وحدة لا يقابل الكثرة هى أصل الوحدة المقابلة لها؛ وهى عين ذاتها الأحديّة، والوحدة الأسمائية المقابلة للكثرة اللّتي هى ظلّ تلك الوحدة الأصليّة الذاتية أيضاً عينها من وجه.

(۱) این بیت در مرائی از زبان حال حضرت زینب سلام اللـه علیها آمده است که چون در وقت عبــور از قتلگاه کربلا چشمش بر پیکر به خون آغشتهٔ برادرش افتاد چنین گفت که:

این نیست آنکه در برمن بود تا کنون این زخمها به پیکر او چون رسید چون ور این حسین رایت او از چه واژگون ور این حسین من تن او از چه غرق خون یا خواب بوده آنکه مرا گشته رهنمون آمد ز حنجر شه لب تشنگان برون ره گم نگشته خوش بنشان آمدی بیا

گفت این به خون طپیده نباشد حسین من یکدم فزون نرفت که رفت از کنار من گر این حسین قامت او از چه بر زمین گر این حسین من سر او از چه بر سنان یا خواب بودهام من و گم گشته است راه میگفت و میگریست که جانسوز نالهای کای عندلیب گلشن جان آمدی بیا

(۲) آیهٔ ۱۵۵ و ۱۵۸ از سورهٔ ۲: بقره: وبشّر الصّابرین الّذین اذا أصابتهم مصیبـةً قـالوا إنّـا للّـه وإنّـا الیـه راجعون.

(١) اقتباس است از آيهٔ ٤٣، از سورهٔ ١٧: إسراء: سبحانه و تعالــى عمّا يقولون عُلُوّاً كبيــراً.

صناعی است.

كلام در عينيّت صفات با ذات است؛ نه اتّحاد صفات با ذات در وجود. عينيت شئ با شئ ذاتاً كه محل كلام است در علم كلّه الخ چه ربط به حمل شايع صناعي دارد؟!

مراد حقیر به حمل هوهو، عینیّت صفات در حمل بود، که محل کلام ما بوده؛ و به کلام خواجه در «شرح اشارات» که تعبیر حمل به مواطات نمودهاند، ربطی ندارد.

انتزاع صفات بلاواسطهٔ أمر خارج که إثبات فرموده اید، عین منشأیّت و مصدریّتی است که این داعی إصرار داشتم، چه دخلی به عینیّت دارد که شما ادعا می فرمودید؟!

در کلمات اینها که نقل فرمودهاید، هیچ کس گفته بود که: عَرض شئ عین ذلک الشَّئ است؟ یا مَبدأ عرض شئ مثل إمکان عین ذات ممکن است؟ با آنکه اطلاق ذاتی و عرضی به اصطلاح هر دو، در این مقام غلط است. بلکه تعبیر شایسته همان منشأیّت و قیّومیّت و مصدریّت و صمدیّت و نحو ذلک است.

و حمل بدون اسقاط حدود عدميّه بين الشئ و قيّومه ، و المعلول و علّته، به هيچ نحو از حمل تصوير ندارد ؛ تَعالَى الله عُمّا يَقُولُ الظَّالِمُونَ عُلُواً كَبيراً.

و بعد از اعتراف به إسقاط حدود عدمیه و ماهویه، نمی دانم خصم شما کیست، که زحمتهای شما برای إلزام او است؟ این داعی که در همان نوشتهٔ اول عرض کرده بودم، قبول نفر موده بودید.

و از تصریحات سابقه و لاحقه معلوم شد که: روایات، و کلمات علماء، محمول بر إسقاط حدود و بیان قیّومیّت و صمدیّت است؛ و غیر از این ساحت مقدّسه ایشان معقول نیست.

و أمّا آنچه در فصل ثالث ذكر كرده بودم، به طريق اختصار برهانش را با خودش ذكر كرده بودم.

\_

<sup>(</sup>١) اقتباس است از آيهٔ ٤٣، از سورهٔ ١٧: إسراء: سبحانه و تعالى عمّا يقولون عُلُواً كبيـراً.

أمًا مقام ذات، بعد از اعتراف به محوضت و صرافت، ضم اعتباری به او غلط، بلکه خلاف فرض خواهد بود.

و أمّا أعظم أسماء، مقام محمّدى الله بودن، برهانش عرض شده بود؛ و هي الجامعة بين الأحديّة والواحديّة؛ و تقديم مقام أحديّت و واحديّت توطئه و تمهيدى براى شرح مقام محمّدى بوده. و اين حقير إطلاق لفظ أحديّة الجمع بر او نكرده، و إن كان كذلك بحسب الاصطلاح عند بعض أولم يكن فضلاً از آنكه تصريح كنم كه متأخّر از مقام واحديّت است كه نسبت به اين داعى داده ايد.

و در این نوشتهٔ اخیر که حاضر است؛ همچه عرض نکردهام، و در نوشتجات سابقه که حاضر نیست، بسطی در این مقام یادم نمی آید داده شده باشد؛ و چنین عبارتی عرض شده باشد، که سبب زحمت سرکار شود.

بلی اسم جَمع نه أحديّة الجمع در بعض عرايض سابقه مذكور شده؛ و سبب اشتباه شده بود، و جواب او هم عرض شده بود، و او دخلی به مقام أسماء و صفات نداشت؛ و ذكر شده بود كه: مراد جميع أشياء بما هی أشياء است.

و أمّا كلمات أهل معرفت، كه اصطلاحات عرايض بنده مبتنى بر اصطلاحات نبوده؛ و آنچه عرض كردهام با برهانش إشاره كردهام؛ يا قضايا يا قياساتها معها بودهاند.

خداوند إدراک حقایق مرحمت فرماید؛ و اگر توفیق إدراک اصطلاحات نیز مرحمت فرماید، کمال مرحمت خواهد بود. الحال که توفیق تأمّل در مرادات ایشان نبود ؛ و غرض متعلّق به تأمّل در آنها و تصدیق و عدم تصدیت در آنها نیست؛ وقّقنا الله للعلم النّافع و العمل الصّالح.

علم رسمی سر بسر قیل است وقال نه از و کیفیّتی حاصل نه حال

<sup>(</sup>۱) مولى عبدالرّزاق كاشانى در كتاب «اصطلاحات» ص ۸۸ در هامش كتاب «منازل السّائرين» گويد: الأحَد هواسم الذات باعتبار انتفاء تعدّد الصفات والأسماء والنسب والتعيّنات عنها. الأحَديّة اعتبارها من إسقاط الجميع. الأحديّة الجمع اعتبارها من حيث هى هى بلا إسقاطها ولا إثباتها بحيث تندرج فيها نسبة الحضرة الواحديّة.

ما بقى تلبيس إبليس شقىً '

علم نبود غير علم عاشقى و صلّى الله على محمّدٍ و آله الطاهرين.

ختم مكتوب چهارم حضرت سيِّد جواباً از مكتوب چهارم حضرت شيخ أعلى الله مقامهما

(۱) از أشعار شيخ بهاءالدين عاملي است در كتاب «نان و حلوا»:

قدصرفت العمر في قيل وقال والمستبيل والمقنى المستبيل والمستبيل ها المسال المستبيل ها المسال المستبيل في المسال والمسال والمسال والمسال والمسال والمسال والمسال المستم المسال والمسال و

یا ندیسمی قسم فقسد ضاق السمجال

النها تهدی السی خیسر السّبیل

دع کؤوساً واستقنیها بالدّنان

هاتها مسن غیسر مسهل هاتها

لا تخف فسالله تسورّاب غفسور

ان عمسری ضاع فسی علم الرّسوم

نسه ازو کیفیّتی حاصل نسه حسال

مسا بقسی تلبیسس ابلیسس شسقی

مولسوی بساور نسدارد ایسن کسلام

گسر بود شاگرد توصد فخسر راز

# مكتوب پنجم حضرت شيخ جواباً از مكتوب چهارم حضرت سيّد أعلى الله مقامهما

از آنچه در نوشتهٔ سابقه عرض شده؛ برهاناً جواب فرمایشات جدیده معلوم است؛ ولی برای توضیح بعض مطالب مندرجهٔ در نوشتهٔ سابقه عرض می شود: أمّا آنچه عرض شده که: إنسان در عوالم سابقه موجود است بالعرض نه بالذات؛ غرض آن بوده است که: بنحو وجود معلولی ، بل الوجود فی عالم الإله ینسب إلیه تعالی ، و إلی عناوین أسمائه و صفاته ، و لوازمها أی الأعیان الثّابتة ؛ لا أنّه منسوب "ایه به تعالی بالذات ؛ بمعنی یکون مناط نقض العدم و ترتّب آثار الوجود الواجبی، و منسوب "إلی الأسماء و الصّفات و الأعیان الثّابتة بالعرض و المجاز، لأنّ العنوان و المفهوم بما هو عنوان و مفهوم لایعقل أن یوجد إلاّ هکذا؛ و إلاّ فمصداق الوجود و مطابقه هناک، هو الواجب فقط لكنّه حیث إنّه کلّ الوجود، و كلّه وجود، و لا یشد تو حیطة وجوده وجود، لذا ینسب وجوده بما هو وجوده تعالی إلی عناوین الأسماء و الصّفات الّی تطابقها نفس ذاته المقدسة، و إلی الأعیان الثّابتة الملزومة لوجوداتها المندكّة فی الوجود الواجبی لصرافة وجوده.

پس مفاهیم الأشیاء كعناوین الصّفات و الأسماء از بابت آنكه ذات أقدس مطابق طائفهٔ أخیره است، و دارای حقایق طائفهٔ أولی است بنحو بساطت؛ انتزاع از ذات می شود؛ و نسبت وجود به آنها می دهند. و همچنین است در عالم عقول و نفوس كلّیه، وجود خاص به عقول و نفوس است؛ ولی از جهت جامعیّت آنها لما دون خود را وجوداً یقال: الإنسان موجود فی عالم العقول و النّفوس.

أمّا در عالم مواد ، پس این وجود خاص انسانی خود بنفسه مطابق دارد؛ نه آنکه موجود است بالعَرض. و فرق است بین وجود بالعرض و وجود بالعلّه؛ زیرا که در صورتا ولی وجود واجب، یا عقل، یا نفس، واسطهٔ در عروض، و واسطهٔ در حمل هستند. و در صورت ثانیه واسطهٔ در ثبوت هستند؛ و نسبت این وجود به معلول بنحو حقیقت و بالذات است، نه بالمجاز والعرض.

و در نوشتهٔ سابقه عرض شده بود که: حقیقت وجود خارجی نیست، مگر ناقض عدم، و موجب ترتب آثار خارجییهٔ مطلوبهٔ از آن شئ؛ و این نحو نیست بالنسبة إلی المادیّات، إلا در همین عالم نه در عوالم فوق. و اگر وجود در عالم موادّ هم، همان قسم عوالم فوق بوده باشد، باید ماهیّت إنسان بر حال خود باقی باشد؛ و منشأ ترتب و آثار نشود، و التزام به او مضحک ً للشّکلی.

و أمّا آنچه مرقوم شده است که: در عوالم عالیه، با قُرب به منبع وجود، اگر وجود بالعرض باشد، در عالم أسفل به طریق أولی. پس عرض می شود: معنی قرب به منبع وجود، نه آن است که: در عالم علم إلهی ثابت باشد؛ بلکه مالایحتاج إلی مادة و مدّة أقرب فی قبول فیض الوجود ممّا یحتاج إلیه.

خيلى عجيب است كه: در اين گونه مطالب برهانيّه چرا بايد بــه ألفاظ خـوش و أشعار شيرين اكتفا شود؟ لا حُكمَ إلاّ لِلّهِ.

و أمّا آنكه وحدت و كثرت هر دو حقيقى است؛ پس در نوشتهٔ سابقه عرض شده بود كه: وحدت وجود عدديه نيست، تا منافى كثرت باشد؛ بلكه وحدت إطلاقيّهٔ انبساطيّه است؛ فليس فى دارالوجود إلا صرف الوجود المتجلّى فى مقام فعله، تجلّياً وحدانيّاً على نهج وحدته؛ و ذلك التّجليّ هو السَّارى فى مرائسى الممكنات، كالمطلق فى المقيّد؛ لا أنّ الوجود الواجبيّ بذاته كذلك، تعالى عمّا يقول الظّالمون.

و اگر عارفی این معنی را بگوید؛ البتّه به ملاحظهٔ شهود قلبی است، که وجود منبسط را که فعل حق است به نحو مظهریّت و مرآتیّت ملاحظه نموده؛ و هر مظهر و مرآتیّت بما هو کذلک لا یَری نفسه؛ و إلاّ لم یکن مرآةً لغیره. و عرفاء را حالاتی است:

گاهی وحدت بینند، و میگویند: که یکی هست و هیچ نیست جز او. ا و گاهی کثرت بینند و گویند:

خیزتا بر کِلْکِ ایـن نقّـاش جـان أفشـان کاینهمهنقش عجب درگردش پرگارداشت آ و گاهی وحدت در کثرت بینند، و گویند:

این همه عکس می ونقش مخالف که نمود یک فروغ رخ ساقیست که در جام افتاد و گاهی کثرت در وحدت بینند و گویند:

هرچهازنَعت جلال آید واز وصف جمال همهدر روی نکوی تو مُصور بینم و سابقاً عرض شد: تجلّی فعلی إلهی، مناط موجودیّت أشیاء است، نه مناط موجودیّت واجب؛ و لا نعنی موجودیّت واجب؛ و لا نعنی بالموجودیّة إلاّ ذلک.

تعارف و تواضع، و خود را هیچ شمردن مقام آخر است. و هر که در دعوی کشف و شهود انحصار موجود را در واجب، و خیال بودن ممکنات را نماید؛ معارض کلمات و نصوص صریحه از خاندان عصمت که منبع کشف حقیقی هستند خواهند بود.

و أمّا مسئلة اندماج حقايق في الـواجب تعالى، در همان نوشتة فرق بين حقايـق

(١) از ترجيح بند معروف و مشهور آقا سيّد أحمد هاتف اصفهاني است كه:

كه يكى هست و هيچ نيست جزاو وحدد لا إلى الأهسو

(۲) از غزلی از حافظ شیرازی است؛ و مطلع آن این است:

بلبلی برگ گلیخوش رنگ در منقار داشت و اندرآن برگ ونواخوش نالههای زارداشت («دیوان حافظ»، طبع پژمان، ص ۲۰).

(٣) از غزلی از حافظ شیرازی است و مطلع آن این است:

عکس روی تـوچـو درآینـهٔ جـام افتـاد صوفی ازخندهٔ می در طمـع خـام افتـاد («دیوان حافظ» ، طبع پژمان، ص ۷۹).

صفات، و حقايق أشياء، عرض شد. باز هم عرض مى شود: ماهيّات اشياء بما هى متمايزة فى حدود أنفسها و مطابقها ؛ لا يعقل أن يكون وجوداً صرفاً ؛ فلذا اندكاك وجودات آنها بايد به إسقاط حدود ماهويّه و عدميّه باشد، ولى مفهوم علم فى الحقيقة ليس إلا الحضور؛ و حضور معقول است كه مطابق او صرف الوجود باشد؛ زيرا كه مفهوم حضور اقتضا ندارد أمرى را كه منافى با وجود باشد. پس اگر مطابق اين حضور وجود خاص ّاست؛ حضور خاص ّاست. و اگر مطابق حضور صرف الوجود است ؛ آن هم صرف الحضور است.

و حكايت صحّت انتزاع مفاهيم متعدّده از مصداق واحد ، برهاناً در نوشتهٔ سابق عرض شد ؛ و در كتب صدر المحققين و أتباع آن جناب كراراً و مراراً ذكر شده است.

پس آنچه مرقوم شده که: حدود داخلة فی ذات العلم و القُدرة ؛ اشتباه است بین حد مفهومی و محدودیّت مصداق ، یا اشتباه ماهیّت حقیقیّه به مفاهیم و عناوین . بقیّهٔ مطالب باید اُصول موضوعه باشد ، والله الموفق .

و امّا آنكه مرقوم فرمودهايد: غرض از حمل هوهو، عينيّت صِفات است با ذات؛ نه اتّحاد صفات با ذات؛ پس عرض مى شود: حمل شايع صناعى اختصاص به اتّحاد محمول و موضوع ندارد؛ بلكه از أقسام حمل شايع است. السّوادُ أسودُ؛ و الوجودُ موجودٌ. و اللهُ عالمٌ.

و ميزان حمل شايع آن است كه: مفهوم موضوع مغاير با مفهوم محمول باشد؛ سواءً كان مبدأ المحصول قائماً بذات الموضوع كزيئ عالم، أو كان مبدأ المحمول عين ذات الموضوع، كالأمثلة المتقدّمة. و مكرراً عرض شده: غرض از عينيّت صفات آن است كه: حيثيّت وجود واجبى بعينها، حيثيّت علم و قدرت و ساير صفات كماليّه است؛ زيرا كه اين سنخ مفاهيم اقتضاى مطابق زائد بر وجود ندارد.

و این مطلب در «أسفار» و کتب حاجی سبزواری و غیرهما مفصّلاً مذکور است. از این بیانات جدیده معلوم می شود: حضر تعالی هم عرایض حقیر را صرف لقلقهٔ لسان پنداشته اید، با آنکه تمام برهانی است. و در قبال برهانيّات حقير بعض فرمايشات فرمودهايد، كه از ساحت جنابعالى بعيد است. واللهُ المسدِّدُ.

ختم مكتوب پنجم حضرت شيخ جواباً از مكتوب چهارم حضرت سيِّد أعلى الله مقامها

# مكتوب پنجم حضرت سيّد جواباً از مكتوب پنجم حضرت شيخ أعلى الله تعالى درجتهما الشريفة

این شخص مکرّراً در کلماتش دو برهان، بلکه سه برهان إقامه کرده بود بر بطلان عدم سرایت موجود در جمیع مراتب؛ یکی لزوم تحدید وجودی حضرت حق حبل و علا ـ تعالی الله عن ذلک علواً کبیراً؛ و یکی لزوم ترکیب در ذات حضرت حق \_ جل و علا ـ تعالی الله عن ذالک علواً کبیراً؛ به بدترین ترکیبها که ترکّب از أمر عدمی بوده باشد؛ و یکی لزوم خلف بعد از اعتراف بأنه صرف الوجود، و لا ثانی له ؛ و حال آنکه بناءً علی ما قررتم، ففعله أوّل ثان له .

و سركار إغماض از جواب ، إعادهٔ دعوی فرموده ؛ از ترس آنکه مبادا نفی وجود از عالم مادّه شود ؛ و مجرد اعتبار و خیال شود ؛ و حال آنکه بیچاره مکرر عرض داشته بودم که : اعتبار قائم به حضرت حق است ـ جل و علا ـ و مراد از خیال بودن عالم صُور ، قیام آن عالم است قیاماً صدوریّاً به آن حضرت که معنی قیّومیّت و صمدیّت اوست برای أشیاء؛ نظیر قیام صور فعلیّه که مبادی صدور أفعال خارجیّه است به نفوس ناطقه؛ نه صور انفعالیّه که لشخصه ارتسام شود، و حال آنکه آن هم ارتسام نیست علی الحق عند أهل الشُهود.

و حاصل طريقة ذوق المتألّهين آن است كه: قيام وجود الأشياء به تعالى كقيام وجود الأمور الاعتباريّة بمنشأ اعتبارها؛ و المنشأ أيضاً هو الحقّ جلَّ و علا.

و لهذا عرض شده بود سابقاً كه : اگر هزار وجود حقیقی را كسی فدای این

وجود اعتبارى كند؛ هيچ كارى نكرده « وُجُودُكَ ذَنبُ لا يُقاس به ذنبُ او اين معنى صريح جميع آيات و ادعيه است: ألا إنه بكُلِّ شَيْء مُحيطٌ ١، أنه عَلَى كُلِّ شَيْء شَهيد ١، هُو الأوَّلُ وَالآخِرُ وَالظَّاهِرُ وَالْبَاطِنُ ١، الله مُو اللَّوَّلُ وَالآخِرُ وَالظَّاهِرُ وَالْبَاطِنُ ١، الله مُو اللَّوَّلُ وَالآخِرُ وَالظَّاهِرُ وَالْبَاطِنُ ١، الله مُو اللَّوَ المَّامَاوَتِ وَ الأَرْضِ ١، ذَلِكَ بأنَّ الله هُو الْحَقُّ وَ أَنَّ مَا يَدْعُونَ مِن دُونِهِ الْباطِلُ ١.

وَ بِعِزَّتِكَ الَّتِي لاَ يَقُومُ لَها شَيْءٌ ، وَ بِنُورِ وَجْهِكَ الَّذِي أَضَاءَ لَهُ كُلُّ شَيْء، وَ بِنُورِ وَجْهِكَ الَّذِي أَضَاءَ لَهُ كُلُّ شَيْء، وَ بِأَسْمَائِكَ الَّتَي مَلَات أُ رَّكَانَ كُلِّ شَيْءٍ "، وَ بِأَسْمَائِكَ الَّتَي مَلَات أُ رَّكَانَ كُلِّ شَيْءٍ "، يَا نُورَ الأَنوار ^.

کلمات جنید که در عرفان و اصول طریقت گفته مشهور و در کتب مربوطه مدوّن میباشد. از آن جمله گوید:

از هیچ چیز مانند این ابیات که کنیز کی در خانهای بدان «تَغَنّی» می کرده منتفع نشدم:

إذا قُلْتُ أَهْدَى الْهِجْرُلَـــى حُلَـلَ الْبلــى تقــولـينَ لَــولاَ الْهِـجْرُ لَــمْ يَــطِب الْحُبُّ وَإِنْ قُلْتُ هِذَا الْقَلْبُ أَحَــرَقَهُ الْهَــَوى تقولى بنــيرانِ الْـهَوى شَــرُفَ الْـهَـلُبُ وَإِنْ قُلْتُ : مَا أَذْنَبْتُ قــالَتْ مُجيبَــةً وُجــودُكَ ذَلــبُ لايُــقاسُ بــهِ ذَلــبُ وَجُـــودُكَ ذَلــبُ لايُــقاسُ بــهِ ذَلــبُ

پسس از شنیدن آنها صیحهای زده بیهوش افتادم صاحب خانه آمده و از حال من استفسار نمود گفتم: همانا این حال من در اثر آن ابیات کنیزک میباشد، آن کنیزک را به من بخشید من هم قبول کرده آزادش کردم.

- (٢) بعضى از آيهٔ ٥٤، از سورهٔ ٤١: فصّلت.
- (٣) بعضى از آيهٔ ٥٣، از سورهٔ ٤١: فصلت: أولم يكف بربّك أنّه على كلّ شيء شهيد.
  - (٤) بعضى از آيهٔ ٣، از سورهٔ ٥٧: حديد.
  - (٥) بعضى از آيهٔ ٣٥، از سورهٔ ٢٤: نور.
  - (٦) بعضى از آيهٔ ٣٠، از سورهٔ ٣١: لقمان.
    - (۷) فقراتی از صدر دعای کمیل.

(۸) یکی از فقرات دعای منسوب به أمیرالمؤمنین الگی است، که حاج مولی جعفر کبوتر آهنگی آن را شرح کرده، و در کتاب کوچک بغلی به طبع رسیده است. اللهم الجعل فی قلبی نوراً و فی سَمعی نوراً و فی بصری نوراً و فی لسانی نصوراً و فسی یدی نصوراً و فسی ک

<sup>(</sup>۱) در ج ۱ «ریحانــة الأدب» ص ٤٣٣ در شــرح حــال «جنیـــد» ایـــن شـــعر را از زبــان کنـــیزکی در زمان جُنید بیان کرده است، گوید:

هُو الَّذِى يُصَوِّرُكُمْ فِى الأرْحَامِ ، وَصَوَّرَكُمْ فَأَحْسَنَ صُورَكُمْ ، وَهُو َ مُورَكُمْ مَا مُعَكُم أَيْنَما كُنْتُمْ "، نَحْنُ أقربُ إلَيْهِ مِنْ حَبْلِ الْوَريدِ ، الرَّحْمَنُ عَلَى الْعَرْشِ الْعَرْدِيْ ، وَ أَنَّ اللهَ يَحُولُ بَيْنَ الْمَرِ وَ قَلْبِهِ . ؟

و يـا مَـن هُـوَ بـِالْمَنْظر الأعْلى و بـِالأُفُق الْمُبيـن ، و إنَّـهُ الْعالــى فـــى دُئُــوهِ وَالدَّانـي فــى عُلُوهِ ؛ إلى غير ذلك ممّا لا يُعدّ و لا يحصى.

اگرعرض شود كه: أنبياء و أئمّه صلوات الله عليهم، با كمال ملاحظه تكلّم

← رجْلَيَّ نوراً و فِي جَميع جوارحي نوراً, يا نُور الأنْوار.

و در ضمن دعاى جوشن كبير وارد شده است: يا نسور النُّور، يا مُنَورً النُّور، يا مُنَورً النُّور، يا خالقَ النّور، يا مُدَبِّر النُّور، يا مقدّر النّور، يا نور كلّ نور، يا نوراً قبل كلّ نور، يا نوراً بعد كلّ نور، يا نوراً فوق كلّ نور، يا نوراً ليس كمثله نوراً (فقرة ٤٧)، از اين دعاى شريف).

- (۱) آيـة ٦، از سـورة ٣: آل عمران. هو الذي يصور كم فـي الأرحام كيف يشـاء لا إلـه إلا هـو العزيز الحكيم.
  - (٢) بعضى از آيهٔ ٦٤، از سورهٔ ٤٠: غافر؛ و آيهٔ ٣: از سورهٔ ٦٤: تغابن.
    - (٣) بعضى از آيه ٤، از سورهٔ ٥٧: حديد.
      - (٤) آيهٔ ١٦، از سورهٔ ٥٠: ق.
      - (٥) آية ٥، از سورة ٢٠: طَهَ.
- (٦) آيـــ هٔ ٢٤، از ســـورهٔ ٨: أنفـــال:و اعلمــوا أنّ اللـــه يَحــول بيْــن الْمــرءِ و قلبــه و الــــه اليــــه تُحشرون. و در فقرهٔ ٦٦ از دعاى جوشن كبير نيز آمده است.
- (۷) ايـن دعـا در ضمـن دعـاى وارد بعـد از زيــارت عاشــوراى معروفــه كــه ابتــداى آن بــا يــا اللــه يا الــه يا
- (۸) فقرهٔ ۸۲: از دعای جوشن کبیر است که: یا من دُنا فِی علوّه، یا من علا فِی دنوّه. و سید حیدر آملی در «جامع الأسرار» ص ۱٦٥ گوید: کقولُهم: سبحان من علا فِی دنوّه، و دنا فِی علوّه. و در «توحید صدوق»، باب التوحید و نفی التشبیه ص ۱۲، با سند متّصل خود روایت می کند از ابراهیم بن عبدالحمید که او گفت: سَمعت أبا الحسن علیه السّلام یقول فِی سجوده: یا من علا فیلا شئ فوقه؛ یا من دنا فیلا شئ دونه؛ اغفرلی و لأصحابی، و در «توحید صدوق»، ص ۱۵ از رسول خدا شی مستنداً روایت کرده است که در بعضی از خطب خود گفته اند: فوق کل ّشئ علا، و من کل ّشئ دنا.

نمودن با مردم به قدر عقولشان ، حقیقت توحید را بی پرده، به هر زبان و به هر گونه بیان فرموده اند، کم عرض شده است؛ وَلَكِنَّ أَكْثَرَ النّاسِ لاَ يَعْقِلُونَ ، صُمَّ بُكْمُ عُمْی فَهُمْ لا يَسْمَعُونَ ، سَواء عَلَيْهِمْ ءَالذَرْتهُمْ أَمْ لَمْ تُنْذِرْهُمْ أَ إِنَّكَ لا تَهْدى مَنْ أَحْبَبْتَ وَلَكِنَّ الله يَهْدى مَنْ يَشَاء ، إِنَّ الله يَسْمِع مَنْ يَشَاء وَمَا أَنْتَ بِمُسْمِعٍ مَنْ فِي الْقُبُور. آ

با آنکه بعد از دست برداشتن از عقل و شرع بنابراین تقریر که فرموده اید در کیفیّت حدود أشیاء بر سبیل اعتبار وحدت، تبعاً لصدر المحقّقین (قده) لابد هستید از التزام به اعتباریّت و خیال بودن أشیاء نسبت به فعل او که روح القدس بوده باشد، به مقتضای تصریح سریان او در أشیاء که ممکن نیست التزام به وحدت اطلاقی او با کثرت أشیاء مگر به همین نحو.

و حال آنکه این منافی غرض سرکار است که: إثبات وجود معلولی برای عالم مواد بوده باشد، نه وجود عرضی؛ و حال آنکه تصریح کرده بودید به وجود انسان در جمیع عوالم بالعرض؛ مگر در عالم مواد که وجود معلولی است. و معلوم

<sup>(</sup>۱) در «أصول كافى»، طبع حروفى، ج ۱، ص ۲۳ با سند متصل خود از حسن بن على بن فضّال از بعض أصحابنا از حضرت صادق الله وايت مى كند كه: قال الله العباد بكنه عقله العباد بكنه عقله وقط، وقال: قال رسول الله الله العباد بكنه عقله قط، وقال: قال رسول الله الله المنابياء أمرنا أن نكلّم الناس على قدر عقولهم. و در «بحار الأنوار»، طبع كمپانى، ج ٦، ص ١٦١ از «كافى» روايت كرده است. و نيز اين حديث را در «تحف العقول»، ص ٣٦ و در «بحار الانوار» از «تحف العقول»، طبع كمپانى، ج ١٧ ص ٤١، و در طبع حروفى، ج ٧٧، ص ١٤٠ كه كتاب روضه است روايت كرده است. و در «محاسن برقى» ج ١، ص ١٩٥، با اسناد خود از سليمان بن جعفر بن إبراهيم جعفرى مرفوعاً روايت كرده است كه قال: قال رسول الله الله الناس على الأنبياء نكلّم الناس على قدر عقولهم. و در «مرصاد العباد» ص ١٥ گويد: قال النبي الناس على قدر عقولهم.

<sup>(</sup>٢) اقتباس از آية ٦٣، از سورة ٢٩: عنكبوت: قل الحمد للَّه بل أكثرهم لا يعقلون.

<sup>(</sup>٣) اقتباس از آيهٔ ١٨، از سورهٔ ٢: بقرة است: صُمُّ بُكُمُ عمى فهم لا يرجعون.

<sup>(</sup>٤) آيهٔ ٦، از سورهٔ ٢: بقرة.

<sup>(</sup>٥) آيهٔ ٥٦، از سورهٔ ٢٨: قصص.

<sup>(</sup>٦) آية ٢٢، از سورة ٣٥: فاطر.

حقيقت أمر بينالأمرين معتقل المرين الأمرين المرين

پس اگر وحدت حقیقی و کثرت اعتباری را در فیض أقدس می توان تصویر نمود؛ چرا نسبت به حضرت حق ـ جل و علا ـ با تصریح آیات و أخبار تصویر نكنید؟ و ظواهر آیات و أخبار را مَسخ نموده، بر مقام فعل او منطبق نمائید؟ و حال آنكه به بیان متألهین، فعل روح القدس بلكه فعل هر فاعلی، عین فعل الهی است؛ و ما رَمَیْت و لكِن الله رَمَی ! و والفعل فعل الله و هو فعلنا. ۲

و همین است حقیقت أمر بین الأمرین. و بهترین طرق برای معرفت این كیفیّت وحدت با كثرت، معرفت نفس و كیفیّت سریان اوست در جمیع مراتب از شئون خود، از عقل، و خیال، و طبع، و صدور أفعال خارجیّه از او، و عینیّت اوست با هر مرتبه در آن مرتبه.

و اگر تصویر کردید وجود معلولی را برای عالم موادّ با وحدت فیض أقدس؛ چرا تصویر نشود با وحدت حضرت حق علل و علا.

و أمّا مقام اشتباه مفهوم به ماهيّت، علاوه بر آنچه مكرر عرض شده، صريح عبارات قوم است بعد الإغماض عن الوجدان كه: فرق بين مفهوم و ماهيّت وحقيقت نيست مگر به اعتبار.

پس اگر ماهیّت اعتبار شود به اعتبار وجود ذهنی، او را مفهوم گویند؛ و اگر

والشئ لم يوجد متى لم يوجّدا و كيف فعلنا إلينا فُوِّضا إذ خُمِّررت طينتُنا بالمسملكَة لكِنْ كما الوُجُودُ منسوبُ لنا

(از طبع ناصری، ص ۱۷۶ و ص ۱۷۵).

و باختيار اختيار ما بَددا و إن ذا تفويس في ذاتنا اقْتُضَكى و إن ذا تفويس في المناطقة على المناطقة و المناطقة و المناطقة في الله و المناطقة و ا

<sup>(</sup>١) آية ١٧، از سورة ٨: انفال.

<sup>(</sup>۲) از أشعار سبزواري است در منظومهٔ خود، در غرر في عموم قدرته تعالى لكلّ شـــئ خلافاً للثنويّــة والمعتزلة:

اعتبار شود به اعتبار وجود خارجی که انتساب به حق است، او را حقیقت گویند؛ و اگر ملاحظه شود بدون الاعتبارین او را ماهیّت گویند. و ماهیّت و حقیقت اختصاص به معانی مرکّبه که تفسیر از آن به أشیاء می شود ندارد؛ بلکه در معانی مفرده نیز جاری است. واللهٔ العالم بحقائق الامور.

ختم مكتوب پنجم حضرت سيّد جواباً از مكتوب پنجم حضرت شيخ أعلى الله مقامهما

# مكتوب ششم حضرت شيخ جواباً از مكتوب پنجم حضرت سيّد أعلى الله در جَتهما الشَّريفة المنيفة

### بسم الله الرّحمن الرّحيم

مفهوم وجود عنوانی، مطابق او و معنون او، حیثیّت ذاتش حیثیّت طرد عدم است؛ و مفهوم بما هو اقتضا ندارد که: مطابق او محدود به حد عدمی یا ماهوی نباشد؛ بلکه مطابق او از سه قسم بیش نیست.

أول: وجود بشرط لا از تمام حدود ماهویّه و عدمیّه؛ و البتّه چنین وجودی، فاقد هیے وجودی و هیچ مرتبه از مراتب وجود بما هو وجود نیست؛ و البتّه صرف الوجود است، زیرا که علی الفرض تمام حیثیّت ذاتش حیثیّت طرد عدم است. پس چگونه تصور شود که محدود به حدی عدمی یا ماهوی باشد؟ و چون چنین باشد، لا ثانی له؛ زیرا که آنچه را ثانی صرف الوجود گمان کنی به حسب اختراع وهم، پس چون درست نظر کنی، همان صرف الوجود است که اوّل ملاحظه نمودهای!

و لذا مؤسس حكمة الإشراق مى فرمايد: «صرف الوجود الله لأأتم منه، كلّما فرضته ثانياً فإذا نظرت إليه فإذا هوهو»؛ اين است معنى صرف الوجود لاثانى له، نه أنكه وجود لا ثانى له، يا آنكه وجود محدود را كسى ثانى صرف الوجود قرار بدهد. با آنكه صرف الوجود لبساطته المحقة المحققة التى لا أتم منها بساطة، حاول لما دونه؛ و الكل منطوفيه انطواء الضعيف فى الشّديد بحسب وجدانه، لا مرتبة فقدانه.

و در نوشتجات سابقه عرض شده كه: اين معنى از بشرط لا، تنافى با لا بشرطيّت بالإضافة إلى تعيّنات الواجب و تجلّياته الأسمائيّة ندارد؛ و شرح آن سابقاً عرض شده، فلا نعيد.

دوم: وجود لا بشرط ازحدود عدميّه و ماهويّه؛ و لازمهٔ اينطور از وجود آن است كه گفتهاند: في السّمِّ سَمٌّ، و في التّرياق تِرياق.

و این مرتبهٔ از وجود فاقد درجهٔ صرف الوجود است. فعل او، و فیض مقد سی او، و تجلّی فعل اوست جلّ شأنه. و نسبت او به مراتب عقول و نفوس و عالم مواد نسبت مطلق است به مقیّد. و المطلق مع المقیّد؛ و المقیّد لیس مع المطلق، پس بر حسب إطلاق و لا بشرطیّت در جملهٔ وجودات إمکانیّه ساری و جاری بود؛ از قبیل سریان وحدت در کثرت، و ظهور حقیقت واحده در مظاهر متعدده؛ ولی ظهور به تمام ذات، و کمال حقیقت، و تجلّی ذاتی او به نحو جامعیّت، در مظهر أعظم است، که عقل أوّل، و روح اعظم است در مرتبهٔ نزول؛ و حضرت ختمی مرتبت در مرتبهٔ صعود.

و از این جهت گاهی از فعل واجب، و تجلّی فعل او، به عقل أول، و گاهی از او به حقیقت محمّدیّه، و نور محمّدی تعبیر می کنند، و إلا أهل فن تصریح دارند به آنکه: فیض واجب، و فیض مقدّس، فی العقل عقل، و فی الطبع طبع بنه آنکه عقل اول و روح القدس بما له من المقام المعلوم، فعل واحد حضرت حق \_ جلّ و علا \_ باشد.

مرتبهٔ سيّم: از وجود، وجود بشرط شئ است من العقل و النّفس و الطّبع، بما هو عقلٌ و نفسٌ و طبعٌ؛ و اين مراتب محدوده بالإضافة إلى المرتبة السّابقة بوجودها شئون ذاتيّه ما هستند؛ و بماهيّاتها شئون عرضيّه او هستند.

و مرتبهٔ سابقه بالإضافة إلى مرتبة الوجود الواجبى، تجلّبه فى مقام الفعل؛ ولابك وجود او عين ربط و تعلّق به اوست؛ نه آنكه شيء له الربط و التَّعلُق؛ و إلاّ كان في مرتبة ذاته موجود بالاستقلال؛ فيكون واجباً، و هو محالٌ.

و چون فعل حق، ما به الموجوديّة در مراتب محدوده است؛ البتّــه وجــود خــاصّ هر مرتبه عــين ربط است بالتّبع؛ و چون ايجاد در مرتبه، فــرع وجــود اســت؛ لأنّــه أثره؛

پس ایجاد هر موجود ربطی، عین ربط است؛ پس همهٔ ایجادات از مراتب ایجاد حق هستند؛ نه اَنکه هر فعلی عین فعلی حق باشد، بنحو المباشرة تعالی شأنه.

ارواح قادسه، مقدَّس هستند از مباشرت أفعال جسمانيّه فضلاً عن الواجب جلَّ جلاله؛ و مَا قَدَرُوا الله حَقَّ قَدْرُهِ ' ؛ پس معنى أمر بين الأمرين همان است كه ذكر شد.

و از كيفيّت سريان فعل حق در أشياء معلوم شد كه: لازم نمى آيد كه موجودات اعتبارى باشند؛ بلكه در نوشتهٔ سابق مفصًلاً نوشتهام كه: اگر مراد به اعتباریّت وجود أشياء، اعتبار واجب، و لحاظ واجب كه اصطلاحی است جدید نفس تجلّی فعلی واجب باشد؛ پس فدای این اعتبار، این عین أصالت است. زیرا كه سابقاً عرض شد كه: این اعتبار كه تجلّی فعل إلهی است؛ مناط موجودیّت أشیاء و ملاک طرد عدم از آنهاست؛ نه مناط وجود واجبی، و ملاک نقض عدم او؛ و منشأ ترتّب آثار خارجیّهٔ أشیاء است، نه مَنشأ ترتّب آثار وجود واجبی بما هو؛ و این است معنی موجودیّت أشیاء.

نمی دانم این همه امتناع و تأبّی از إطلاق لفظ وجود با التزام به حقیقت آن برای چیست؟! و این تجلّی فعل إلهی، ساری و جاری در عوالم عقول ونفوس و مواد است. و در هر مقامی مناط وجود خاص به آن مقام است ؛ و در همهٔ مقامات و درجات ، خاصه وجود معلولی آن مقام و درجه است ؛ که قائم بفاعله قیاما صدوریاً . بلی هر مرتبهٔ نازله ، در مرتبهٔ سابقه موجود است أیضاً بالعرض والمجاز، لا بحقیقته ؛ و أمّا مقام أسماء و صفات و لوازم آنها، پس آنها موجودند بالعرض فقط، و الوجود للواجب بالحقیقة.

بلكه اگر بدقت ملاحظه شود، هر مفهوم و ماهيّتى در درجهٔ خاصّه خود چنين است إذ لا ينقلب ما سنخه طرد العدم إلى ما سنخه بحيث لا يأبى عن الوجود و العدم؛ إلا أنَّ الواجب تعالى لا ماهيّة له؛ لكنّه له الأسماء الحُسنى و الأمثال العليا.

<sup>(</sup>۱) این عبارت در سه جای از قرآن کریم وارد شده است؛ أوّل در سورهٔ ٦: أنعام، آیـهٔ ۹۱؛ دوّم در سورهٔ ۲۲: حجّ، آیهٔ ۷۶؛ سوّم در سورهٔ ۳۳: زمر، آیهٔ ۲۳.

و از آنچه عرض شده سابقاً در حقیقت وجود منبسط، معلوم شد که: وحدت حقیقی است؛ و کثرت هم حقیقی است؛ زیرا که عرض شده که: نفس مراتب و درجات خاصهٔ وجود، منشأ ترتب آثار خارجیهٔ مخصوصهٔ آنها هستند؛ پس به ملاحظهٔ وجدانات مصحوبهٔ به فقدانات، متکثّرة هستند؛ و چون همهٔ مراتب أمر واحد، و نسبت آنها به او نسبت مقید است به مطلق، و المطلق عین المقید و لا عکس، یس همه واحد هستند.

و البتّه از واضحات است كه: اين معامله كه با فيض مقد س مى شود، ممكن نيست كه با وجود واجب شود؛ زيرا كه واجب لا يعقل إلا أن يكون صرف الوجود؛ و صرف حقيقت هستى معرى و مبرى است از اتّحاد با حدود ماهويّه و عدميّه، و سِمات إمكانات و نقصانات، إلا أن يكون فاقداً لدرجة الصّرافة و المحوضة، و هو خُلفٌ؛ و لهذه الجهة نلتزم بالوجود المنبسط كما لا يخفى على أهله.

و أمّا حكايت فرق بين ماهيّت و مفهوم، پس عرض مىشـود كـه: آن جنـاب دام علاه گاهى مىفرمائيد:

«گوش خر بفروش و دیگر گوش خر»، و گاهی مرقوم می فرمائید: «آنچه «سخن شناس نه ای دلبرا خطا اینجاست» و گاهی مرقوم می فرمائید: «آنچه می گویم به قدرفهم تو است»، و گاهی به حکایات لطیفه و أمثلهٔ ظریفه تعرّض و توبیخ می فرمائید؛ ولی حقیر أصلاً حق سوء أدب و جسارت ندارم؛ همین قدر عرض می کنم مَثَل مشهور است: «گردو گرد است نه هر گردی گردوست». ا

<sup>(</sup>۱) در اینجا مرحوم شیخ با این عبارت کوتاه: «گردو گرد است نه هر گردوی گردوست»، در نهایت لطف و ظرافت، بدون صراحت میخواهد بفهماند که: بلی همهٔ مردم گوششان گوش خر است، و باید آن را بفروشند؛ و سخن شناس هم نیستند، و کلام شما هم به قدر فهم ایشان است. ولی من این طور نیستم، زیرا گوش من گوش آدمیزاد است، و سخن شناس هم هستم. و مطالب شما هم کوتاه تر از فهم من است؛ و بنابراین در اینجا این گردهٔ بخصوص گردوست. و در عین حال به واسطهٔ آنکه این تعریض و جواب را در ضمن پاسخ از عدم اتّحاد مفهوم با ماهیّت آورده است، میخواهد بفهماند که: ماهیّت من حیث الحضور فی الذّهن مفهوم است. ولی هر حاضر فی الذّهن ماهیّت نیست. زیرا مفاهیم و عناوین و مقولات ثانیه مانند وجوب، و إمکان و امتناع، همه از مفاهیمند، و از ماهیّات نیستند. پس هر گردی گردوی نیست. و به نظر حقیر این گونه پاسخ شیخ از عجائب أدب و غرائب اُمور بدیعیّه به شمار می آید.

بلى ماهيّت من حيث الحضور في الذّهن مفهوم است؛ ولى هر حاضر في الذّهن من المفاهيم، و العناوين، و المقولات الثّانية الصمطيّة و الصمحكيّة از ماهيّات نيست؛ آنچه از ماهيّات است حقيقت مقولات جوهريّه و عرضيّه است. أمّا مفاهيم، پس اختصاص به ماهيّات ندارد؛ و مقولات ثانيه كالوجوب، و الإمكان، والامتناع، و مفهوم الوجود، و ما يشابهه من الوحدة والتّشخُص، و جملة مفاهيم المشتقّات جميعاً دخلى به ماهيّت ندارد. و مفهوم علم بحسب مفهوم، اختصاص به مقولات ندارد؛ بلكه ربما يكون مطابقه مقولة عرضيّة كما في العلم الحصوليّ على المشهور؛ لا على المسلك المنصور، و ربما يكون مطابقه مقولة جوهريّة كما في علم النفس بذاته، و علم العقل بذاته؛ و أخرى يكون وجوداً محضاً لا يشوبه شئّ، كما في علم الواجب تعالى بذاته، و بمصنوعاته في مرتبة ذاته، و كذلك جميع صفاته الذّاتيّة و الكماليّة. والله العالم.

ختم مکتوب ششم حضرت شیخ جواباً از مکتوب پنجم حضرت سیّد أعلى الله مقامهما و رفع درجتهما

# مكتوب ششم حضرت سيّد جواباً از مكتوب ششم حضرت شيخ أعلى الله مقامهما الشريف

#### بسمه تعالى

مفهوم وجود بما هو وجود بنانچه ملحوظ نيست در آن، اقتران به حدودعدمى و ماهوى، ملحوظ نيست در او تجرد از آنها نيز؛ و لهذا مطابق او نيست مگر حقيقت وجود لا بشرط معرى و مبرى از جميع قيود حتى عن التجرد فضلاً عن السمعية للأشياء. و لذا لا يمكن أن يفرض له ثان في دار الوجود؛ و كلما فرض له ثانياً كان عين الأول.

و هذا معنى بساطته من جميع الجهات؛ حتّى عن الجهات و القيود و الحيثيّات؛ و لو كان هو التجرّد أو الإطلاق، فإذاً لا يكون صرف الوجود، بل مركبّاً من الوجود قيداً و حيثيّةً؛ و مشتمل خواهد بود بر ما به الاشتراك و ما به الامتياز؛ پس محدود خواهد بود؛ مع أنّه تعالى صرف الوجود.

و به یندفع شبهة ابن کَمّونة. و أمّا وجود بشرط لا را مرتبه واجب دانستن پس تصویر ندارد، مگر بر قول متکلّمین که إثبات ماهیّت کنند، یا بر قول بعضی از حکماء که از برای وجود حقایق مختلفه قائل هستند، که به همین برهان مذکور إبطال هر دو شد لا علی القول بتوحید الوجود.

و محقق لاهیجی علی ما ببالی فیما مضی، در بحث واجب الوجود که فیالجمله انتقال بر آراء قوم یافته، محمل ایشان و حکما را همین قرار داده.

و أمّا این توحیدی را که برای وجود بشرط لاتقریر فرموده اید؛ و مراد قوم دانسته اید؛ و صرافت را به معنی اشتراط تجرد دانسته اید؛ و مای در کلّما فرضته ثانیاً را موصوله یا موصوفه نگرفته اید، و لهذا ضمیر را راجع به او نکرده اید؛ بلکه به صرف الوجود به معنی مشروط به تجرد کرده اید؛ این همان وحدت عددیّه است که در همهٔ أشیاء است؛ که هیچ یکی دو تا نمی شود، که قوم او را ظل وحدت حقّهٔ إلهیّه در جمیع أشیاء می دانند، و تعبیر از او به لا تکرار فی التجلّی می نمایند.

و أمّا قسم دوّم كه تعبير از او به لابشرط كرده ايد؛ و معذلك او را مقام فيض مقدّس دانسته ايد؛ پس او مقام بشرط شئ است، نه مقام لا بشرطيّت نوهم لا بشرطيّت شده باشد، يا كسى تعبير كرده باشد، مراد لا بشرطيّت نسبت به خصوصيّات أشياء است، نه نسبت به وجود؛ و حال آنكه آن هم غلط است.

بلکه تعبیر از این مقام به وجود بشرط إطلاق است نسبت به اشیاء؛ چنانچه از شرح و تفسیر او واضح می شود؛ بلکه تعبیر به فیض منبسط در کلمات ایشان صریح است در آن. و هیچ أحمقی این مقام را مقام ذات واجب نباید توهم نماید؛ تَعَالَى الله عَنْ ذَلِكَ عُلُواً كَبیراً.

و إشاره بر این مقامات بر وجه اختصار به قدر الکفایة که رفع این توهمات شود، در نوشتجات سابقه شده بود. و نظیر این توهمات از أجانب در کلمات أهل معرفت واقع شده؛ و منازعات با علاء الدولة سمنانى در کتب مسطور است ؛ و

<sup>(</sup>۱) وجود منبسط از شئون وجود حقيقى و از ظهورات و تجليّات اوست، و معيّت او با أشياء به نحو معيّت هو هويّت است. وليكن معيّت حضرت واجب الوجود، معيّت قيوميّت و مصدريّت و صمديّت است. وجود منبسط «مع كلّ شئ هو» مع الجوهر جوهر"، و مع العرض عرض"، و مع الطبع طبع"، و مع النفس نفس و مع السماء سماء"، و مع الأرض و أرض". و أمّا الواجب فمع كل شئ إله و قيوم". هـ و اللذى في السماء إله و في الأرض إله. و معيّت وجود منبسط با أشياء همچون نفس است كه صوت ساده آن، با همه حروف با اختلافشان هست. در ألف، ألف است؛ در دال، دال است؛ در ص، ص است؛ در م، م است و هكذا. وليكن معيّت حق تعالى با أشياء، همچون معيّت نَفْسِ متكلّم است با كلمات كه با أنهاست نه به نحو هو هويّت؛ بلكه مصدر و قيّوم آنهاست.

صدر المتأله بين در «أسفـار»، ج۲، از طبـع حـروفي ص ٣٣٣ تا ٣٣٩ مطـالبـي را ذكر نموده است كه

ليس هذا أول قارورة كسرت في الإسلام؛ يعنى در كيفيّت انبساط و وحدت حقّة

 $\leftarrow$ 

ما ملخّص آن را در اینجا می آوریم: إطلاق الوجود بالمعنی المحقیقی (لاباللمعنی المفهومی الانتزاعی) حقیقة عند السحكماء و عند الشیخ الموحّد العارف محیی الدین أعرابی و صدرالدین قونوی و صاحب العروة فی حواشیه علی الفتوحات. ولیكن چه بسا محیی الدین و شاگردش صدرالدین وجود مطلق را إطلاق می كنند بسر وجود منبسط كه در نزد آنها به ظلّ، و هباء، و عماء، و مرتبهٔ جمعیّت، نه به مرتبهٔ واجبیّت، نامیده می شود. شیخ محیی الدین و قونوی و سایر مشایخ از عرفاء كه بدون شك، حضرت حق را وجود حقیقی می دانند؛ و از تفحص در كتابهایشان این معنی مشهود است؛ و با آنكه در فتوحات گفته است: و لقد نبهتك علی أمر عظیم إن تنبّهت له و عقلته! فهوعین كلّ شئ فی الظّهور. ما هوعین الأشیاء فی ذواتِها سبحانه و تعالی. بل هوهو، و الأشیاء أشیاء. و علاء الدوله سمنانی در اینجا تعلیقه دارد كه: بلی أصبت فكن ثابتاً علی هذا القول؛ مغذلك در بعضی از مواضع در توصیف حق تعالی عبارتی را آورده است كه علاء الدوله از آن وجود منبسط را فهمیده است، فلهذا بنای ایراد و اشكال را گذارده است. از جمله آنكه شیخ محیی الدین گفته است: إنّ الوجود المطلق هو الحق المنعوت بكل نعت، علاء الدوله در تعلیقه آورده است: إنّ الوجود المطلق ولا المقید كما ذكر. انتهی.

و از جمله شيخ فرموده است: ليس في نفس الأمر الا "الوجود الحق". و علاء الدّوله در تعليقه كويد: بلي ولكن ظهر من فيض جوده بـجوده مظاهره. فللفيض وجود مطلق، و للمظاهر وجود مقيّد، و للمفيض وجـود حـق،ّ و از جمله شيخ گفته است: إذا الحقّ هوالوجود، ليس إلاّ. و علاء الدّوله در تعليقه گويد: بلمي هـو الوجـود الــحقّ، و لفعله وجود مطلق و لأثره وجودٌ مقيّدٌ. و تمام اين ايرادهاي علاء الدّوله ناشـــي از تخـالف اصطلاحـات، و تبـاين عادات في التصريح و التعريض است، و از نرسيدن به مراد كلام شيخ است. زيـرا در ايـن جمـلات يـا مـراد شيخ از وجود، وجود منبسط بوده است؛ و او حمل بر وجود حقّ كرده و اشكال نموده است؛ و يا مراد شيخ وجود حقّ بوده است، و او اين معنى را نفهميده است. به علّت آنكه: توحيد خاصى كه براي خواصّ أهل اللــه است؛ أمرى است بيرون از عقول و أفكار پيش از آنكه چشمانشان به نور هدايت ربّانيّه، سرمه كشيده شود. فلهذا تعبير از أن معـاني غامضـه، بمـا يوافـق مقروعـات أربـاب النظـر والفكـر الرسـميّ، بسـيار صعـب است. شاهد بر گفتار ما كلام شيخ عبدالله انصاري است در كتاب «منازل السائرين» للإشارة الى توحيد الخواصّ، او گويد: و أمَّا التوحيد الثالث، فهو توحيد اختصّه اللـه لنفسه، و استحقه بقدره، و ألاح منـــه لائحــاً إلـــى اسرار طائفة من صفوته، و أخرسهم عن نعته، و أعجزهم عن ثبته، (بثّه خ ل) فقطعت الاشارة على ألسنة علمـــاءِ هــذا الطريق، و ان زخرفواله نُعوتاً بعباراتهم و فصَّلوه فصولاً. فإنّ ذلـك التوحيـد يزيـده العبـارة خِفـاءً، و الصفـة نُفـوراً. و البسط صُعوبةً. و إلى هذا التوحيد شخص أهل الرياضية و أرباب الأحوال، و له قصد أهل التعظيم، و إيّـــاه عنــــى المتكلَّمون في عين الجمع، وعليه اصطلحت (اصطلمت خ ل) الإشارات؛ ثم لم يَنطق عنه لسان، ولم يُشر إليه عبارة، فإن التوحيد وراء ما يشير إليه مكنون، و قد أجبت عن توحيد الصُّوفية، بـهذه القوافـي:

حقيقيّة حضرت حقّ ـ جلّ و علا\_.'

قوله: « وجود خاص ّهر مرتبه، عين ربط است»؛ سابقاً معروض داشته شده بود كه: اين بيانات تمام است بَعد التّنزّل عن التوحيد الحقيقي بمشاهدة التعدد و الكثرة بانضمام القيوم و الحيثيّات و الاعتبارات.

قوله: «أرواح قادسه مقدّس هستند» الخ؛ از این بیان معلوم شد که: اگر مراد از أرواح قادسه به شرط القدس و التّجرد است، راست است، که مقدّسند از مباشرت أفعال جسمانیّه؛ لکن نه از قدس ایشان است؛ بلکه از ضعف وجود ایشان به شرط تجرّد؛ و منا مِنّا إلاّ و لَهُ مَقامٌ مَعْلُومٌ. ٢

و اگر مراد فناء حقیقت قدس است، به لا بشرطیّت مطلقهٔ حقانیّهٔ خود در مقام واجب \_ جلّ و علا \_ ، چنانچه در روح القدس و إنسان کامل؛ پس حرکت و سکونی در عالم أجسام نمی شود مگر به ایشان. الآن در شرح حال فیض منبسط فرموده اید: و فی الطبع طبع ".

آسمان بار خلافت نتوانست كشيد قرعة فال به نام من ديوانه زدند قوله: «اين اعتبار كه تجلّى فعلى الهي است»؛ قد تحقّق ممّا سبق أنَّ هذا التجلّى إذا لوحظ بما هو وجود لا بشرط، فهو عين المتجلّى، و لا فعل و لا تعديُّد في البين؛ و إنّما يطلق عليه التجلّى، و على الأوّل المتجلّى بضميمة هذه الاعتبارات

 $\leftarrow$ 

ما وحَّد الواحد مِن واحد اذ كلّ من وحَّده جاحد توحيد من ينظق عن نعته عارية أبطلها الواحد و نعت من ينعته لاحِد دُ

انتهى كلام صدرالمتألهين. (منازل السائرين، القسم العاشر، باب التوحيد، ص ٢٦٨، تا ص ٢٧٠ متن خواجه، بدون شرح مولى عبدالرزاق).

- (۱) به تعلیقهٔ شماره (۲) از صفحهٔ ۲۹۳ همین کتاب که در تذییل بر این مکتوب حضرت سیّد قدّس الله سرّه ـ آمده است مراجعه شود.
  - (٢) آية ١٦٤، از سورة ٣٧: صافّات. و در آية «إلاّ له... » بدون واو است.
  - (٣) « ديوان حافظ»، طبع پژمان، ص ٦٤، غزل ١٤١ و مطلع آن اين است:

دوش دیــدم کــه ملائــک در میخانــه زدنــد گــل آدم بسرشــتند و بــه پیمانـــه زدنـــد

إلى الوجود.

فمناط التعدّد هو الاعتبارات و مناط الوحدة إسقاطها؛ فإن لاحَظ الوجود نفسه بهذه الاعتبارات، فهو مناط وجود الأشياء و حيوتها؛ وإن لم يُلاحظ نفسه إلا بما هو عليه من الوحدة كان هوهو؛ بل كان مناطاً لفناء الأشياء و اضمحلالها، فلم يكن إلا هو يُحيى و يُميت، و يميت و يُحيى، و هو حيّ لا يموت.

فوجود الأشياء، و عدمها، و حيوتها، و مماتها، بلحاظه تعالى و اعتباره. و بعبارة أخرى بتجلّياته على نفسه.

کسی که غیر او را در دار وجود نمیبیند؛ و وجودات أشیاء را اعتباری میبیند، تصویر ندارد ؛ جز آنکه فاعل اعتبار را حضرت حق داند ؛ این فهمیدن کلام قوم است ؛ نه اصطلاح جدید است. توقیع دارید همچو کسی فاعل اعتبار را بنده یا شما قرار دهد؟ البته خلاف فرض او خواهد بود.

چنانچه خود را گاهی به لحاظ وحدت میبینی، و گاهی به لحاظ مراتب خود خود را تصور میکنی، به انضمام اعتبارات به خود که خود را جدا میکنی، تکون شیئاً، و شؤوناتک أشیاء، و عقلُک، و نفسک، و طبعک شیئاً. و گاهی مراتب را مضاف به خود ملاحظه میکنی؛ و گاهی فی نفسها فتعدد بتعدد اعتباراتک، و أنت وحدتک الحقیقیّة.

قوله: « اين همه امتناع و تأبّى »؛ إنشاء الله سرّ امتناع و تأبّى معلوم شد كه: در مقام حقيقت توحيد است، و إلاّ بعد التنزّل إلى دار الاعتبار و المجاز و مشاهدة

(۱) داود بن محمود قيصرى «در شرح فصوص الحكم» محيى الدين عربى، در مقلاً خود در ورق ال، ص ٢٢ گويد: تتميم أن الأعيان من حيث تعيناتها العدمية و امتيازها من الوجود المطلق راجعة إلى العدم؛ و إن كانت باعتبار الحقيقة و التعينات الوجودية عن الوجود. فإذا قرع سمعك من كلام العارفيس أن عيس السمخلوق عدم و الوجود كلّه لله، تَلَق بالقبول؛ فإنه يقول ذلك من هذه الجهة؛ كما قال أمير المؤمنيس المحين في حديث كميل رضى الله عنه: صحو المعلوم مع مَحو الموهوم. و أمثال ذلك كثيرة في كلامهم. والمراد من قولهم: الأعيان الثابتة في العدم؛ أو الموجودة من العدم، ليس أن العدم ظرف لها؛ إذا العدم لا شئ محض. بل المراد أنها حال كونها ثابتة في عدمها الخارجي. ثُم البسها الحق خلعة الوجود الخارجي إيّاها؛ فصارت موجودة؛ والله أعلم.

التعدّد بسبب الاعتبار مضايقه ندارم، لكنّه معنى اعتباريّة الممكن و وجود الممكن بما هو ممكن.

قوله: «اگربه دقّت ملاحظه شود»؛ اگر به بیانات سابقه آنچه وجود معلولی فرض کرده بودید؛ مال غیر ببینید؛ و أمانت و عاریت را به صاحبش ردّ فرمائید؛ با ملاحظهٔ دقّت مذکوره، تمام مدّعای حقیر واضح و روشن خواهد شد.

و اگر شما به اختیا ر رد به صاحبش نکردید؛ البته صاحبش بالأخره از شما خواهد گرفت؛ به یک نفخه در صور جمیع أمانات به صاحبش رد خواهد شد. آن وقت سرشما بی کلاه مُغُولی ، و غیر از أمر اعتباری موجود بالعرض چیزی نخواهد ماند. و آن وقت معلوم می شود که: وجود أمر اعتباری، مفهوم به أمر اعتباری نامعقول، وجود خود سرکار عالی بوده است.

آنگه که پیشگاه حقیقت شود پدید بیچاره آنکه نظر بر مجاز کرد<sup>۲</sup> و از این جهت است که فرمودهاند: مُوتُوا قَبْلَ لَنْ تَمُوتُوا.<sup>۳</sup>

ما را زجام بادهٔ گلگون خراب كن زان پيشتر كه عالم فاني شود خراب

(١) معلولي \_ خ ل.

فردا که پیشگاه حقیقت شود پدید شرمنده رهروی که عمل بر مجاز کرد

(٣) اين جمله متن عبارت روايتي است مرسله؛ ولى به مضمون آن در خطبه ٢٠١ از «نهج البلاغة» آمده است كه: و أخرجوا من الدّنيا قلوبكم قبل أن تَحْرُجَ منها أَبْدائكُم. سيد حيد آملي در «جامع الأسرار» طبع سنهٔ ١٣٤٧ ص ٣٧٨ و ص ٣٧٩ گويد كه: فحينتذ يكون الانسان ميّتاً بالارادة حيّاً بالطَّبيعة، كما قيل: مُت بالإرادة تحي بالطبيعة (و) كما روى: من أمات نفسه في الدّنيا أحياها في الآخرة. و اين گفتار بعضي از حكما بود.

سپس گوید: و بالحقیقة عن هذا الموت أخبر النّبی شی فی قوله: «موتوا قبل أن تسموتوا» و كذلك أميرالمؤمنين السّی فی قوله: «قد أحیا عقله، و أمات نفسه، حتّی دق جلیله، و لَطُفَ غلیظه، و برق له لامع گثیر البرق، فأبان له الطّریق، و سلك به السّبیل، و تدافعته الأبواب إلّی باب السّلامة و دارالاقامة، و ثبتت رجلاه بطمأنینة بدنه فی قرار الأمن و الرّاحة بما استعمل قلّبه و أرضی ربّه. (و این كلام أمیرالمؤمنین السّی در خطبهٔ ۲۱۸ از «نهج البلاغه» است) و شیخ نجم الدیسن رازی در «مرصاد العباد» از رسول اكرم شی ص ۳۵۹ ذكر نموده است و همچنین در ص ۳۲۶ و ص ۳۸۶ به عنوان استشهاد آن را آورده است.

<sup>(</sup>۲) در «دیوان حافظ» طبع پژمان، ص ۵۳ غزل ۱۱۶ بدین عبارت آمده است:

تعجبّم از آن است كه: شما قبل از عروض وجود بالغير في سِنخه بحيث لايأبي عن الوجود والعدم بودى؛ چطور شد به عروض وجود غير بناءً على أصالة الوجود في الممكن كما يزعمون، انقلاب شد الى ما سِنخه طرد العدم؟ بل الآن كما كان.

فدایت شوم؛ چیزی که بلد نیستم؛ اگر زبان شیرینی در عبارت نکنم؛ دِق خواهم کرد، خواهید بخشید!

بقی الکلام در اینکه هر گردی گردوست یا نه؟! معلوم است که: مراد به ماهیّت حدود وجود است، که ثالث الوجود والعدم است؛ و غرض نه این بود که هر مفهومی ماهیّت است؛ ولی مزاحاً عرض می کنم که حصر ماهیّات در اُمور مذکوره، نظر به حصر موجودات در عالم است به اُمور مذکوره؛ غافل از اینکه بسیاری از مفاهیم یا همهٔ مفاهیم را وجود است در عالم عقل.

در آنجا همه گردها گردو می شوند؛ و از این جهت در حاشیه زیاد کرده بودم که: ماهیّات اختصاص به معانی مرکّبه ندارد؛ بلکه در معانی مفرده نیز جاری است.

و أمّا اشعار مذكوره، اميدوارم به داعى جسارت نعوذ بالله عرض نكرده باشم. ولى چون خودم از اين اشعار لذّت مىبرم، گمان نمىكنم كسى از آنها مكدر شود إنشاء الله تعالى.

اگر خطائى شده باشد عفو خواهيد فرمود. و چون انجر ً الأمر ُ إلى نامربوط گفتن ؛ هر چه به قلم آمد نوشته شد؛ توقّع صحّت نداشته باشيد . والصواب عندالله.

ختم مكتوب ششم حضرت سيّد جواباً از مكتوب ششم شيخ حضرت شيخ أعلى الله مقامهما

# مكتوب هفتم حضرت شيخ جواباً از مكتوب ششم حضرت سيّد أعلى الله تعالى درجتهما

### بسم الله الرّحمن الرّحيم

اعتبارات لاحقة وجود مختلف است به اختلاف أطراف اعتبار و ما يضاف إليه الاعتبار. يس گاهي لا بشرطيّت وجود بالإضافة إلى الحدود الماهويّة و العدميّة است، و گاهي لا بشرطيّت وجود بالإضافة إلى التجليّات الأسمائيّة و التعيّنات الإلهيّة است، و گاهي لا بشرطيّت وجود بالإضافة إلى الصّرافة و التحديّد و التقيّد معاً مي باشد.

اگر لابشرطيّت بالإضافة الى الحدود الماهويّـة و العدميّـة باشـد، و پـس لازم او إمكان اقترانِ وجودِ ملحوظ است به حدود عدميّه و ماهويّـه. و صرف الوجود لايعقـل أن يكون محدوداً بنحو من أنحاء الحدود المبائنة لطبيعة الوجود.

و مفاسد شنيعهٔ آن أوضح از آن است كه در اين مختصر لازم الذّكر باشد. پس هر كه از صرف الوجود تعبير نمايد بوجود لا بشرط، اگر معناى صحيحى اراده كرده باشد؛ يا مراد او لابشرط بالإضافة إلى التجلّيات الذّاتيّة الأسمائيّة است كه اشاره به مرتبهٔ هويّت مطلقه و غيب الغيوبى است كه در نوشتهٔ مفصلهٔ سابقه در كمال بسط و توضيح نوشته شد، يا آنكه چون اين مرتبه تمام حقيقت هستى است، و هيچ هستى از مرتبهٔ هستى او خارج نيست، پس در مقام هستى سعه و اطلاقى دارد كه لا يتصور فوق ذلك سعة و إطلاق.

و اين معنى از لا بشـرط، با بشرط لا بالإضافة إلى الحدود العدميّة والماهـويّة در

كمال ملائمت و مناسبت است؛ زيرا كه ملاحظهٔ وجود بشرط عدم تقيّد به حدة ماهوى و حدة عدمى، ملاحظهٔ وجود است بحيث لا يشذّ عن حيطته وجود؛ و ملاحظهٔ بشرط لائى ملاحظهٔ در حاكى است، نه در محكى عنه؛ و إلا حقيقت محكى عنه صرف حقيقت هستى است كه هيچ هستى از مرتبهٔ ذات او خارج نيست.

آیا بعد از این بیان که مکرراً تصریحاً و تلویحاً عرض شده؛ باز هم مجال برهان ترکّب هست؟!

ملاحظهٔ عدم نقص که مرجع آن عدم یا عدمی است، چیزی را از حقیقت و جود می کاهد؟ یا در حقیقت محکی عنه حیثیت عدمیه و لو اعتباریه إضافه می نماید؟ حَاشاً ثُمَّ حَاشاً.

پس معلوم شد که: این مطلب ربطی به مذهب متکلّمین یا مشّائین که حقایق متباینه برای خود وجود قائل شده اند؛ ندارد. و هم معلوم شد که: صرف حقیقت هستی است که ثانی ندارد؛ زیرا که بعد از این ملاحظه، ثانی نمی ماند مگر به اختراع و هم کاذب؛ و هر چه غیر از صرف هستی است، در خود صرف هستی است، بما هو هستی، لا بما هو مصحوب نیستی.

و أمّا ملاحظهٔ وجود لابشرط از صرافت و تحدّد و تقیّد، پس این مفهوم را معنون نمی باشد بما هو؛ بلکه معنون هستی صرف واجب است، و معنون غیر صرف فعل او، و أثر فعل اوست؛ زیرا که نشود در متن واقع وجودی باشد که هم تمام حقیقت هستی باشد فقط، وهم با آنکه تمام حقیقت هستی است، محدود شود به حد عدمی یا ماهوی.

و أمّا وجود منبسط كه قوم از او تعبير به وجود لابشرط مى نمايند، خود آنها تصريح دارند كه: لا بشرطيّت او بالإضافة إلى الحدود الإمكانيّه است؛ بعد از اعتراف به تنزّل او از درجهٔ صرف الوجود، و فقد مقام بشرط لائيّت از حدود كه مختص ذات حق على است.

و البتّه بايد بالإضافة إلى الحدود الإمكانيّة لابشرط باشد؛ زيرا كه در حقيقت او اگر حد خاص با همهٔ حدود ملحوظ شود؛ بايد آنچه سارى و جارى در همهٔ مراتب

باشد، يا كلّ شئ كُلُّ شَيء باشد، يا آنكه فعل كُلِّ شَيء لا يُشْبه فَاعِلَه.

پس باید فی حد داته عاری باشد؛ حتی یکون صرف الوجود؛ و قابل اقتران مع الحدود باشد؛ حتی ینتظم به نظام الوجود. و چون وجود لابشرط از قیود، و از عدم قیود، واحد است؛ و ظلّ وحدت حقّهٔ إلهیّه است؛ او را وجود ظلّی گویند. و چون منبسط علی کلّ ما یمکن وجوده می باشد؛ او را وجود منبسط گویند.

و از جهت وحدت اوست که گفته اند: لا تکرار فی التَّجلِّی. و چون در حدد ذات خود عاری از همهٔ قیود و حدود است، قابل است که فعل واجب باشد؛ و زمانی و متغیّر نیست؛ و به همین جهت ربط متغیّر به ثابت درست می شود.

و أمّا آنكه فرمودهاند: «اين تجلّى فعلى إلهى، عين مستجلى است؛ اگر ملاحظه شود وجود مبدأ لا بشرط»، پس عرض مى شود؛ اگر مراد لا بشرطيّت بالإضافة إلى الحدود است، درست است؛ زيرا كه اين تجلّى فعلى محدود است به فقد مقام صرف الوجود، ولى لا بشرطيّت صرف الوجود بالإضافة إلى الحدود معقول نيست، للزوم المفاسد الشّنيعة، و منافى با صرافت وجود است.

و اگر مراد سعهٔ وجود واجب است به حيث يعم هذا الوجود الظلّي؛ پس صحيح است ولي لا بحقيقته، أي لا بحده النّازل عن مقام الصّرافة.

و اگر مراد لا بشرطیّت بالإضافة الی التجلّیات الأسمائیّة است، که اسم خالق و فیّاض و جاعل باشد؛ پس این دخلی به مقصود ندارد، زیرا که حقایق این صفات متقوّم به خارج از ذات است، و مثل تجلّیات به صفات ذاتیّه نیست.

بلى واجب فى مقام فعله، فاعل بهذا التجلَّى؛ و مفيضٌ و فياضٌ بهذا الفيض. و هذا الفيض بما هو محدودٌ بالحدّ الفائض لمقام صرافته، فهو غير الذات الواجبة.

بلی أهل معرفت می گویند: این تجلّی عین مستجلی است، ولی به ملاحظهٔ مقام شهود که مقام إلغاء حدود است، و مشاهدهٔ جمال معبود است؛ و بدیهی است که: وجود رابط هرگاه بما هو علیه مشاهده شود، خود را ننماید؛ و إلا بما هو علیه مشاهده نشده.

و در نوشتجات سابقه مكر ر عرض شده، باز هم عرض مى شود؛ اين تجلّى الهي و اين اعتبار اصطلاحي، آيا مطابق مفهوم وجود هست يا نه؟ و آيا مطابق

مناط وجود ممكن، و منشأ آثار خارجيّه او هست يا نه؟ و التزام به آنكه هيچ كدام نيست، يا آنكه نعوذ بالله، مناط وجود واجب، و منشأ ترتّب آثار وجود واجبى است، منافى برهان و تصريحات أعيان از أهل معرفت و ايقان است؛ بلكه مضحك نسوان و صبيان است. و أمّا وجود أشياء كه عرض شده بود: اگر به دقّت ملاحظه شود، هر مفهومى و ماهيّتى موجود بالعرض است، نسبت به ماهيّت و مفهوم عرض شده.

و چون كه بر حسب براهين ساطعه، أنور من الشَّمس فى وسط النَّهار، وجود أصيل است؛ البتّه مطابق مفهوم وجود، و معنون بالذات او به حسب متن واقع، منشأ ترتّب آثار حقيقت وجود است؛ ولى ماهيّت چون متّحد با اوست بنحو من الأنحاء ينسب إليه الوجود بالعرض.

کلام ما در این مقام نبود؛ بلکه در خود وجود بود؛ اگرچه این وجود محدود به حد عدمی یا ماهوی به نفس تجلّی فعلی إلهی باشد؛ یا از مراتب او باشد. حکایت أمانت و عاریه و ودیعه هیچ منافاتی با این معنی ندارد؛ و ما دعوی استقلال در وجود نمی کنیم، بلکه وجود ظلّی فعلی را وجود رابط میدانیم که پست تر از وجود رابطی است کما لا یخفی علی أهله.

اميدواريم به بركت أنفاس قدسيّة نفوس كليّة إلهيّه، سرما بيكلاه نماند؛ بلكه اگر عنايتي بفرمايند بهتر خواهد شد؛ بدتر نخواهد شد. و أمّا استناد افعال جسمانيّه بما هي جسمانيّه پس واضح است كه: هر ايجادي از هر موجودي بما هو إيجاد خاصٌ، مستند إلى ذلك الوجود المخصوص، و إنكان منحيث الإطلاق من مراتب إيجاد المرتبة السّابقة إلى أن ينتهي إليه تعالى. فالمطلق يرجع إلى المطلق، والمقيّد إلى المقيّد، پس فعل الطبع مستند الى الوجود الطبعيّ الّذي هومن مراتب الوجود الانبساطيّ بما هو وجود انبساطيّ؛ و روح القدس و إنسان كامل أوّل مظهر و مجلي للوجود المنبسط. فكلّ إيجاد في كلّ مرتبة من مراتب إيجاده، لا عين إيجاده؛ كما أنّ وجوده من مظاهر وجوده لا عين وجوده. و بقيّة الكلام يطلب من محلّه. و الله العاصم.

لطيفةً: در عالم عقل، گردو و غير گردو على حد سواء. از گردو نمىماند جرز

گِردى؛ نه آنكه گِردها گردو مىشوند. كما لا يخفى علَى المتأمّل.

خَتم مكتوب هفتم شيخ جواباً از مكتوب ششم سيّد أعلى الله مقامهما

# مكتوب هفتم حضرت سيّد جواباً از مكتوب هفتم حضرت شيخ أعلى اللـهُ درجتهما

#### بسمه تعالى

از تکرّر بیانات و إصرار آن بزرگوار بر براهین إثبات کثرت حقیقیّه، بحمد الله بر این حقیر واضح و آشکار شد که: آن شخص که کلام بر طریقهٔ ذوق المتألّهین تا حال می داشت، اشتباه کرده بود؛ و این براهین و لزوم شناعتی که فرموده بودید، در او أثر نمی گذارد. گویا خداوند متعال چشم او را از غیر خود کور کرده بود؛ خداوند کورترش کند.

مى گويد: توهم مفاسد شنيعه از ديدن تعدد است، و عدم طلوع آفتاب حقيقت. ميكده حمّام نيست؛ جَـلَّ جناب الحـقِّ تعـالى أن يكـون شـريعة لكـلِّ واردٍ أو أن يـرد عليه إلا واحد بعد واحد. ا

و لذا اينگونه گفتگوها لايكون إلاّ أضحوكةً للمغفّل. و لذا زحمت أن بزرگوار،

<sup>(</sup>۱) این عبارت بوعلی سیناست که در «إشارات» آخر نمط نهم که در مقامات عارفین است آورده است، و کتاب «إشارات» صفحه شماری ندارد. و شیخ به دنبال این عبارت گفته است: فإن ما یشتمل علیه هذا الفن ضحکه للمغفّل، عبرة للمحصّل. فمن سمعه فاشمأز عنه فلیتّهم نفسه؛ لعلّها لا تناسبه. فکُل مسّر و الله علی الله فیل الله و از اینجا به دست می آید که جملهٔ بعدی سید (ره): و «لذا اینگونه گفتگوها لا یکون إلا اضحوکة للمغفّل» از همین جا برداشت شده است؛ ولیکن سیّد (ره) تأدّباً از آوردن جمیع این عبارت خودداری کرده است.

تضييع أوقات شريفه خواهد بود، والسّلام على مَن اتّبع الهدى، والسّلام عليكم و رحمة الله و بركاته.

در اینجا مکتوب هفتم حضرت سیّد جواباً از مکتوب هفتم حضرت شخ أعلى الله مقامهما پایان می یابد و باختم آن مباحث سیّد و شیخ رحمة الله علیهما خاتمه پیدا می کند.

وصلّى الله على محمّدٍ وآله الطّاهرين و لعنة الله على أعدائهم أجمعين.

| <u>ک</u> مات                 | تذییلات و محا                       |
|------------------------------|-------------------------------------|
| ن طباطبائى (أعلى الله مقامه) | استادآيةالك علامه:حاج سيّدمحمّدحُسي |
| ه و شيخ رحمة الله عليه       | بر سه مكتوب اول سيّد قدّس الله نفس  |
|                              |                                     |

## بسم الله الرّحمن الرّحيم له الحمد في الأولى والآخرة و له الحكم، والسّلام على عباده الّذين اصطفى

#### تصدير ً

یک سلسله مکاتباتی که میان دو استاد بزرگوارمان: السیّدالأجل ّ أبوالحسبین والمکرمتین ذی المنقبین العارف الفقیه، علم المعرفة، و طود الفقه، و منار العلم، و منادالعمل: المرحوم الحاج السیّد أحمد الکربلائی ّ أفاض الله علینا من برکاته؛ و الشیّخ الأجل ، الحکیم المتأله، و الفقیه البارع، الّذی هو من فلک التحقیق دائرها، و فی بسیطة التدقیق سائرها و ماطرها: الشیخ محمّد حسین الإصفهانی ّ الغَروی ّ رفع الله درجة الساّمیة، در معنای بیتی از أبیات شیخ عطّار جریان یافته؛ و به مقتضای الکلام یجر ّ الکلام ، دو مبنای معروف حکما و عرفاء که هر یک از این دو بزرگوار به تقویت یکی از آنها پرداخته؛ و در روشن ساختن مطلوب استفراغ وسع کامل فرموده بودند؛ نظر به نفاست مطلب و دقّت بحث، خالی از إغلاق و غموض نبود. به غرض حفظ آثار بزرگان و قضای حق أخذ و تربیت، این بندهٔ ناچیز: محمّد حسین طباطبائی در أوراقی چند به نام تذییلات و محاکمات آورده، و در روشن ساختن حق مطلب کوتاهی نکرده.

مگر صاحبدلی از روی رحمت کند در حق درویشان دعائی مرحوم سید أصلاً إصفهانی بوده ، ولی نشو و نمای وی درکربلای مُعَلَی

<sup>(</sup>۱) مرحـوم سيّد أحمـد كربلائي، أصلاً طهراني بـوده است، چنـانكه عــلاّمهٔ آقــا حاج شيخ آغا بزرگ

بوده؛ و بعد از إدراک و رشد به تحصیل أدبیّات پرداخته، و چنانچه از أنواع مراسلاتی که به شاگردان، و إرادت کیشان خویش نگاشیته، پیداسیت: قلمی شیوا و بیانی معجزآسا داشته؛ و پس از تکمیل أدبیّات، وارد علوم دینیّه گردیده؛ و سرانجام به حوزهٔ درس مرحوم آخوند ملا کاظم خراسانی رضوان الله علیه ملحق شده؛ و دورهٔ تعلّم علوم ظاهری را در تحت تربیت ایشان انجام داده؛ و أخیراً در بوتهٔ تربیت و تهذیب مرحوم آیه الحق و استاد وقت: شیخ بزرگوار آخوند ملا حسینقلی همدانی محدانی مرحوم آیده العزیز و قرار گرفته؛ و سالیان دراز در ملازمت مرحوم آخوند بوده؛ و از همگنان گوی سبقت ربوده؛ و بالأخره در صف أول، و طبقه نخستین تلامذه و تربیت یافتگان ایشان مستقر گردیده؛ و در علوم ظاهری و باطنی مکانی مکین و مقامی امین را اشغال نمود. و بعد از در گذشت مرحوم آخوند، در عتبهٔ مقد شه نجف أشرف؛ إقامت گزیده، و به درس فقه اشتغال ورزیده؛ و در معارف إلهیّه، و تربیت و تکمیل مردم ید بیضا نشان می داد.

جمعی کثیر از بزرگان و وارستگان، به یُمن تربیت و تکمیل آن بزرگوار قدم در دائرهٔ کمال گذاشته؛ و پشت پای به بساط طبیعت زده، و از سُکَّان دارِ خلد، و محرمان حریم قرب شدند که از آن جمله است: سید أجل آیه حق و نادرهٔ دهر، عالم عابد، فقیه محدیّث، شاعر مفلق: سیّد العلماء و الربَّانیّین: مرحوم حاج میرزا علی قاضی طباطبائی تبریزی متولّد سال هزار و دویست و هشتاد و پنج هجری قمری، و متوفّای سال هزار وسیصد وشصت و ششش هجری قمری که در معارف

طهرانی (قدة) در «أعلام الشیّعه»، در قسمت «نقباء البشر» ج ۱، ص ۸۷ و ص ۸۸ در ضمن ترجمسهٔ طهرانی (قدة) در «أعلام الشیّعه»، در قسمت «نقباء البشر» ج ۱، ص ۶۷ که در تحت شمارهٔ ۱۸۰: «تذکرة المتقین» که در آن بعضی از نامههای ایشان که به شاگردان خود نوشتهاند؛ آورده شده است؛ نام از وی می آورد؛ و به العالم الورع العامل: السیّد أحمد بن إبراهیم الصوسوی الطهرانی السمعروف بـ (کربلائی) یاد می کند. و أیضاً در کتاب «هدیة الرازی إلی الامام المجدد الشیرازی» در ص ۲۱ که شاگردان مرحوم آیة الله شیرازی را می شمارد؛ و شرح أحوال آنها را بیان می نماید و می گوید: حاج سید أحمد کربلائسی، طهرانی الأصل بوده است.

<sup>(</sup>۱) **بسم الله الرحمن الرحمن الرحيم**. راقم اين تذييلات و محاكمات، استاد گرامي ما: حضرت آية الله علاّمهٔ

إلهيّه، و فق مِ حديث، و الاخلاق، استاد اين ناچيز ميباشند. رفع الله درجاته السّامية و أفاض علينا من بركاته.

سیّد بزرگوار صاحب ترجمه، در سال هـزار و سیصد و سی هجری، در عتبهٔ مقد سهٔ نجف أشرف زندگی مستعار را بدورد گفته؛ و روان پاکش به عالم بالا پرواز نمود. رحمة الله علیه.

مرحوم شیخ أصلاً إصفهانی بوده؛ ولی دفتر عمر را در عتبات عالیه ورق زده؛ پس از تمهید مقدمات علوم، در حکمت به درس حکیم متأله: مرحوم شیخ محمّد باقر إصطهباناتی حضور یافته؛ و در اُصول و فقه به حوزهٔ درس مرحوم آخوند ملا کاظم خراسانی مخترس سره ملک ملخ و سیزده سال به استفادهٔ از آن جناب پرداخته، و تکمیل یافت. و در مرحلهٔ تهذیب نفس، و تصفیهٔ باطن، با مرحوم خلد آشیان، عالم نحریر فخر المجتهدین و سند العارفین: حاج میرزا جواد آقا مَلِکی تبریزی، نزیل قم رابطه و مکاتبه داشته. مرحوم شیخ مردی بود جامع میان علم و عمل؛ رابط میان تقوی و ذوق؛ دارای طبعی سیّال، و لهجهٔ شیرین. دیوان أشعار وی معروف است؛ و در فنون مختلفهٔ شعر، از قصیده، و مدیحه، و غزل، و رباعی، و علمی، أشعاری زیادی سروده؛ و در فقه، و اُصول، و حکمت و عرفان، مؤلّفات

 $<sup>\</sup>leftarrow$ 

طباطبائی أفاض الله علینا من تربته البركات، كه بدون شك آین ندای حقیقت آسای دل ماست كه: أمّا الدُنیا فبعدك مظلمة، و أمّا الآخرة فبنور وجهك مُشْرقة؛ در صبح روز یكشنبه هجدهم محرّم الحرام سنه یكهزار و چهار صد و دو هجریّه قمریّه، سه ساعت به ظهر مانده، در بلدهٔ طیبهٔ قم، رحلت نموده، و به جوار حق پیوستند. و عجیب است كه عمر شریف ایشان كاملاً به قدر عمر استاد و مربّی وحید ایشان در معارف الهیّه: مرحوم آیة الله آقای حاج میرزا علی آقا قاضی رضوان الله علیه هشتاد و یک سال بوده است. چون ایشان در سنهٔ یكهزار و سیصد و بیست و یک هجریّه قمریّه متولّد شدهاند. رضوان الله علیهما ما بقی اللّیل و النّهار.

<sup>(</sup>۱) رحلت مرحوم آیة الله حاج سیّد أحمد کربلائی در ۲۷ شهر شوّال المکرّم سنهٔ ۱۳۳۲، روز جمعه در تشهّد آخر نماز عصر بـوده است؛ همانطور کـه در ص ٦ از مقدّمهٔ همیـن کتـاب از «نقبـاء البشـر» ذکـر شد. و شاهد بر اینکه ارتحال ایشان در سنهٔ ۱۳۳۰ نبوده است؛ آن اسـت کـه: خـود مرحـوم حـاج سـیّد أحمـد در فیل مکتوب دوم، تـاریخ آن را ۲۷ ذی الـحجّة ۱۳۳۰ نوشـتهاند همانطور کـه در ص ۱۳ از همیـن کتـاب ملاحظه می شود.

زیاد دارد؛ که غالب آنها مثل ضروریّات یومی و حیاتی، میان أهل علم دست به دست می گردد.

سیمائی داشت متواضع، و زبانی خاموش، و صورتی وارفته، و غالباً غرق فکر و به خود مشغول بوده، و زندگانی ساده داشت؛ تا در سال یکهزار و سیصد و شصت و یک هجری قمری فُجْأةً در خواب در گذشته ؛ و به جهان جاودانی شتافت.

## تذييل اول بر مكتوب اول مرحوم شيخ رحمة الله عليه

چنانچه از سبک استدلال، و بیان مرحوم شیخ روشن و پیداست، أساس جواب بر قول به تشکیک وجود، و أصالت وی استوار میباشد، و اینکه أصیل در خارج یک حقیقت مشکّکه ذات مراتب مختلفه میباشد، که به واسطهٔ قوت و ضعف، و أولیّت و ثانویّت، و تقدّم و تأخّر، اختلاف دارند؛ اختلافی که برگردد بما به الاتّفاق ؛ چه مفروض این است که: غیر از این حقیقت، حقیقت دیگری نداریم؛ و هر چه جز او فرض شود، یا عین اوست یا غیر او؛ و غیر باطل است بالفرض ؛ پس عین او خواهد بود.

و چون اختلاف به نحو تقدّم و تأخّر و شدّت و ضعف فرض شده؛ لهذا مرتبهٔ عالیه باید مشتمل شود به مرتبهٔ دانیه و زیاده؛ لکن زیاده عالیه است علی النّحو المذکور. زیرا مرتبهٔ دانیه، فاقِد کمالی است که با مرتبهٔ عالیه است علی النّحو المذکور. پس مرتبهٔ دانیه انتزاع می شود از او معنای وجود، و حقیقت مشترکه ؛ و أیضاً عدم مرتبهٔ دانیه از حد دانیه از حد دانیه، و این است مراد از اینکه مرتبهٔ دانیه، وجودی است مخلوط با عدم. و إلاّ عدم که نقیض وجود است، راهی به حریم نقیض خود ندارد.

و این است مراد از حد وجودی من حیث إنّه وجودی . چه حد وجودی خارج از حقیقت وجود نمی شود؛ و إلا فرضِ مرتبهٔ تشکیکی، فرض خلف خواهد بود؛ چنانچه واضح است.

و از اینجا معلوم می شود که: حـــ وجــودی، حیثیّت عــدمیّــه است در وجــود؛ به

معنی اینکه: عقل، وجود مرتبهٔ دانیه را کما اینکه مصداق وجود می بابد، همچنین مصداق عدم می بیند؛ اگرچه به حسب خارج، جز وجود مصداقی نیست.

و از اینجا معلوم می شود که: مرتبهٔ عالیه، همان حقیقت مشترکهٔ ما بین عالیه ودانیه می باشد؛ و حدی که برایش بالنَّظر إلی حفظ المرتبه ملحوظ می شود؛ همانا این است که: او مرتبهٔ دانیه نیست؛ یعنی فقدان کمال و عدم مخلوط مذکور را ندارد. و چون سلبِ سلب اثبات است، معنی این کلمه این است که: مرتبهٔ عالیه، وجود صرف و محض است بالنَّظر إلی السَّافلة. پس حد او اگر باشد، نبودن حد خواهد بود.

و از اینجا معلوم می شود که: أعلی المراتب که مرتبهٔ عالیه است علی الإطلاق، واجد این کمال است علی الإطلاق، و حدی ندارد به جز اینکه حدی ندارد؛ یعنی وجود صرف، و حقیقت بحت و مَحض است که همان أحدیّت ذات است.

و امّا حدّ ماهوی، چون ماهیّت اعتباری است، و در خارج ثبوت ندارد، و عقل إدراکش می کند، پس ناچار ثبوت وی عندالعقل است.ولی اگر چنانچه فی نفسها به ایجاد و صنع عقل بود، نسبتش به وجودات خارجیّه علی السّویّه بوده، و به همه صادق بود بالضّرورة؛ و پنین نیست بلکه به بعضی صادق و به بعضی کاذب است دائماً، من غییر تخلف و اختلاف. و معذلک موجب تمیز ذوی الماهیّات است بالذات؛ و سبب ذاتی انسلاب بعضی ماز بعضی. پس بالضّرورة از خارج، و از حدود وجودیّه گرفته شده؛ و علی خطّأ من العقل، تطبیق به غیر موردش گشته. پس چنانچه معلوم شد: ظرف ماهیّات ظرف ماهیّات نشدهاند؛ بلکه چنانچه در محل ّخود مبرهن و مبیّن است؛ چون علم پیوسته به وجود نشدهاند؛ بلکه چنانچه در محل ّخود مبرهن و مبیّن است؛ چون علم پیوسته به وجود مجرّد تعلّق می گیرد؛ نه به مادّی محفوف به قوة و استعداد؛ از این جهت ما، عند

العلم بالأمور الماديّة، موجود مجرّدى را كه مرتبه كاملهٔ مطلوب مادّى است، نائل مى شويم؛ و نحكم بأنّ ما وجدناه هو المطلوب المادى، لمكان تقويم المعلوم المجرّد لوجود المطلوب المادى لِعِلَيّته، و تفوّق مرتبته. و چون آثار وجودي مادى را در معلوم مجرّد نمى ابيم؛ حكم مى كنيم به اينكه: أشياء دو سنخ وجود دارند: وجود عينى داراى آثار مترتّبه؛ و وجود ذهنى فاقد آثار حقيقيّة. و أمر مشترك ما بين وجودين، ماهيّت است. بعد، عقل همان مفهوم تازه وارد خود را توسعه داده، و به مجرّد و مادّى شامل مى كند؛ و با وجود و عدم متّصف مى سازد؛ و كلّ ذلك اعتبارً لاه راء كه.

و از اینجا معلوم می شود که: تحقیق ماهیّات تحقیق سرابی است، و ظهوری است که در مظاهر مادیّه استقرار یافته؛ و چنانچه صورت آب در سراب، و صورت مَرْنی در مرآت، صورتی است که راستی مشهود است؛ ولی مال سراب و مِلک مِرآت نیست؛ و سراب که زمین شورهزار است؛ و مرآت که جسم صیقلی است، محل ظهور صورت است؛ همچنین ماهیّات عین وجود خود نیستند؛ بلکه صور غیر آنها به ظهور پیوستهاند. ا

و از اینجا معلوم خواهد شد که: ماهیّات، همان حدود وجودیّه هستند، که در مراتب و منازل وجود ساکن بودند؛ و عقل آنها را از جای خودشان بیرون آورده، و در منازل زیرین نشانیده، و سپس در همهٔ منازل می گرداند. و چون تنها حدّ را که ما به الامتیاز است، برداشته؛ و محدود را که ما به الاتفاق است، ترک گفته و فراموش کرده؛ لهذا از حکم وحدت دور، و پیوسته با کثرت محشور است. و از اینجا معلوم می شود که: مسئلهٔ الماهیّات مدود الوجودات لیّس علی ما ینبغی، الا بطریق التجورّز؛ بل الماهیّات اعتبار مدود الوجودات.

و از اینجا معلوم می شود که: بناءً علی التشکیک فی الوجود، ماهیّات ظهورات وجود؛ و وجودات آنها مظاهر و مرائی آنها هستند. ولی حدود مراتب حقیقیّهٔ وجود، عین محدودات می باشند.

<sup>(</sup>۱) يعنى مظاهر مراتب عالية وجوديّه مىباشند. و به عبارت ديگر: مظاهر علل وجوديّة اين موجودات.

و از اینجا معلوم می شود که: قول مرحوم شیخ: «حدود وجودیّه، و ماهویّه، و عدمیّه» اه، باتثلیث أقسام، وجه صحیحی ندارد. زیرا عدم که بطلان محض است؛ در حقیقت وجود، تأثیری بأی وجه فرض نتواند داشت؛ بلکه حد در دار تحقّق دو قسم بیشتر نمی باشد که: حد وجودی، و حد ماهوی است.

و أمّا بیانی که مرحوم شیخ، در نفی تعلّق علم اکتناهی به ذات واجب وارد ساختهاند؛ پس اگرچه مدّعا تام میباشد؛ ولی بیانشان ناقص است. زیرا آنچه فرموده که: علم حضوری به واجب، مستلزم ارتباط ذات معلوم است بذات عالم؛ و آن مستلزم این است که: واجب مفروض، ممکن مرتبط به غیر بوده باشد؛ (هف) تمام نیست. زیرا مجرّد ارتباط مستلزم إمکان نیست؛ و اگر مستلزم بود، لازم بود که واجب هم علم حضوری به ممکن نداشته باشد؛ و ممکن هم علم حضوری غیر اکتناهی به واجب نداشته باشد؛ و همچنین هیچ علّتی علم حضوری به معلول خود اکتناهی به واجب نداشته باشد؛ و همچنین هیچ علّتی علم حضوری به معلول خود به نداشته؛ با آنکه در هر سه مرحله حکماء، و خود آن مرحوم قائل میباشند. پس بهتر آن است که: این مقدّمه ترک، و تبدیل شود به مقدّمهٔ دیگری؛ و آن این است که: علم حضوری اکتناهی، مستلزم قیام وجود معلول است به وجود عالم؛ و آن مستلزم افتقار و إمکان است. و در این صورت برهان تمام خواهد بود.

## تذييل أول، بر مكتوب أول مرحوم سيّد قدس الله سرّه.

بیان مرحوم سیّد مبتنی است بر مسلکی که عرفاء در مسئلهٔ حقیقت وجود دارند. چه آنها وجود را واحد شخصی می دانند، که وجود حق عز و جل بوده باشد؛ و غیر حق را به وجود مستعار و مجازی موجود می دانند؛ نه با وجود حقیقی؛ چنانچه حکماء قائل می باشند. و جماعت آنها اگرچه بنای اعتقاداتشان روی أساس ذوق و کشف استوار است؛ نه روی أساس قیاس و برهان؛ با این همه جمعی از آنها که عارف و هم حکیم بوده اند؛ براهینی به مدّعای خودشان إقامه کرده اند. چنانچه مرحوم آقا محمّد رضای قمشهای، در رساله ای که در این باب نوشته می فرماید که: الوجود من غیر نظر إلی انضمام حیثیّة، تقییدیَّة کانت أو تعلیلیّة، حتّی حیثیّة عدم الانضمام ، ینتزع عنه أنّه واجب یمتنع علیه العدم مطلقاً. انتهی ملخّصاً.

و این بنده را گمان بر آن است که: همان برهان حکماء، به طوری که بیان آن گذشت؛ مسلک عرفاء را بعینه نتیجه می دهد. زیرا این مقدیمه که می گوید: «أعلی المراتب علی الإطلاق محدود نیست علی الإطلاق، که مرجع آن به صرافت اوست، و مرجع آن به صرف حقیقت است» ، انتهی ؛ موجب این است که: این مرتبه بالإضافه به مراتب بعدی حدی ندارد ؛ و تعینات سایر مراتب از آن مقام مسلوب است. ولی همان انتفاء حدود خودش حدی است ؛ و ارتفاع تعینات خودش تعینی است. پس مرتبه عالیهٔ مفروضه، تعینی است در عداد بقیه تعینات، و حدی است در جرگهٔ سایر حدود؛ اگرچه مقدیم است در تحقق نسبت به باقی مراتب.

فإن قلت: ارتفاع تعیّنات و صرافت ذات، اگرچه به نظری دیگر حدیی است از

حدود، ولى حد بودن أن اعتبارى است عقلى؛ و حدى است كه لايزيد على المحدود به شيئاً.

قلت: فرض اینکه أعلی المراتب مرتبهای است از مراتب، با فرض عینیّت او با أصل حقیقت نمی سازد، مگر به همان معنی از رجوع که در بقیّهٔ مراتب هم موجود و مفروض است؛ و اعتباریّت این حدیّ به همان نحو از اعتباریّت است که سایر مراتب دارند. و بالجمله جمیع مراتب از أعلی گرفته تا أدنی، به یک معنی، مرتبه هستند؛ و معنی مرتبه اگر چنانچه در مراتب دانیه، اقتضای تجدید کرده و مستلزم حدیّ است؛ بعینه در أعلی المراتب همان اقتضا را دارد؛ غایمة الأمر حدیّ در أعلی المراتب، همان ارتفاع بقیّهٔ حدود است.

و این را تذکّر دادهایم که: معنای عدمی بودن حد، نه این است که: عدم حقیقی در وجود مداخله دارد؛ بلکه یک خصوصیّت داخلی است که عقل از او تعبیر می کند: به: فقدان السّافل لما فی العالی، یا به: ارتفاع حد السّافل فی العالی، یا به: أنّ العالی صرف بالنّسبة إلی السّافل. و اعتباریّت وحقیقیّت این معنی در همه به یک نحو است. و کفی فی ذلک اینکه: أصل حقیقت را به صرف و محدود قسمت می کنیم؛ زیرا که به مقتضای این قسمت، صرافت و مَحدوییّت، دو تا تقییدند که أصل حقیقت با آنها متعیّن و مقیید می شود. و لازمهٔ این آن است که: أصل حقیقت إطلاقی داشته که بالاتر از صرافت و محدودیّت، و أجل از إطلاق و تقیید متقابلین می باشد؛ زیرا که مرجع هر دو تا از صرافت و محدودیّت به تحدید؛ و مآلِ هر دو قسم از إطلاق و تقیید، همان تقیید است؛ و قبل از هر تحدید، صرفی است؛ و مقدم تر بر هر تقیید، إطلاقی ثابت است بالضرورة. و اگر چنانچه بگوئیم: أعلی المراتب، چون صرف است؛ پس حقیقت اصل الحقیقة است نه مرتبه بگوئیم: أعلی المراتب، چون صرف است؛ پس حقیقت اصل الحقیقة است نه مرتبه برد، آن وقت مرتبه پائین تر از او أعلی المراتب می شود؛ و چون مافوق خود مرتبه ندارد؛ بی حد و صرف می شود. فیعود الکلام إلیه؛ و در نتیجه همه مراتب از میان ندارد؛ بی حد و صرف می شود. فیعود الکلام إلیه؛ و در نتیجه همه مراتب از میان می رود.

و از اینجا معلوم می شود: اینکه مقام ذات و حقیقتِ وجود، إطلاقی را داراست که در مقابلش تقییدی نیست؛ و أجل از هر إطلاق و تقیید می باشد؛ و طایر بلند

پرواز عقل به آن مقام بلند پرواز نکند؛ و بادام هیچ وصفی، و نعتی، و اسمی و بیانی، و عبارتی، و ایماء و إشارتی، شکار نشود؛ حتّی خود این بیان هم ساقط است.

عنقا شکار کس نشود دام بازگیر کانجا همیشه باد به دست است دام را دیگر اینکه: هر معنائی فرض شود، خواه از قبیل ماهیّات إمکانیّه که أعیان ثابته شان می گویند، یا مراتب وجود که حدود وجودیّه شان می خوانیم، مثل علّت، و معلول، و متقدّم، و متأخّر، و مادّی، و مثالی، و مجرّد، و خواه معانی عامّهٔ کلیّه که أسماء و صفات باشند، مثل علم، و قدرت، و حیوة و غیرها، تعیّنی است از تعیّنات حقیقت وجود، و تقییدی از تقییدات إطلاق ذاتی. زیرا مرجع آنها یا به صرافت و إطلاق وجود خواهد بود؛ یا به محدودیّت و تقیید آن. و علی أی تقدیر حدیی و تعیّنی است از حدود و تعیّنات إطلاق ذاتی چنانچه دانستی.

و دیگر اینکه: همانطور که در ماهیّات به مسلک تشکیک وجودی گفتیم که: مظاهر مراتب عالیهٔ وجودیّه میباشند، نظیر آیینه و صورت آیینه؛ به همان نحو همهٔ تعیّنات وجودی، مظاهر ذات مطلقه جلّ ثناها میباشند. و در حقیقت وجودی از خود و درخود ندارند.پس همه موجود هستند با وجود مستعار و مجازی؛ و حقیقتی که در آنها مشاهده می شود کنار از آنهاست؛ نه در کنار آنها. پس وجود، واحدِ شخصی است. و موجودات اگرچه زیاد هستند، لکن وجود عاریه دارند؛ نه وجود حقیقی ملکی. لَهُ الْمُلْكُ و لَهُ الْحَمْدُ.

و دیگر اینکه: این نظریّه، نظریّهٔ تشکیک وجود را إبطال نمیکند؛ بلکه نظریّهٔ فوق آن را إثبات میکند، و حقیقتی را تشخیص میدهد، که به موجب آن، نظر و لگلی صورت مجازیّت اتّخاذ میکند.

و بالجمله چنانچه حکمای یونان، بحث در أحکام ماهیّت کرده؛ و با براهین أحکامی از برای آنها إثبات می کردند؛ و چون حکمای إسلامی نظریم أصالت و

<sup>(</sup>۱) آية ۱، از سورة ٦٤: تغابن؛ و همچنين در آية ١١١، از سورة ١٧: اسراء آمده است كه: و قل الحمد لله الذي لم يتّخذ وَلَداً ولم يكن له شريك في الملك ولم يكن له وَلِيٌّ من الذّل و كبره تكبيراً.

تشکیک وجود، و اعتباریّت ماهیّت را به اثبات رسانیدند؛ سبک وَّلی باطل نشده؛ و أحکام ثابته آن از میان نرفت؛ بلکه سبک نخستین نسبت به سبک تازه نظر جَلیّی شد، در برابر نظر دقیق؛ همچنین مسئلهٔ وحدت شخصی وجود، نسبت به وحدت تشکیکی وجود، نظری است أدق در مقابل نظر دقیق، و حقیقتی است عمیق تر از حقیقتی که تشکیک وجود به آن در مقابل أصالة الماهیّة حکم می کرد. پس أحکام و حقایقی که از روی مسلک تشکیک وجود با براهین و بشده، در جای خودشان ثابت؛ و در مرتبهٔ خودشان محققند؛ بالنظر إلی النظر الدق موضوعشان مرتفع است؛ نه اینکه با حفظ بقاء موضوع، حکمی مناقض و مبطل حکم ا ولی بر آنها دارد. و علی بعض الاصطلاحات نظر ثانی وارد است به نظر معارض.

و دیگر اینکه: چون در دار تحقّق و وجود، به جز ذات حق موجودی به حقیقت نیست؛ و موجودات مجازی تعیّنات و ظهورات وی میباشند؛ پس هر یک از آنها اسمی هستند از أسماء حق ً إذ لا نعنی بالاسم إلاّ الذّات مأخوذاً بوصف به جیز اینکه مراتب ممکنات اسماء جزئیه کونیّه هستند؛ و مراتب اسماء اسماء کلیه هستند که: از نسبت ما بین آنها اسماء کونیّه به حسب قلّت، و کثرت، در سَعه، و ضیق اسماء کلیّه که وسائطند؛ حاصل میشوند. و وجود مستعار که روی اسماء کونیّه منبسط میباشد؛ از جهت مرتبه متأخر است از وجودی که روی اسماء کلیّه پر گشاهده. و از این جهت و گلی با فیض مقدس و دومی با فیض اقدس معروف است. و در میان اسماء کلیّه هم اسمائی که از تعیّنات متنوّعهٔ إثباتی حکایت میکنند؛ متأخر اند و به مقام أحدیّت معروف است.

و دیگر اینکه: چنانچه دانستی میان تعیّنات مفهومی، و حقیقت هستی، چیزی است به منزلهٔ واسطه که او را وجود مجازی می گوئیم. و این وسط را اگر نسبت به تعیّنات مفهومی که مظاهرند بدهیم؛ وجود عینی مجازی آنها گوئیم: و ظهورات حقیقت هستی می شماریم؛ و او به تبع کثرت موضوعات خود کثیر می باشد. و اگر مظاهر را فراموش کرده، و به ظاهر نسبت بدهیم، کثرت ظهورات

به حسب مظاهر از بین رفته، و لباس وحدت را به حسب وحدت ظاهر خواهد پوشید. و در این فرض فیض مزبور از فیّاض کنار است؛ چون روی مظاهر آمده، و به قصد شکار آنها بیرون شده؛ و هم کنار نیست؛ زیرا جز ظاهر حقیقتی نداریم. پس نفی و إثبات در این مرحله معاً صادقند. به ملاحظهٔ إثبات مسمّی میشود به برزخ، و فیض؛ و نفس الرّحمن، و سائر ألقاب مناسبه؛ و به ملاحظهٔ اینکه جز ذات چیزی نیست مسمّی میشود به شأن ذاتی، و نحوه.

و از این جا می توان فهمید که: در مرحلهٔ علیم، دو نحو تصویر می توان کرد؛ زیرا هر چه به جز او تعالی فرض شود؛ موجود است با وی؛ پسس حاضر است پیش وی، پس معلوم است به وی، و علم اوست.

امّا تعیّنات مفهومی و ماهوی، چون فروع نسب أسماء وصفات هستند؛ و به تبع تعيّنات أنها تعيّن يبدا مي كنند؛ يك نحوه ثبوتي با ثبوت أنها يبدا مي كنند؛ مثال ثبوت معلومات با علم حصولي، به تبع ثبوت نفس عالم بالعلم الحصولي، ثبوتاً لا\_ يترتب عليه الأثر. چنانچه عرفاء علم تفصيلي قبل الايجاد را نسبت به ماهيّات ممكنه، به همين طريق تصوّر كردهاند، و همچنين ماهيّات كه با وجود عيني مجازيٌ موجودند؛ و به تمام وجودشان حاضرند عندالحقّ سبحانه؛ يـس معلومنـد بـه علم حضوري كه علم فعلى هم گويند؛ و حكماء و عرفاء قائلند. و گمان اين بنده آن است كه: بناءً على مشرف العرفاء در وحدت شخصي وجود، به اين دو طريق از علم أعنى علم قبل الإيجاد، و علم فعلى نمي توان حقيقةً قائل گرديد. زيرا مساوقت میان علم و وجود، با تفکیک میان آنها منافات دارد. و به عبارة أخرى إثبات علم حقيقي به نحو حقيقت، و إثبات وجود عيني، يـا ظلّـي مجـازي بــه نحـو مجاز با هم ممكن الجمع نيستند. چه معلوميّت هـ ر چـيز بـه نحـو موجوديّت اوست؟ اگر حقیقی است حقیقی، و اگر مجازی است مجازی. و أمّا حیثیّت وجود موجودات، و شئون ذاتيّـهٔ حـقّ سـبحانه، يـس حـاضرند در ذات بـالذّات. يـس معلـوم هستند به عين معلوميّت ذات جلّت كبريائه، به موجب برهان بسيط الحقيقه كه صدر المتألهيّن \_ قدّس سرّه \_ إقامه كرده.

فإن قلت: فرقى ميان دو قسم از علم كه مذكور شد نيست؛ زيرا وجودات

أشياء و ماهيّات آنها جميعاً بهره از وجود حقيقي ندارند؛ و ثبوت همه آنها ثبوتي است مجازي.

قلت: ثبوت ماهیّات و أعیان ثابته بعَرض ثبوت وجود آنهاست؛ و ثبوت وجود آنها بعَرض ثبوت حقیقی ذات میباشد. پس ثبوت ماهیّات مجاز فعی مجاز خواهد بود؛ و ثبوت وجود آنها مجاز فقط».

## تذييل دوم، بر مكتوب دوم مرحوم شيخ قدّس سرّه

مرحوم شیخ بنای اعتراض خود را بر تحقّق تشکیک در مظاهر چنانچه حکماء اختیار کردهاند، استوار کرده؛ و از علم مذکور در شعر علم ذاتی فهمیده، چنانچه پر واضح است؛ با اینکه عرفاء به تشکیک در ظهورات قائلند؛ و علم تفصیلی قبل الإیجاد به ماهیّات را در مقام خارج از ذات میدانند. و شیخ فریدالدیّبن عطّار نیشابوری از أساطین عرفاء میباشد. و این دو مسئله و خاصّه مسئلهٔ تشکیک در ظهورات، به أندازهای از این طائفه روشن است که نظم و نثر آنها را از او مملو، و بر مراجعه کننده جای هیچ گونه تردید و شک باقی نیست؛ و در هر صورت شعر صاحب شعر را طبق مذاق خودش تفسیر باید کرد، خواه صحیح و خواه فاسد.

و عجبتر از همه کلام أخير ايشان است: « و ثالثاً كلام فعلاً در وصول عقل است» الخ. زيرا اعتراض سيّم بر تقدير تسليم اعتراضهاى سابق، و به تقدير تسليم نبودن ماهيّات در مقام ذات، كلام ساقط است. پس بهتر آن است كه اين اعتراض به شكل إثبات تناقض وارد شود؛ و كلام على خلاف ظاهره به اين معنى حمل شود.

### تذييل دوم، بر مكتوب حضرت سيّد أعلى الله درجته

قوله: «و إطلاق علم بر او ضيق عبارت است» الخ. چنانچه در تذييل أوّل بيان شد، مقام ذات از هر اسمى و رسمى، و از هر صفتى و نعتى، بالاتر و بزرگتر حتى از همين نفى هم كه مقام أحديّت ناميده مى شود، بالاتر و بزرگتر مى باشد. و بناءً عليهذا إطلاق مقام و مرتبه و مرحله و نظاير آنها در مقام بيان مجاز محض بوده؛ و بر همچنين إطلاق علم هم به جز ضيق عبارت در مقام تفهيم و تفهّم چيز ديگر نخواهد بود؛ و به بقيّه مطالب مربوطه به اين مكتوب، در تذييلات بعدى به أندازه لزوم إشاره خواهد شد.

#### تذييل سوم، بر مكتوب سوم شيخ قدس سره

چنانچه در تذییل أول بیان شد، مقتضای مسلک تشکیک وجود که تشکیک در مظاهره نامیده می شود، آن است که: اعلی المراتب که مرتبهٔ وجود واجبی و مقام ذات می باشد، یک مرتبه بیش نیست که بالقیاس إلی بقیهٔ مراتب، صرف است. و اگر این مرتبه فی نفسها دارای سه مرتبه بوده باشد، خلف لازم آمده، و یکی از مراتبش فقط دارای صرافت و محوضت خواهد بود.

و از این جا معلوم می شود که سه ملاحظه را که مرحوم شیخ ذکر فرموده، و آنها را سه مرتبه قرار داده، و مراتب ذات شمرده، مراتبی هستند اعتباری؛ و إلا به حسب حقیقت مراتب نیستند؛ خاصه مرتبهٔ سیّم که مرتبهٔ واحدیّت نامیده، اعتباری محض است؛ و اگر بنا شود که عنوان با ذی عنوان دو مرتبه شمرده شود، هر مرتبه از وجود به اعتبار ماهیّت و عنوانی که دارد، دو مرتبه خواهد بود؛ بلکه مرتبهٔ واجبی مرتبهٔ صرافت وجود است، من غیر تقیید بحد وجودی بمثل سایر المراتب؛ و ینتزع منها جمیع مفاهیم الأسماء و الصّفات من غیر تعدد مراتب فی ذات المعنون بها، و لا فی مفاهیم الأسماء و الصّفات أصلاً إلا بحسب الاعتبار و اللّحاظ فقط .

و از این جا معلوم می شود که: آنچه بعد می فرماید: « و انتشاء کثرت به ملاحظهٔ این مقام است» اه؛ نظری است مجازی و به نظر حقیقت فاسد. چه مراد از کثرت یا کثرت وجودی است و اختلاف مراتب تشکیک؛ یا کثرت ماهوی و مفهومی. و أوّلی اگرچه مجعول است، ولی ارتباط به عالم مفاهیم ندارد؛ و دویمی اعتباری است، و مفهوم منتزع از هر موجودی لازمه آن موجود و مجعول بالعَرَض است نه

بالذات. و به عبارت روشن: إسناد كثرات إمكانى به كثرات مفهومى أسماء و صفات؛ و همچنين اسناد أسماء و صفات بعضها إلى بعض، و قبول به تقدم و تأخّر ميان آنها، چنانچه عرفاء مي گويند، بالنّظر إلى قبول الحكيم بالتّشكيك الوجودى، كلامى است على سبيل التّشبيه و المجاز؛ و همچنين معنى فناء موجودات در وجود واجبى. و هر فرعى كه متفرّع به اين بحث است به جز مجاز نيست؛ و معنى آن محدود بودن ممكنات، و بى حد بودن مرتبه واجبى است بالنّسبة إليها كه در آن مقام عالى از حدود ممكنات أثرى نيست. بلكه أصول مطالب حِكمى روى يك أصل مفروض أستوار است؛ و آن عبارت است از: أصالت وجود و كثرت آن به حسب مراتب قو"ه و ضعف، و صرافت أعلى المراتب بالنّسبة بما بقى، و محدوديّت بقيّه بالنّسبة به مرتبه عاليه، و اعتباريّت ماهيّات و مفاهيم.

و از این جا معلوم می شود که: تمام آنچه مرحوم شیخ تفریعاً علی الأصل، بیان می فرماید؛ من قوله: «فلا وجه لدعوی أنَّ حقایق الصِّفات محدودة و الذات غیر محدودة» إلی آخر ما قال؛ روی این أصل مفروض صحیح و حقیقی است؛ ولی کلام در خود أصل مفروض است. چنانچه در تذییل ثانی بیان شد. و بدیهی است که مسلک مزبور فوق، با سه مرتبه قرار دادن أعلی المراتب، که یک مرتبه بسیط فی غایة البساطة می باشد؛ و تعلیل کثرات إمکانی، و همچنین کثرات أسماء و صفات، با بعضی از آن سه مرتبه حقیقت نمی سازد.

و این خود بهترین شاهد است به اینکه: عرفاء در وجود حقیقی وحدت شخصی قائلند؛ و مابقی را حتّی مراتب أسماء و صفات اعتباری میدانند، و در مرحلهٔ اعتبار و ظهور هر مرتبه را منشأ ظهور مراتب بعدی میدانند. چه بر قولی که أساس سیرشان روی أصل تمیز حقیقت از مجاز استوار باشد، نه روی أصل تمیز موجود از معدوم، و تمیز موجود مستقل از موجود رابط غیر مستقل، نمی توانند مطالبی را پیش بیاورند که به قول خودشان مجاز است نه حقیقت؛ و هو ظاهر. بقیهٔ آنچه متعلّق به مقام می باشد؛ در مکتوب سوم مرحوم سیّد و تذییل ششم بقیهٔ آنچه متعلّق به مقام می باشد؛ در مکتوب سوم مرحوم سیّد و تذییل ششم الله العزیز خواهد آمد.

### تذييل سوم، بر مكتوب سوم حضرت سيّد قدّس الله سره القدّوسي

چنانچه در محل خود مبین و مبرهن است، علم منقسم می شود به حضوری و حصولی. و حضوری عبارت است از حضور معلوم بوجوده العینی الخارجی عند العالم؛ و حصولی عبارت است از حضور ماهیت و مفهوم معلوم عند العالم، نه هویت و وجود عینی خارجی آن. و علم حصولی اگرچه قسیم علم حضوری است، ولی به حقیقت مرجع آن به علم حضوری است. و علم حصولی تصدیقی مسبوق الوجود است با علم تصوری؛ و کلی هم مسبوق الوجود است با علم جزئی؛ و علم جزئی؛ و علم جزئی منوط و مربوط به حسی است که رابطهٔ میان نفس و خارج می باشد؛ و از اینجاست که گفته شده: مَنْ فَقَدَ حِسًا فَقَدْ قِلْماً.

و پر واضح و روشن است که: حواس ما از اُمور خارجیه فقط أعراض و اُوصاف جواهر را نایل می شوند، نه جوهر را؛ چه در ما حسّی که جوهر را إدراک بکند، و جود ندارد. و همهٔ حواس اُعم از بَصَر، و سَمع، و ذوق، و شَم و لَمس، اعراض و اُوصاف اجسام را درک می کنند؛ جز اینکه هر چه در بادی حال إحساس کنیم، با نعت استقلال و صفت تمامیّت، نایل می شویم. چه اُمر موجود بدون استقلال تحقق ندارد؛ با این همه معنی استقلال مذکور را به یکی یا به همهٔ حواس نسبت نمی توان داد. سپس انسان که أعراض و اُوصاف را به هیئت اجتماع و دسته جمعی درک می کند؛ به واسطهٔ بطلان بعضی از مدرکات خود، به ابقاء موضوع، پی به وجود یک موجود مستقل که این أعراض و اُوصاف قائم به او هستند می برد؛ که آن جسمیّت و جوهریّت می باشد. و از عدّه ای از اُوصاف

نزدیک وی حـــدی تهیّـه کــرده، و او را معرفی کــرده و می شناساند. پـــس آنچــه از ماهیّات أشیاء پیش ما حاصل است، همانــا مـاهیّت أعــراض محسوسـه می باشــد؛ و یــا ماهیّت أعراض محسوسه به علاوهٔ ماهیّت جوهر مادّی.

و در تذییل أول گفتیم که: أصیل ثابت در خارج همانا حقیقت وجود است؛ که مشکّک و دارای مراتب مختلفه است؛ و از ماهیّات در متن أعیان و صحنه خارج خبری نیست؛ و علم به وجود مادّی بما أنّه مادی تعلّق نمی گیرد، بلکه عند العلم بالمادّی علم متعلّق می شود به یک موجود مجردی که در مرتبهٔ فوق مادّه از وجود تقرر دارد، و عقل او را به جای مادّه پذیرفته، و حکم به عینیّت می کند؛ و اگر چه بینهما حمل موجود است، ولی به حسب حقیقت حمل حقیقة و رقیقه است؛ نه حمل اوّلی، و نه حمل شایع؛ و این همان ماهیّت اعتباری سَرابی است.

و از این روی عند العقل یک سلسله مفاهیم لا یترتب علیها الآثار به نام ماهیّات أشیاء پیدا می شوند؛ و اینها عبارتند از عدّهای از ماهیّات مستقلّهٔ در وجود، و در لحاظ، یا مستقلّهٔ در لحاظ؛ و ماهیّات نسبیّهٔ غیر مستقلّهٔ به لحاظ که ظهورات و انعکاسات استقلالات و نسب موجوده در عالم تجرّد می باشند.

و استقلال در لحاظ تابع استقلال وجودی است به وجهی که اگر چنانچه استقلال وجودی ماهیّت جوهری را از دستش بگیریم، نسبتی از نسب خواهد بود؛ و اگر نسبتی را در مهد استقلال لحاظ کنیم، مستقل به لحاظ خواهد بود، مثل معنی ابتداء و مِنِ حرفی؛ و از این روی می توان حکم کرد: به اینکه موجودات دو قسم بیشتر نیستند: ذات مستقل و نسبت غیر مستقل، اگرچه نسبت غیر مستقله نیز دو قسم می باشند: نسب محققه با طرفین، و نسب محققه با یک طرف. زیرا همان حیثیّت عدم استقلال را در نفس وجودات عَرَضیّه که وجودات للغیر می نامیم، می یابیم؛ غایة الأمر به بیشتر از یک طرف محتاج و مفتقر نیستند.

و این اگرچه نظریّهٔ جدیدی است در تقسیمات ثلاث وجود که: تقسیم إلی ما بنفسه و بغیره، و إلی ما لنفسه و لغیره، و إلی ما فی نفسه و فی غیره، بوده باشد؛ و فروع زیاد بر وی مترتب است؛ ولی چنانچه بر ناقد بصیر مخفی نیست، منافات با قول جمهور حکماء در این باب ندارد. و بالجمله لجراک یک عدّه مجردات

مثالی و عقلی، ماهیّات محسوسات أوّلیًه و جوهر جسمانی را به وجود می آورد؛ و من جمله نسبتی است که إدراک شود از جهت اتّکاء و قیامش با مستقل که به نام نسبت ایجابی نامیده می شود که همان نسبت هوهو است؛ و اگر أخذ و لحاظ شود لأنّه من غیر جهة اتّکائها علی استقلال، نسبت ناقصهٔ ایجابی خواهد بود، کلحاظ قیام زید من قولنا زید قائم ی فافهم. و چنانچه قبلاً گفته شد: هر مفهوم نسبی غیر مستقل را به نحو استقلال می توانیم به لحاظ بیاوریم؛ پس اگر نسبت ایجابی ناقصه را بنحو استقلال لحاظ نمائیم، مفهوم وجود اسمی خواهد بود.

پس منشأ انتزاع مفهوم وجود، نسبت ناقصهٔ ایجابی است مأخوذة بنحو الاستقلال. و نظیر این حرف در جمیع معانی حرفیّه و ماهیّات نسبیّه جاری است. و چنانچه معلوم شد: همهٔ این مفاهیم، عناوین و حکایاتی هستند که از ماهیّات نسبیّه من حیث وجودها فی الذّهن منتزعند؛ و به خارج منطبق نمی شوند علی نحو انطباق الماهیّات علی أفرادها؛ فلا تتعدی الذّهن إلی الخارج. و من هنا تنشأ بقیّة النّسب و المفاهیم التی هی اعتبارات الذّهن، و من جملتها مفهوم العدم؛ فإن العقل إذا قاس زیداً إلی نفسه، حکم بنسبة الایجاب بالحمل الأوّلی؛ ثم إذا قاسه إلی عمرو لم یجد نسبة، فحکاه بنسبة یسمیها نسبة السّلب و یعتبرها تامّـة و ناقصة، ثم یلاحظها مستقلة فینتزع عندئذ معنی العدم الاسمی. فافهم. فقد تحصّل أنَّ الماهیّات اعتبارات تطرأ الحقایق؛ و بقیّـة المفاهیم عناوین و اعتبارات علـی اعتبارات.

و از اینجا معلوم شد که: در علوم مجردات بأنفسها و أمثالها از مفاهیم و ماهیّات أثری نیست. زیرا علوم آنها به خودشان حضوری و غیر قابل تبدل به حصولی است، لعدم موجب الخطأ هناک.

و از اینجا معلوم شد که: بیشتر از یک ماهیّت از یک موجود نمی توان انتزاع کرد، به خلاف مفهومی که عنوان نامیده می شود. زیرا سبب انستزاع ماهیّت، موجود خارجی است چنانچه معلوم شد؛ به خلاف عناوین که سبب انتزاعشان استعداد است؛ و ممکن است ذهن استعدادات مختلفه پیدا کرده؛ و انتزاعات مختلفه بنماید؛ چنانچه از یک مورد انتزاع علم کند؛ و از موردی انتزاع قدرت؛ و از

موردی انتزاع حیوة؛ و هکذا؛ بعد موردی را نائل شود که هر یک از این عناوین را که با وی بسنجد، او را واجد بیابد.

و از اینجا معلوم شد که: مرتبهای از وجود که صرف بوده واجد جمیع کمالات وجودی است، خواه به لحاظ صرافت که حدیی است در عین لاحدی، و خواه به لحاظ واجدیّت جمیع کمالات به شرط وحدت، که عرفاء این دو لحاظ را دو مرتبه دانسته، و مقام أحدیّت و مقام واحدیّت مینامند. زیرا جمیع این عناوین، به بالاتر از یک جنس عالی صادق و محمولند.

و باید دانست که: همهٔ آنچه را که ذکر شد در جای خودش مبرهن کرده ایم؛ و تفرّع او را به مسلک تشکیک وجود بیان نموده ایم؛ اگرچه در اینجا نظر به ضیق مقام غالباً از بیان برهانی صرف نظر شد.

أمّا عرفاء چون تشكيك را در ظهورات مي دانند، نه در مظاهر چنانچه گذشت؛ لهذا حدود وجود را مراتب تعيّنات علمي حق سبحانه مي گيرند؛ و گويند: أوّل تعيّن بودن، وجود حق است نفس ذاته كه تعيّن أحَدى است؛ و تعيّن أحَدى به جهت صرافت، منشأ تعيّن واحدى است كه جامعيّت جميع كمالات است بنحو وحدت؛ و بقيّه أسماء واحداً بعد آخر از اين مقام منتشى هستند؛ و موجودات إمكانى هم از آنها با تفصيلى كه در كتبشان مسطور است. و از اين جهت مرحوم سيّد (ره) كلام مرحوم شيخ (ره) را كه تعيّن أحدى و واحدى را به لحاظ عقل نسبت داده بود، تبديل به لحاظ حق سبحانه نمود.

ختم كلام أستاد علامه آية الله طباطبائي قَدَّس الله سرَّه.

و از این به بعد آنچه خواهد آمد، کلام حقیر فقیر: سیّدمحمّد حسین حسینی طهرانی عَفی الله عنه: تِلْمیذ و شاگرد اُستاد علاّمهٔ طباطبائی رفع الله قدره و أغلَی منزله میباشد.

#### بسم الله الرّحمن الرّحيم

#### و صلّى الله على سيّدنا محمّد و آله الطّاهرين و لعنة الله على أعدائهم أجمعين

حکایت کلام عرفا که حضرت اُستاد در ایس تذییل بیان کردهاند؛ و مطلّب را بدان منتهی نمودهاند؛ آن است که مقام أحدیّت أولین تعیّن ذات است. زیسرا همین که وجود صرف را که در حاق ذات خود ، بحت بساطت و محض صرافت است؛ به لحاظ عدم تقیّد آن بأی خصوصیّة ملاحظه کردیم؛ خود ایس لحاظ، تعیّن می شود؛ و خواهی نخواهی موجب تقیید ذات بحت و وجود صرف می گردد. و ایس أول تعیّنی است که به خود می گیرد؛ و آن را مقام أحدیّت نامند.

و از این جا نیز در مقام دوّم، تعیّن دیگری که مقام واحدیّت است، و آن مقام استجماع جمیع نعوت و صفات حضرت حق است که به نحو وحدت و جمع ملاحظه می شود، ناشی می گردد و آن از ملاحظهٔ وجود صرف به لحاظ تقیید آن به خصوصیّت جامعیّت آن به جمیع أسماء و صفات به نحو جمع و اندماج به دست می آید. و این مقام ، تعیّن دیگری است که بعد از أحدیّت پیدا می شود.

و عليهذا أحديّت و واحديّت ، دو صفت از صفات ، و اسم أحَد و واحد دواسم از أسماء الله هستند كه در اثر ملاحظة تعيّن ذات ملحوظ شدهاند.

و همینطور بیائیم به پائین، اسم الله که جامع أسماء است به نحو تمایز و تفصیل؛ و پائین تر از آن اسم حی و عالم و قادر و غیرها، تا آخرین اسم از أسماء حضرت حق \_ جل و علا \_ همگی تعین همان أسماء بالا هستند که به واسطهٔ تعین بیشتری جنبهٔ صرافت آنها کمتر و تقید آنها بیشتر میگردد، تا برسد به أعیان

ثابته که صور علمیّهٔ موجودات خارجیّه هستند؛ و سپس نفس موجودات خارجیّه؛ و جمیع عوالم إمکان همگی تعیّنات حقیقت وجود، و کثرات طاریهٔ بر أصل هستی و إطلاق وجود صرف و بحت و بسیط میباشند.

و بنابراین جمیع موجودات عالم از أسماء و صفات عالیه و کلیّه گرفته تا کوچکترین اسم از أسامی جزئیّه، همگی تعیّنات حقیقت وجود و ظهورات آن میباشند. و به عبارت دیگر همه و همه معانی حرفیّه هستند که از خود أصالتی و استقلالی ندارند، و از خود بروز و ظهوری ندارند. آنچه دارند از معنی و مفهوم، در سایهٔ خداست و در پرتو خداست. آنها حالات و کیفیّات و أطوار و شُئون متعلّقات خود را نشان میدهند؛ و اگر به قدر سر سوزنی از این تعلّق و بستگی دست بردارند، وجود مستقل می گردند؛ و تبدّل و تغیّر در حقیقتشان پیدا می گردد. و در این صورت خُلف لازم می آید.

زیرا گفتیم که: معانی حرفیّه غیر از تعلّق و ارائهٔ غیر، و عدم استقلال در معنی و مفهومْ چیزی ندارند.

در معنای سِرْتُ مِنَ الْبَصْرَةِ إِلَی الْکُوفَةِ، لفظ مِن فقط معنای ربطی دارد. یعنی حالت و کیفیّت سیر را بیان می کند که از بصره شروع شده است؛ و ابتدای آن بصره بوده است. و تا وقتی که به لفظ مِن با این معنی و مفهوم، یعنی إرائهٔ ابتدائیّت سیر از بصره، و إبراز و انکشاف کیفیّت سیر که از بصره بوده است، نظر نمودیم ؛ کاملاً معنای صحیح و درستی را به دست می آوریم. ولیکن اگر به کلمهٔ مِن با نظر استقلال نگریستیم؛ و در آن معنای ابتدائیّت را مستقلاً دیدیم؛ دیگر معنای أول را نمی فهماند، و نشان نمی دهد که: ابتدای سیر ما از بصره بوده است.

و علاوه در جملهٔ ما ایجاد خَلَل مینماید؛ زیرا معانی مستقله بدون ربط و ارتباط وارد می شود؛ و جمله بدین صورت درمی آید: سِرْتُ الابتداء البصرة الانتهاء الکوفة. در این حال علاوه بر آنکه ابتدائیت سیر ما را از بصره و منتهی شدن آن را به کوفه نمی رساند؛ تازه در این جمله احتیاج به استعمال معانی حرفی دیگری هستیم تا این میهمانان غریب تازه وارد را با سیر ما پیوند دهد؛ و بین آنها و فعل ما

رابطهٔ دوستی و اُلفت و پیوند و بستگی برقرار کند.

عالم وجود تماماً بدون استثناء، نسبت به ذات أقدس حضرت حق ـ جل و علا ـ معانی حرفیه هستند. أسماء و صفات خدا قائم به ذات حق میباشند؛ از خود استقلالی ندارند. وگرنه از اسمیت و صفتیت بیرون میرونسد؛ و دیگر از کیفیت ذات أقدس حکایتی ندارند؛ و نحوه تلبّس ذات به صفت را نمی رسانند.

موجودات که از إضافهٔ إشراقیّهٔ حضرت حق پدید آمدهاند؛ همگی معانی حرفیّهاند؛ یعنی خودنما نیستند، خدانما هستند. بود نیَنْد؛ بلکه نمودند. زیرا نه در وجود، و نه در صفت هیچ گونه استقلال ندارند. ذاتاً و صفة ، جوهراً و عَرَضاً، وجوداً و ماهیّه قائم به ذات حقّند؛ و به هیچ وجه من الوجوه استقلال و اتّکاء به خود ندارند، آنچه دارند از خداست و به سوی خداست و برای خداست و به واسطهٔ خداست: مِنْكَ وَ لَكَ وَ بِكَ. همگی خدا را نشان میدهند: صفات خدا را و وساد اسماء خدا را، علم خدا را، قدرت خدا را، حیات خدا را ووو...

غایة الأمر هر یک به حسب سعهٔ وجودی و ظرف ماهوی خودشان. همگی کلمهٔ خدا هستند؛ و عالم همه کتاب خداست. کلمه عبارت است از گفتاری که حکایت از ضمیر و نیّت و افکار درونی و پنهانی می کند. تمام عالم وجود، حکایت از ضمیر إلهی که همان مشیّت مطلقه، و إرادهٔ أزلی و أبدی و سروری اوست دارند.

به نزد آنکه جانش در تجلّی است عَرَض إعراب وجوهرچون حروف است ازو هـر عـالمي چـون سـورهاي خـاص

همه عالم کتاب حق تعالی است مراتب همچو آیات وقوف است یکی زان فاتحه دیگر چو إخلاص

اینجاست که مسئلهٔ توحید با مقابل آن، در یک نظر جدا و متمیّز می شوند: اگر به موجودات عالم که دارای معنای حرفی هستند، به نظر استقلال بنگریم، و آنها را دارای وجود حقیقی بدانیم، همان معنای نسبت حرف در نظر ما تبدیل به

<sup>(</sup>۱) از أبيات عارف عالى مقدار شيخ محمود شبسترى، در «گلشن راز» است.

حقیقت شده؛ و لفظ مِنْ معنای ابتداء را پیدا کرده؛ و در برابر وجود حق و ذات أقدس مطلق او، موجودی را جدا و منحاز قرار داده ایم؛ و وجود أقدس حق را بدین موجود، محدود و متعیّن نموده ایم.

و أمّا اگر معنای حرفی را به جای خود گذاردیم؛ و تعدیّی و تجاز در مفهوم و پیکرهٔ آن نکردیم و لباس استقلال در برش ننموده، به خلعت أصالت مخلّع ننمودیم؛ در اینجا این موجود حادث را آیه قرار داده؛ و از این دریچه به ذات أقدس حق تماشا کرده ایم و جمال و کمال و حسن و زیبائی و علم و قدرت او را از آئینهٔ این موجود نگریسته ایم.

آری هر موجودی از موجودات آیهٔ خداست؛ و تمام عالم هستی آیات خدا هستند. آیه به معنای علامت و نشان و نشان دهنده است. آب زلال و صافی آیه است؛ چون صورت و عکس درختان را در خود منعکس میکند. آئینه آیهای برای جمال و صورت شخص ناظر در آن است که: بدون هیچ کمی و فزونی، و بدون هیچ تصریفی از آن حکایت میکند.

آئینه از خود چیزی ندارد؛ فقط و فقط حیثیت و نقش آن حیثیت إرائه و نشان دادن است، هر چه پاکتر و صافتر باشد، خصوصییات صورت منعکس در خود را بهتر بازگو می کند. صورت مشاهد در آئینه به حمل هُوهُو، همان صورت منعکس در آن است؛ و می توانیم بگوییم: این صورت به تمام معنی، مِثل و مِثال و شمایل شخص ناظر در آن است و با هُوهُو، ولی نه بنحو حمل أولی ذاتی که اتّحاد در ماهیّت باشد که نتیجهاش اتّحاد صورت منعکس با شخص ناظر در ماهیّت و معنی بوده باشد؛ و نه بنحو حمل شایع صناعی که اتّحاد در وجود و مصداق باشد، که بتیجهاش اتّحاد صورت ظاهر با شخص ناظر در تحقق وجود و مصداق خارج باشد. بلکه بنحو حمل حقیقه و رقیقه است که هیچگونه اتّحادی در بین آنها نیست، بلکه صورت آینه، عکس و شبیه و مثال و نمودار و رقیقتی است از حقیقت و واقعیّت ناظر، به طوری که صحّت سلب دارد؛ و می گوئیم: ایس صورت، آن شخص ناظر در خارجی از حیات و وادراک و عقل و کمیّت و ثقل و غیر ذلک من الأوصاف خارجی از حیات و ادراک و عقل و کمیّت و ثقل و غیر ذلک من الأوصاف

از اینجاست که میبینیم در قرآن مجید به موجودات عالم هستی و پدیدههای جهان مادی و طبیعی، همچون آسمان و زمین، أبر، و باران، و اختالاف شب و روز، و ماه، و خورشید، و رعد، و بسرق، و صاعقه، و کشتیهای روان بسر روی آبهای دریا، و خلقت زنان و اُنس انسان با آنها، و خوابیدن إنسان در شب، و در جستجوی روزی بودن در روز، و همه و همه این مخلوقات و حوادث را با لفظ آیه بازگو می کند؛ و آنها را بدین مهر و علامت نشان می دهد:

إنَّ فِى خَلْقِ السَّمَاواتِ وَالأرْضِ وَ الْحَتِلافِ اللَّيْلِ وَ النَّهارِ لآياتٍ لأُولِى الأَنْبابِ. '

إِنَّ فِي خُلْقِ السَّمَاواتِ وَ الأرْضِ وَاحْتِلافِ اللَّيْلِ وَ النَّهارِ وَ الْفُلْكِ الَّتِي تَجْرِي فِي الْبَحْرِ بِما يَنْفَعُ النَّاسَ وَمَا أَنْزَلَ اللَّهُ مِنَ السَّماءِ مِنْ ماء فَأَحْيَا بِهِ الأرْضَ بَعْدَ مَوْتِها وَ بَثَ في عَلْمَسَحَّرِ بَيْنَ السَّمَاءِ وَ السَّحابِ الْمُسَحَّرِ بَيْنَ السَّمَاءِ وَ اللَّرْضِ لآيات لِقَوْم يَعْقِلُونَ. "
الأرْضِ لآيات لِقَوْم يَعْقِلُونَ. "

وَ جَعَلْنَا اللَّيْلَ وَ النَّهَارَ آيَتَيْن فَمَحَوْنا آيَةَ اللَّيْل وَ جَعَلْنا آيَةَ النَّهَارِ مُبْصِرةً لِتَبْتَعُوا فَضْلاً مِنْ رَبِّكُمْ وَ لِتَعْلَمُوا عَدَدَ السِّنين وَ الْحِسَابَ وَ كُللَّ شَمَى ۚ فَصَّلْناهُ تَفْصِلاً. '

### وَ آيَةٌ لَهُمُ الأرْضُ الْمَيْتَةُ أَحْيَيْناها وَ أَخْرَجْنا مِنْها حَبّاً فَمِنْهُ يَأْكُلُونَ. °

<sup>(</sup>١) آية ٦٢، از سورة ٢٢: حجّ و نظير اين آيه با حذف كلمة هو در آية ٣٠، از سورة لقمان: ٣١، آمده است: ذلك بأنّ الله هو الحقّ و أنّ ما يدعون من دونه الباطل.

<sup>(</sup>٢) آيه ١٩٠، از سورهٔ ٣: آل عمران.

<sup>(</sup>٣) آيهٔ ١٦٤، از سورهٔ ٢: بقرة.

<sup>(</sup>٤) آية ١٢، از سورة ١٧: إسراء.

<sup>(</sup>٥) آيهٔ ٣٦، از سورهٔ ٣٦: يس.

وَ آيَةٌ لَهُمُ اللَّيْــلُ تَسْــلَخُ مِنْــهُ النَّــهارَ فَـاإِذا هُــمْ مُظْلِمُــونَ. وَالشَّــمْسُ تَجْــرِى لِمُسْــتَقَرِّ لَها ذَلِكَ تَقْديرُ الْعَزيزِ الْعَليم. وَ الْقَمَرَ قَدَّرْناهُ مَنازِلَ حَتَّى عادَ كَالْعُرْجُونِ الْقَديــم.\

وَ آيَةٌ لَـهُمْ أَنَّا حَمَلْنَا ذُرِّيَّتَهُمْ فِي الْفُلْكِ الْمَشْحُونِ. وَ خَلَقْنا لَـهُمْ مِنْ مِثْلِهِ مَا يَرْكَبُونَ. '

وَ مَا خُلَقَ اللَّهُ فِي السَّمَاواتِ وَ الأرْضِ لآيات لِقَوْم يَتَّقُونَ. ٣

إِنَّ فِي السَّمَاواتِ وَ الأرْضِ لآياتٍ لِلْمُؤْمِنينِ . وَ فِي خَلْقِكُمْ وَمَا يَبُثُّ مِنْ دَابَّةٍ آيَاتٌ لِقَوْم يُوقِنُونَ. ٤ أَيَاتٌ لِقَوْم يُوقِنُونَ. ٤ أَيَاتٌ لِقَوْم يُوقِنُونَ. ٤ أَيَاتٌ لِقَوْم اللَّهُ عَلَيْهِ عَلَيْهُ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَيْهُ عَلَيْهِ عَلَيْ

سُبْحًانَ الَّذي أَسْرَى بِعَبْدِهِ لَيْلاً مِنَ الْمَسْجِدِ الْحَرامِ إِلَى الْمَسْجِدِ الأَقْصَى الَّذِي بَاركْنَا حَوْلَهُ لِنُرِيَهُ مِنْ آيَاتِنَا إِنَّهُ هُوَ السَّمِيعُ الْبَصِيرُ. °

سَنُريهمْ ۚ آَيَاتِنَا فِي الآفَاقِ وَ فِي أَنفُسِهمْ حَتَّى يَتَبَيَّنَ لَهُمْ أَنَّهُ الْحَقُّ. ٦

كَذلِكَ يُحْيى اللَّهُ الْمَو ْتَى وَ يُريكُمْ آيَاتِهِ لَعَلَّكُمْ تَعْقِلُونَ. ٧

وَ قُل الْحَمْدُ لِلّهِ سَيُريكُمْ آياتِهِ فَتَعْرِفُونَها وَمَا رَبُّكَ بغافِل عَمَّا تَعْمَلُونَ.^

وَ مِنْ آياتِهِ أَ نْ خُلَقَكُمْ مِنْ ثُرابِ ثُمَّ إِذَا أَنْتُمْ بَشَرٌ تَنْتَشِرُونَ. ٩

وَ مِنْ آیاتِــهِ أَ نْ خَلَـقَ لَکُــمْ مِــنَ أَنْفُسِـکُمْ أَزْ وَاجِـاً لِتَسْـکُنُوا إِلَيْــها وَ جَعَـلَ بَيْنَکُــمْ مَودَةً وَ رَحْمَةً إِنَّ فِي ذَلِكَ لآيات لِقَوْم يَتَفَكَّرُونَ. ' '

وَ مِنْ آياتِهِ خُلْقُ السَّمَاواتِ وَ الأرْضِ وَ احْتِلافُ أَلْسِنَتِكُمْ وَ أَلْوانِكُمْ إِنَّ فِي ذَلِكَ لآيات لِلْعالِمينَ. \\

و مِنْ آیاتِهِ مَنامُکُمْ بِاللَّیْلِ وَ النَّهارِ وَ ابْتِغَاؤُکُمُ مِنْ فَضْلِهِ إِنَّ فِي ذَلِكَ لآیاتِ لِقَوْمٍ يَسْمَعُونَ. '\'

## وَ مِنْ آياتِهِ يُريكُمُ الْبَرْقَ خَوْفاً وَطَمَعاً ويُنَزِّلُ مِنَ السَّماءِ ماءً فَيُحيْبى به الأرْض

<sup>(</sup>٧) آيهٔ ٧٣، از سورهٔ ٢: بقرة.

<sup>(</sup>٨) آية ٩٣، از سورة ٢٧: نمل.

<sup>(</sup>٩) آيهٔ ۲۰، از سورهٔ ۳۰، روم.

<sup>(</sup>۱۰) آیهٔ ۲۱، از سورهٔ ۳۰: روم.

<sup>(</sup>۱۱) آیهٔ ۲۲، از سورهٔ ۳۰: روم.

<sup>(</sup>۱۲) آیهٔ ۲۳، از سورهٔ ۳۰: روم.

<sup>(</sup>١) آيهٔ ٣٧ تا ٣٩، از سورهٔ ٣٦: يس.

<sup>(</sup>٢) آيهٔ ٤١ و ٤٦، از سورهٔ ٣٦: يس.

<sup>(</sup>٣) آيهٔ ٦، از سورهٔ ١٠: يونس.

<sup>(</sup>٤) آية ٣ و ٤، از سورة ٤٥: جاثيه.

<sup>(</sup>٥) آيهٔ ١، از سورهٔ ١٧: إسراء.

<sup>(</sup>٦) آيهٔ ٥٣، از سورهٔ ٤١: فصّلت.

بَعْدَ مَوْتِها إِنَّ فِي ذَلِكَ لآيات لِقَوْم يَعْقِلُونَ. ﴿

وَمِنْ آياتِهِ أَ نْ تَقُومَ السَّمَاءُ وَالأرْضُ بِأَمْرِهِ ثُمَّ إِذَا دَعاكُمْ دَعْوَةً مِنَ الأرْضِ إِذَا أَثْتُمْ تَحْرُجُونَ. \

وَ مِنْ آیاتِهِ أَ نْ یُرْسِلَ الرِّیاحَ مُبَشِّراتٍ وَ لِیُذیقَکُمْ مِنْ رَحْمَتِهِ وَ لِتَجْـرِيَ الْفُلْـكُ بِـأَمْرِهِ وَ لِتَبْتَغُوا مِنْ فَضْلِهِ وَ لَعَلَّكُمْ تَشْكُرُونَ. "

هُوَ الَّذِي يُرِيكُمْ آياتِهِ وَ يُنَزِّلُ لَكُمْ مِنَ السَّماءِ رِزْقاً وَ مَا يَتَذَكَّرُ إِلاَّ مَنْ يُنيبُ

وَ مِنْ آیاتِــهِ اللَّیْــلُ وَ النَّــهارُ وَ الشَّــمْسُ وَ القَمَــرُ لا تَسْــجُدُوا لِلشَّــمْسِ وَلا لِلْقَمَــرِ وَ اسْجُدُوا لِلّهِ الَّذِي خَلَقَهُنَّ إِنْ كُنْتُمْ إِيَّاهُ تَعْبُدُونَ. °

وَ مِنْ آياتِهِ خُلْقُ السَّمَاوَاتِ وَ الأَرْضِ وَ مَا بَثَّ فيهِمَا مِنْ دَابَّةٍ وَ هُوَ عَلَــى جَمْعِــهِمْ إِذَا بَشاءُ قَديرٌ."

وَ مِنْ آياتِهِ الْجَوارِ فِي الْبَحْرِ كَالأَعْلامِ. <sup>٧</sup>

وَ جَعَلْنَا السَّمَاءَ سَقْفاً مَحْفُوظاً وَ هُمْ عَنْ آياتِها مُعْرِضُونَ. ^

با دقّت در این آیات و مشابه آنها که در قرآن کریم بسیار است، بدست می آید که: تمام مصنوعات و مخلوقات خداوندی، و تمام حوادث از حرکات و سکنات، و جمیع امور مادی و معنوی و مُلْکی و ملکوتی، و بالأخره سراسر عالم امکان، آیات و آئینههای خدانما، و علامات و نشانههای جمال و جلال و لطف و قهر حضرت معبود مطلق و محمود علی الإطلاقند. همه او را نشان می دهند، و در این بزم گفتگوئی جز او و أوصاف او نیست. هر پرنده، و هر چرنده، و هر خزنده، و هر گیاه و درخت، و هر آب و علف، و هر حیوان صامت و ناطقی، با وجودشان و با کُنه سرشت و خمیرهٔ ذاتشان سخن از او دارند و بس.

در قرآن مجید موجودی از موجودات را نمی یابیم مگر آنکه آن را آیهٔ خدا معرّفی

<sup>(</sup>٥) آيهٔ ٣٧، از سورهٔ ٤١: فصّلت.

<sup>(</sup>٦) آيهٔ ٢٩، از سورهٔ ٤٢: شوري.

<sup>(</sup>٧) آية ٣٢، از سورة ٤٢: شوري.

<sup>(</sup>٨) آيهٔ ٣٢، از سورهٔ ٢١: أنبياء.

<sup>(</sup>١) آية ٢٤، از سورة ٣٠: روم.

<sup>(</sup>٢) آية ٢٥، از سورة ٣٠: روم.

<sup>(</sup>٣) آية ٤٦، از سورة ٣٠: روم.

<sup>(</sup>٤) آيهٔ ١٣، از سورهٔ ٤٠: غافر.

می کند؛ و با عنوان آیه آن را معنون می نماید. و ایس از عجائب ایس کتاب است که در میان همهٔ کتب آسمانی به این خصیصه ممتاز است. در قرآن کریم نه تنها به أنبیاء و رسل إلهی و آیات نازلهٔ از آسمان به سوی آنها، و نه تنها به آنچه بخصوص موجب عبرت بشر است، همچون عیسی و مریم و ناقهٔ صالح و أمثالها با عبارت آیه گفتگو دارد؛ بلکه تمام موجودات طبعی و طبیعی عالم تکویس را همانطور که دیدیم، آیه می داند. و کفی فی ذلک توحیداً و معرفة و مشاهدة لرؤیة جماله بنظر الوحدة الصرفة التی لا یقوم بإزائها شئ.

<sup>(</sup>١) آية ٥٠، از سورة ٢٣: مؤمنون: وجعلنا ابن مريـم و أُمَّه آيةً وآويناهـما إلـى ربوة ذات قرار ومعيـن.

<sup>(</sup>٢) آية ٦٤، از سوره ١١: هود:و يا قوم هذه ناقة الله لكم آية فذروهاتأكل فِي أُرض الله ولات مستُّوها بسوء فيأخذكم عذابً قريبً.

<sup>(</sup>٣) بعد از آنكه دانستيم همهٔ موجودات، آيات خدا هستند؛ اينك بايد دانست كه همهٔ چيزها و موجو دات را بدون استثناء خدا آفریده است؛ **اللـه خالقُ کلِّ شَئ**َ (آیهٔ ٦٢، از سورهٔ ٣٩ زمـر) و هـر موجــو دی را که خدا آفریده است، نیکو آفریده است، **الّذی أُحْسَنَ کُلُّ شبئ خُلَقَـه** (آیـهٔ ۷ از سبورهٔ ٤١: سبجده). بنابراین این زیبائی بهت آور که تمام جهان هستی را فرا گرفته است، همه و همه زیبائی خداست، و حسن و جمال اوست که در آیات آسمانی و زمینی مشاهده می شود. و شاهد بر این گفتار آن است که: خداوند هر جمال و كمال و صفت نيكو را دربست و سربست منحصر در خود مي شمارد. هو العي لا إله إلا هو (آية ٦٥، از سورة ٤٠: مؤمن) أنَّ القوّة للّه جــميعاً (آيـة ١٦٥، از سـورة ٢: بقـره) هـو العليـم القديـر (آيـة ٥٤، از سورة ٣٠: روم) هو السّميع البصير (آية ١، از سورة ١٧: إسراء) الله لا إله إلاّ هو له الأسماء الحسنسي (آية ٨، از سورهٔ ۲۰: طه) هر نامی که نیکوتر از آن است، اختصاص به خدا دارد. و نظیر این آیات در قرآن بسیار است. و عليهذا مفاد اين آيات، آن مي شود كه: تمام زيبائي هاي عالم هستي و كليّة جمال و حسني كه در جهان جلوه گر است، حقیقت آن از ساحت أقدس كبرياست و براي دگران جز مجاز و عاريه بودن چیزی باقی نمیماند. و چون به هر موجودی از این آیات الهیّه جمال محــدود و متنــاهی داده شــده اســت؛ إنّــا كلُّ شئ خلقناه بقَدَر (آيهٔ ٤٩ از سورهٔ ٥٤: قمر) و إن من شئ إلاّ عندنا خزائنه وما ننـزّله الاّ بقَدَر معلوم (آيــهٔ ٢٢، از سورهٔ ۱۵: حجر) در این صورت انسان با پذیرفتن این حقیقت قرآنی خود را در برابر یک جمال و کمال و زیبائی مطلق و نامتناهی مشاهده میکند که از هر سو به او احاطـه کـرده و هیـچ خلائـی در برابـر آن وجـود ندارد. اینجاست که هر جمال و کمالی را حتّی وجود خودش را که یکی از آن آیات می باشد فراموش نموده محو و مجذوب و دلباختهٔ آن كمال أزلى و محبوب سرمدى مى گردد. و آيهٔ والَّذين آمنوا أشدّ حبّاً للّه (آیـهٔ ۱٦٥ از سـورهٔ ۲: بقـره) (و کـساني کـه ايمان آوردهانـد؛ خداوند را از همه چـيز بيشتر دوسـت دارنـد)

بنابر آنچه گفته شد این موجودات أبداً خودنما نیستند، و نمی توانند خودنما باشند مگر در نزد دیدهٔ أحول و دوبین. زیرا انقلاب در ماهیّت آنها لازم می آید، و تبعی و تبکل إمکان آنها را به وجوب، و حدوث آنها را به قدر، و وجود ظِلّی و تبعی و مجازی آنها را به وجود أصیل استقلالی، در پی می آورد.

و مفروض ما این است که: ذات أقدس حق ّ جل و علا عین صرافت و محوضت و بحت بساطت هستی و وجود است، که لازمهاش أزلیّت و أبدیّت و سرمدیّت و عدم تناهی اوست. و لازمهٔ این اوصاف، انحصار استقلال، و وجوب و عزّت در ذات اوست و بس؛ چنانچه فرضاً هر یک از موجودات، استقلالی پیدا کنند، گرچه به خردی موری باشند، در برابر حضرت حق ، برابری می کنند؛ و موجب تحدید و نقصان در ذات او به این حد وجودی می گردند. و این خلف است.

كلام دُرَر بار حضرت أميرالمؤمنين الطَّيِّلا : مَا رَأَيْتُ شَيْئاً إلاَّ وَ رَأَيْتُ الله قَبْلَهُ البر اين حقيقت گواه است.

**←** 

عشق و تَیمان و فرط محبّت او را به خدای می رساند. و لازمهٔ این محبّت آن است که اراده و اختیار و استقلال خود را تسلیم خدا نموده، و در تحت سرپرستی مطلق، و ولایت مطلقهٔ وی قرار می گیرد. چنانکه می فرماید: والله و کی الّذین آمنوا یُخرجهم من الظلمات إلی می فرماید: والله و کی الّذین آمنوا یُخرجهم من الظلمات إلی التور. (ایهٔ ۲۵۷ از سورهٔ ۲: بقره) و در این مرز است که حقیقت توحید برای او متحقّق می شود؛ و خود را فانی محض در دریای بی کران حیات، و قدرت، و علم، و نور حضرت أحدیّت می نگرد؛ و خود و بقیّه موجودات را محو و مضحمل و فانی در عظمت ش می بیند، و تمام أشیاء را دارای وجود مجازی و عاریتی مشاهده می نماید، بطوری که گسترش وجود حق، تمام ما سوی را فرا گرفته؛ و ذره ای از تابش آن شمش حقیقت دور نیست؛ و یک ذات بحت بسیط مُدرِک شاعرِ عالم حکیم قادر حی است که سراسر وجود و کاخ عالم هستی را پوشانیده است. و این است حقیقت مقام ولایت که ملازم با مقام توحید است. راغب کاخ عالم هستی را پوشانیده است. و این است حقیقت مقام ولایت که ملازم با مقام توحید است. راغب اصفهانی در «مفردات» خود گوید: الولایة حصول الشیّین فرّایداً حصولاً کیس بینهما ما کیس مِنهما.

(۱) این حدیث را به این عبارت مرحوم صدرالمتألهین در «أسفار أربعة»، طبع سنگی، ج ۱ ص ۲۹ و از طبع حروفی، ج ۱ ص ۱۹۷ ذکر نموده است: و نیز مرحوم سبزواری در حاشیهٔ خود بر شرح منظومهٔ خود در ص ۱۹ از طبع ناصری راجع به کیفیّت تقوّم معلول به علّت ذکر کرده است. مرحوم صدرالمتألّهین پس از بیان روایت مرفوعاً از أمیرالمؤمنین السلامی بدین عبارت، گفته است: و روی: مَعَهُ و فیه یعنی: ما رأیت شیئاً الا ورأیت الله معه و فیه. و مرحوم عالم ربانی حاج میرزا جواد آقا ملکی تبریزی رضوان الله علیه در

محقّ ق را که وحدت در شهود است دلی کز معرف نور و صفا دید دلی کز معرف نور و صفا دید

آئینه ما به یُنظر است؛ نَه ما فیه یُنظر. با آئینه خود را می بینیم؛ نه آنکه خود آئینه را می بینم. اگر در یک لحظه ما به آینه نه به جهت دیدن روی خود، بلکه به جهت دیدن شکل و خصوصیّت خود آینه در آن نگاه کنیم که مثلاً شیشهاش چگونه است؟ و از کدام کارخانه است؟ عرض و طولش چقدر است؟ آیا سپید است، و یا زرد است؟ در آن لحظه محال است خود را ببنیم. نظر آلی با نظر استقلالی جمع نمی شود. فافهم و استقم و اعرف الله حق معرفته.

این است حقیقت وجود موجودات بأسرها من الأسماء و الصّفات، و موجودات عالم ملک و ملکوت و الأعیان برمّتها که همگی ظهورات و آئینههای ذات حق \_ جلّ و علا \_ هستند.

و محصّل آنچه را که حضرت اُستاد علاّمـه رضوان اللـه علیه، در ایـن تذییل آوردهاند، کیفیّت أخذ علم حصولی، و برداشـت ماهیّات، و انـتزاع مفاهیم و عناوین از موجودات، و نسبت إیجابیّهٔ ناقصه و معانی حرفی، و حمل حقیقه و رقیقه بود.

و با تتمّهای که ما در دنبالش عرض کردیم، معلوم شد: تمام موجودات، معانی حرفیّه نسبت به ذات أقدس حق محلی و علا هستند. و همگی آیات و مرآئی و ظهورات اویند. و حمل هوهو در این جا همچون صورت مشاهد در مِرآت، با صاحب صورت. حمل حقیقه و رقیقه است که از طرفی اوست. زیرا غیر از او نیست؛ و از طرفی غیر اوست. زیرا حقیقت آن صاحب صورت با آن کمال وعقل و آثار و خصوصیّات خارجیّه کجا؟ و این صورت کجا؟

 $<sup>\</sup>leftarrow$ 

<sup>«</sup>أسرار الصلوة» ص ٦٥ گويد: قوله عليه السّلام: (يعنى أميرالمؤمنين الطّيّلاً) ما نظرتُ إلى شئ إلاّ ورأيت الله قبله و بعده و معه. و در رسالهٔ «لقاء الله» خطّى ص ٧ گويد: إمام صادق الطّيّلاً مى فرمايد: ما رأيت شيئاً إلاّ ورأيت الله قبله و بعده و معه.

<sup>(</sup>۱) از شیخ محمود شبستری در «گلشن راز».

#### تذييل چهارم، برمكتوب چهارم حضرت شيخ، قدّس الله نفسه

# بسم الله الرّحمن الرّحيم و صلّى الله على محمّد وآله الطيّبين الطّاهرين؛ و لعنة الله على أعدائهم أجمعين من الآن إلى قيام يوم الدّين

چون مرحوم شیخ مکتوب چهارم خود را در ضمن سه فصل بیان نمودهاند:

۱- در حقیقی بودن وحدت و کشرت؛ ۲- در عینیّت صفات یا ذات؛ ۳- در اعتبارات وجود، بشرط لا و لا بشرط شئ؛ ما نیز تذییل آن را در ضمن سه فصل بیان می نمائیم:

فصل أول: محقّق دوانی گفته است: وجود واجب واحد است و حقیقی؛ و کثرات در وجود اعتباری است، یعنی در موجودات امکانیّة به هیچ وجه من الوجوه از حقیقت وجود اثری نیست. آنچه هست فقط انتساب به وجود است. و لفظ موجود بر هر دو قسم إطلاق می شود به نحو أعمّ؛ نظیر معقولات ثانیه که موطنشان در عقل است. و بنابراین مشتق موجود در خارج دو فرد دارد: أول وجود واجب که حاق و حقیقت وجود است؛ دوم وجود ممکنات که رائحهای از وجود ندارند؛ و إطلاق موجود بر آنها مجرد مفهوم و معنای انتساب است. یعنی نسبت موجود به اصل وجود که حقیقت است، و به تعیّنات آن که مجرد انتساب است به یک نحو اطلاق می شود؛ همچون نسبت عالم و قادر که به زید می دهیم؛ و نسبت مُشَمّس و تامِر و لابن که مثلاً به آب گرم شدهٔ از حرارت خورشید، و به شخص خرما فروش، و شیر فروش می دهیم.

در نسبت عالم و قادر که مشتقی است از مشتقات، چون مبدأ علم و قدرت در زید حقیقتاً موجود است؛ فلهذا از این مبدأ مشتقی میسازیم؛ و آن را بر او حمل کرده می گوئیم: زید عالم و قادر. و این حمل حمل حمل واقعی است؛ زیرا واقعاً زید متلبّس به مبدأ علم و قدرت است. و أمّا در نسبت مُشَمّس و تَامِر ولابن، حقیقت شمس وتَمْر و لَبَن در آب گرم شده با شمس، و در مرد مباشر اُمور تمر و لبن موجود نیست؛ و فعلی که مبدأ آنها را در اینها برساند نداریم؛ فلهذا مشتقی از ماده شمس و تَمْر و لَبَن میسازیم؛ و آن را حمل نموده می گوئیم؛ الْمَاءُ مُشَمّس و رَیْد تامِر و لبن صورت این نسبت انتساب محض است، چون به هیچ وجه من الوجوه از مبدأ اشتقاق ما که شمس باشد در آب، و از حقیقت تمر و لبن در زید آثری نیست.

از لفظ وجود هم كلمهٔ الموجود را مشتق مى كنيم؛ چون آن را به وجود واجب حمل كنيم و نسبت دهيم و بگوئيم: الْوُجُودُ مَوْجُودُ اين حقيقت است؛ زيرا مبدأ وجود حقّاً در اين مشتق موجود است؛ وليكن اگرآن را به تعيّنات و كثرات وجود حمل كنيم، و بگوئيم: الْكَثَراتُ مَوْجُودَةٌ وَ الأشياءُ مَوْجُودَةٌ. اين مجرد نسبت است و اعتبار، زيرا مبدأ وجود در اينها نيست؛ و جز انتسابي به حقيقت وجود ندارند. حظ و نصيب آنها از وجود همان مجرد انتساب و تعيّن، همچون مشمس و تامِر ولابن است.

فعليهذا معنى و مفهوم وجود در خارج دو فرد وارد: يكى واحد است و حقيقى؛ و ديگر كثرات و تعيّنات آن كه اعتبار است و انتساب. و اين رأى و نظريّن ذوق المتألّهين و حكماى اسلام است كه بنابراين تقريب، اشكالى بر كيفيّت عروض وجود بر ماهيّت بدانها وارد نمى شود. مرحوم صدرالمتألّهين در «اسفار» مطلب او را مشروحاً بيان كرده؛ و ده اشكال بر او وارد نموده است. و در پايان گفته است كه: واعلم أنّا إنّما تعرّضنا لكلام هذا العلاّمة التحرير في هذا الموضع بالجرح والتوهين لَماأكب عليه أكثرالنّاظرين وتلقّوه بالقبول والتحسين؛ زعماً منه ومنهم أنّ فيه إثباتاً

<sup>(</sup>۱) «أسفار»، الهيّات؛ في توحيده تعالى، طبع حروفي، ج ٦، ص ٦٣ تا ص ٧٨.

للتوحيد الخاصى الذى أدركه العرفاء الشامخون فضلاً عن توحيد الواجب اللذى اعتقده المسلمون. ولَم يَدْروا أن ذهابَهم إلَى اعتبارية الوجود، فرع باب التعطيل و سد طريق الوصول والتحصيل. لأن طريقته مشاهدة سريان نور الوجود في جَميع الموجودات، والعلم بأن موجودية كل موجود باتحاده مع حدّو تلبّسه بمرتبة من الوجود، لاأن موجوديتها بخلوها وعَريها عنه؛ وإلا فلم يكن يكن بين الموجود والمعدوم فرق يعتدبه، فهذا المسلك منهم بعينه ضد لمسلكنا الذى سلكناه بحمد الله. والكل ميسر لما خلق له. انتهى.

باری همانطور که صدرالمتألّهین فرموده است: این مسلک صد در صد اشتباه است. زیرا أصل وجود ممکنات را إنکار میکند، و وجود را در آنها مجرد انتساب می داند؛ و این مطلب ضد کلام عرفاء بالله است. زیرا آنها اثبات میکنند که مفهوم وجود مشترک در میان موجودات، حقیقت بسیطه است؛ و آن حقیقت بسیطه همه را شامل شده، و ذرّهای از آن بیرون نیست. و اعتباریّت وجود به معنای نسبت وجود به نفس ماهیّات است، نه به این وجود وسیع و عام و شامل و بحت و بسیط، و نه به معنی و مفهوم إنکار وجود و اعتبار نفس انتساب همچون مُشمَّس وتامِر و حداد. و علیهذا مسلک عرفاء و حکماء بالله درست در جهت مخالف این مسلک است. ولی شیخ محمد حسین قد سسره از لفظ اعتباریّت وجود که در هر دو مسلک فی شیخ محمد حسین قد سسره از لفظ اعتباریّت وجود در هر دو مسلک شست. به ممکنات به کار رفته است برداشت درستی نفرموده، و برای درهم شکستن رقیب بحثِ خود، آن عبارت را وسیلهٔ غلبهٔ خود قرار داده است. محقّق دوانی وجود را در ممکنات إنکار دارد؛ عرفاء آن را إثبات میکند؛ ولیکن می گویند: این وجود وجود حق است که همه را فرا گرفته و چیزی از آن خارج می گویند: این وجود وجود حق است که همه را فرا گرفته و چیزی از آن خارج نیست. این کجا و آن کجا؟!

باری، نظریّهٔ عرفاء بالله شاخهای است از أصالة الوجود و اعتباریّة الماهیّة. زیرا قائلین به آن یک دسته به سوی تشکیک در وجود گرائیدهاند، و یک دسته به سوی تشخص در وجود. و البتّه نظریّهٔ این دسته حاکم و وارد است بر نظریّهٔ دستهٔ اول. زیرا اینها اصل و مبنای تشکیک در وجود را ابطال میکنند و احکام و قوانینی برای وجود از نو به منصّهٔ ظهور و برهان ارائه میدهند؛ نه آنکه نظریّهای معارض، و مخالف با آن دارند؛ بلکه با فرض مقد مقدمات و اصول تشکیک، تمام احکام

تشکیک را قبول دارند؛ ولیکن ریشه و بنیاد مقدّمات و اُصول تشکیک را از بین برمی دارند؛ و نظریّهٔ خود را در مقام عدم وجود موضوع برای سلسلهٔ مطالب و أحکام تشکیکیّه اُستوار میسازند.

و همانطور که حضرت استاد علاّمه در تذییل أول بر مکتوب سیّد (ره) بیان فرموده اند: این نظریّه نظریّه دقیقی است به نظریّهٔ جلّی و یا نظریّه أدقیی است نسبت به نظریّهٔ دقیق، همانند نظریّهٔ أصالیة الوجود که در برابر اصالیة الماهیّة قد علم کرد، و آن را إبطال نمود، نظریّهٔ معارض و مخالفی نبود که رو در روی آن بایستد و قیام کند؛ بلکه موضوع أصالیة الماهیّة را از بین برد؛ و نظریّهٔ جدیدی بر روی موضوع نوینی برپا کرد.

فلهذا نظریّهٔ أصالة الوجود تمام أحكام و مسائل أصالـة الماهیّـة را بنابر فـرض صحّـت مقد مات أصالـة الماهیّـة قبـول دارد؛ ولیکـن موضـوع آن را كـه اســتقلال در ماهیّت و تبعیّت و اعتباریّت وجــود اسـت برمـیدارد؛ و بـا نظریّـهٔ مخالف و ضـد آن كه استقلال در وجــود و تبعیّـت و اعتباریّت ماهیّت است، وارد بحـث در أحكام و مسائل وجود می شود.

پس این نظریّه بنابر اصطلاح اُصولیّین وارد است بر نظریّهٔ اُول و می گوید که:
نگاه و تماشای به ماهیّات کشیره که در چشمگیر اُول خود را مستقل نشان
می دهند، و وجود را عنان طاری و عارض بر آن می بینند، و اُحکامی را بر آن
مترتّب می سازند، همگی در حد ً این چشم دید و این گونه نظر صحیح است؛
ولیکن نگاه و تماشای دقیق تر و عمیق تر داریم که وجود را مستقل نشان می دهد و ماهیّات را شبکه های وجود و حدود طاریه و عارضهٔ آن می بیند؛ و اُحکامی نوین
برای وجود در مسائل خود به میدان می آورد.

بنابراین، نظریّهٔ أصالة الوجود نسبت به أصالة الماهیّه نظریّهٔ دقیقی است در برابر نظریّهٔ جلّی. همچنین در أصالة الوجود، نظریّهٔ عرفاء بالله که تشخص در وجود است، معارض و مخالف نظریّهٔ حکماء که تشکیک در آن است نمی باشد؛ بلکه نظریّهٔ عالی تر و والاتر از آن است که بر آن ورود دارد.

نظريّهٔ عرفاء كه همان ذوق المتألِّهيـن است تمـام مسـائل تشكيـك در وجـود را

بنابر مقد مات مربوطه و أصول موضوعی آن قبول دارد، و أحکام و قوانین آن را بر أساس این أصول می پذیرد، و آن نظریّه را در مقابل نظریّه أصالة الماهیّه می ستاید؛ ولیکن در أصل موضوع و مقد مات آن خدشه وارد می سازد. و بنابراین، مقد مات آن را از ریشه برمی دارد؛ و نظریّهٔ دقیق خود را در برابر نظریّهٔ جلی یشان إبراز می دارد.

یکی از مقد مات قائلین به تشکیک در وجود آن بود که: حَده أعلای وجود که از هرحد می بالاتر و برتر است؛ و أزلی و أبدی است، و ما لا نهایة له می باشد؛ آن ذات واجب الوجود است؛ و بقیهٔ مراتب از بالا به پائین در درجات مختلف وجود شیده و قُوه، و کَشْرة، و ضَعْفاً، و قِلَّة، مراتب ممکنات می باشند که به حسب اختلاف درجات وجودی و ماهوی خود قرار دارند.

ذوق المتألّهين مي گويد: اين كه ذات واجب را شما در بالا قرار داده ايد؛ گرچه به عناوين صرافت در وجود، و عدم تناهي و أزليّت و أبديّت معنون نموده ايد؛ ولي معذلك آن را محدود و متعيّن به اين حد كرده ايد، كه از ساير مراتب جدا و متمايز ساخته ايد. و كَفَي في ذلك أن تكون المرتبة العالية مغايرة لساير المراتب و في قبالها. و بنابراين همان حد أعلا را كه به عنوان بشرط لائيّت از ساير مراتب مادون جدا قرار داده ايد، به اين حَد و تميّز، متعيّن و محدود نموده ايد؛ و از صرافت محض ساقط كرده ايد!

و بعد از آنکه أصل طبیعت وجود را بدون هیچ قید و شرطی در حاق محوضت و بساطت خود دارای وجود صرف پنداشته اید؛ و برای او مراتبی را قرار داده اید، مرتبهٔ أعلی از همهٔ مراتب، خود مرتبه ای است، گرچه به خصوصیّت عنوان أشدیّت و أقوائیّت و عدم تناهی متّصف باشد.

روی این گفتار، در حقیقت شما قسمتی از وجود صرف را واجب الوجود پنداشته اید؛ آن قسمتی که خواه ناخواه محدود و متعیّن است، گرچه هزار کلمهٔ صِرف و لفظ مَحض را بر سر آن درآورید! اینها درد را دوا نمی کند؛ و با پیوند عبارت صرف محض و محض محوضت و بسیط بساطت، مرتبهٔ أعلا را که متمایز است از سایر مراتب، وجود حضرت حق واجب

ـ جلّ و علا ـ را غــير محــدود و صــرف نمىســازد. و كَفَــى فــى ذلــک منقصــةً وحَــدّأً و تركيباً وافتقاراً و حدوثاً.

ذوق المتألّهين بنابر شهود خود، و بنابر همين برهان، وجود حضرت حق را حقيقت وجود بحت و صرف و بسيط من جميع الجهات مي داند، كه نه تنها در مرتبهٔ أعلا، بلكه در تمام مراتب با تمام موجودات و با همهٔ تعيّنات معيّت دارد. در أعلا نقطه ازذ روهٔ نور و شدّت اوست؛ و در پائين نقطه از هيولاى مبهم و محض استعداد اوست. هُو اللَّذي فِي السَّماءِ إله و فِي الأرْضِ إله هُو الأوَّلُ و الآخِرُ و الظَّاهِرُ و الباطن و هُو بكُل شيء عليم. و هُو مَعَكُم الْيَنما كُنْتُم، مَا يَكُون مِن نَظِي اللَّوَى وَلاَ أَدْنى مِن ذلك وَلاَ أَكْشَر إلا هُو مَعَهُم النَّما كَانُوا. وَلاَ أَكْشَر إلا هُو مَعَهُم النَّما كَانُوا. وَلاَ أَدْنَى مِن ذلك وَلاَ أَدْنَى مِن ذلك وَلاَ أَدْنَى مِن ذلك وَلاَ أَدْنَى مِن نَذلك وَلاَ أَدْنَى مِن ذلك وَلاَ أَدْنَى مِن فَلِك وَلاَ أَدْنَى مِن نَذلِك وَلاَ أَدْنَى مِن نَذلِك وَلاَ أَدْنَى مَن ذلِك وَلاَ أَدْنَى مِن نَذلِك وَلاَ أَدْنَى مِن نَذلِك وَلاَ أَدْنَى مِن نَذلِك وَلاَ أَدْنَى مَن ذلِك وَلاَ أَدْنَى مَن نَذلِك وَلاَ أَدْنَى مَن نَذلِك وَلاَ أَدْنَى مَن نَذلِك وَلاَ أَدْنَى مِن نَذلِك وَلاَ أَدْنَى مَن نَذلِك وَلاَ أَدْنَى مِن نَذلِك وَلاَ أَدْنَى مَن نَذلِك وَلاَ أَدْنَى مَن نَذلِك وَلاَ أَدْنَى مَن نَذلِك وَلاَ أَنْهَا كَانُوا. وَالله مُنْ أَيْنَما كَانُوا. وَلاَ عَمْد وَلاَ عَنْ مَا عَلَهُ مُ أَيْنَما كَانُوا. وَلاَ عَنْ الله الله مُنْ أَيْنَما كَانُوا. وَلاَ عَنْ مَا عَلَى السَّم الله مُنْ وَلا عَنْ الله الله وَلَا عَنْ الله وَلاَ الله وَلَا عَنْ الله وَلَا لَا عَلَيْ الله وَلَا عَنْ الله وَلْتُمْ مَا أَيْمَا كَانُوا. وَلاَ عَنْ الله وَلَا عَنْ الله وَلَا عَنْ الله وَلَا عَنْ الله وَلَا عَلْهُ مَا أَنْ الله وَلا عَنْ الله و ال

معیّت وجودی او با یک پشه و یک ذرهٔ ذرهٔ بینی که به چشم نمی آید، و با دستگاه مکبّرهٔ قوی دیده می شود؛ و به أندازهٔ معیّت او با أعظم خلایی و بزرگترین موجودات، یکسان است. نزدیکی و قرب او به همهٔ موجودات یکسان است. و این احاطه نه تنها إحاطهٔ علمی آن هم به نحو حصولی است؛ بلکه إحاطهٔ وجودی و معیّت ذاتی است که حقّاً و تحقیقاً از حبل الورید انسان به او نزدیکتر است و بین انسان و نیّت و مقصد او فاصله می شود و اعلمُوا أنَّ الله یَحُولُ بَیْنَ الْمَرْءِ و قَلْبِهِ. و موجودات همگی به إضافهٔ اشراقیّهٔ او پدید آمده اند؛ و نفس موجودات علم حضوری

گر گزندت رسد زخساق مرنج از خدا دان خلاف دشمن و دوست گرچه تیر از کمان همی گذرد (گلستان، طبع عبدالعظیم قریب، ص ٤٧، باب أول).

<sup>(</sup>١) بعضي از آيهٔ ٨٤ از سورهٔ ٤٣: زخرف.

<sup>(</sup>٢) آيهٔ ٣، از سورهٔ ٥٧: حديد.

<sup>(</sup>٣) بعضى از آيه ٤، از سورهٔ ٥٧: حديد.

<sup>(</sup>٤) بعضى از آيهٔ ٧، از سوره ٥٨: مجادله.

<sup>(</sup>٥) بعضى از آیهٔ ۲٤، از سورهٔ ۸: أنفال. و در این باره سعدی شیرازی آورده است:

که نه راحت رسد زخلق نه رنج که دل هر دو در تصرف اوست از کماندار بیند أهل خررد

او هستند. ۱

ذوق المتألِّهين مي كويد: اين حله أعلا راكه شما صرف ينداشتهايد، در حقیقت صرف نیست؛ وحدت او عددی است و محدود است. و آن وجود صرف که چيزي از حيطهٔ او خارج نيست، و كلّما فرضت كله ثانياً و نظرت إليه، فإذاً هوهو؛ وجود واحد شخصي است؛ و هو الواجب عزّ اسمه و علا قدره؛ و موجودات از حلِّ أعلاي وجود كه أحديّت و واحديّت باشد؛ تا أدناي وجود، همه و همه بدون استثناء ظهورات و تجلیّات او هستند؛ و هیـچ موجـودی حتّـی در پسـتترین درجـه و مرتبه همچون یک کاه خشکیده، و یا یک مور ناتوان دست و یا شکسته، از خود حول و قورهای ندارند؛ وجوداً، و شعوراً، و قدرةً، و حیاةً، و موتاً و نشوراً، در تمام مراحل حیات به او بستگی دارند؛ و نه تنها مربوط به او هستند؛ بلکه ربط محض می باشند؛ و خداوند در این حـــد کـوچـک و ظرف حقیر ماهوی آن، خـود را نشان مىدھد.

وَاتَّخَذُوا مِنْدُ وَنِهِ آلِهَةً لا يَحْلُقُونَ شَيْئاً وَهُمْ يُحْلَقُــونَ وَلا يَمْلِكُــونَ لأنْفُسِــهمْ ضَــرّاً وَ لاَ نَفْعاً وَ لاَ نَمْلكُهِ نَ مَوْتاً وَ لا حَبَوةً وَ لاَ نُشُهِ راً. `

وَ فِي كُلِّ شَيْء لَه آيَةٌ تَدُلُّ عَلَى أَنَّه وَاحِدً ذوق المتألُّهين مي كويد: بنابراين، أصالت اختصاص به ذات أقدس او دارد و موجـودات خارجـیّه، تعیّنـات و اعتبـارات وجـود او هستند؛ و ماهیّـاتـشــان اعتبــار در

گربه جهل آئیم آن زندان اوست گــر بــه خــواب آئيــم مســتان وئيـــم ور بگرییم أبر پر زرق وئیم ور به خشم و جنگ عکس قهر اوست ما كئيم اندر جهان پيچ پيچ (مثنوی، طبع میرخانی، ص ٤١).

(۱) ملاّی رومی در تفسیر آیهٔ: و هو معکم أینما کنتم چنین گوید:

ور به علم آئيم آن ايوان اوست ور به بیداری بدستان وئیم ور بخنـــديم أن زمــان بــرق وئيـــم ور به صلح و عنذر عكس مهر اوست چون الف كو خود ندارد هيچ هيچ

<sup>(</sup>٢) آيه ٣، از سورهٔ ٢٥: فرقان.

<sup>(</sup>۳) در تعلیقهٔ سبزواری بر «أسفار»، طبع حروفی، ج ٦، ص ۱۰۸ به عنوان شاهد آمده است.

اعتبار است. نسبت أصل وجود به ذات أقدس حق حقیقی است؛ و نسبت به وجود موجودات، مجازی؛ و نسبت به ماهیّاتشان مجاز در مجاز است. وحدت اختصاص به او دارد؛ و کثرات از عالم إمکان است؛ دین اسلام دین توحید است؛ استقلال و عزّت، و أصالت، و غِنا، و حیات، و وجود، و وجوب مختص به اوست؛ و تبعیّت و ذلّت و اعتباریّت و فقر و موت و عدم و نیستی از عالم إمکان است.

سیه روئی ز ممکن در دو عالم جدا هرگز نشد والله أعلم والمحصل، این نظریّهٔ عرفاء بالله در أصالة الوجود، موضوع تشکیک را متزلزل میسازد؛ و با سه عرّابهٔ قوی شهود، و برهان، و آیات کریمهٔ قرآنیّه و روایات مسلّمهٔ وارده در مسئلهٔ توحید بدان حمله میکند؛ و از بنیاد واژگون میسازد؛ و آن نظریّهٔ بدوی و سطحی و جلی را با این دیدهٔ عمیق و نظریّهٔ دقیق نوسازی می نماید؛ و أحکام و مسائل خود را برای عالم توحید و موحّدین إظهار می نماید.

و از آنچه معروض شد، معلوم می شود که: بیان مرحوم شیخ در ایس مکتوب آن جا که فرموده اند: «پسس توهم اینکه حقیقت واحد که منحصر در واجب است، طارد عدم ماهیّات ممکنه است بی وجه است. زیرا عدمی که بدیل و نقیض است در أحدهما غیر ما هو بدیلٌ و نقیضٌ فی الآخر؛ و لا یرتفع هذا البدیل و النقیض إلا بتبدیله بما یقوم مقام الآخر. و دقیت در این عرض زیاده از حد پرازم است فإنه الأساس و العمدة فی الباب کما لا یخفی علیا ولی الألباب» تمام نیست. زیرا نظریهٔ طارد عدم بودن وجود ممکنات برای ماهیّات ممکنه، و بدیل و نقیض بودن آن در نظر حکیم مشکّک است، نه در نظر عارف متأله.

عارف متألّه با شهود و وجدان، و با عقل و برهان، أصل این وجود محدود و طارد عدم را از ممکنات برمی دارد؛ و با نظر تیزبین و حاد و حقیقت بین خود فیکورک الْیوم کوید او محنات و جاری در جمیع ممکنات می بیند؛ و تعیّنات إمکانیّه را شبکههای وجود، و لمعات نور درخشان آن شمس

<sup>(</sup>۱) از أبيات شيخ محمود شبستري در «گلشن راز».

<sup>(</sup>٢) آيهٔ ۲۲، از سورهٔ ٥٠: قاف.

مُشرق مشاهده می کند. و با ورود این نظریه بر نظریهٔ أول، موضوعی برای وجود متعین و طاردیّت عدم ماهیّات ممکنه باقی نمی گذارد. آنچه هست وجود حق است؛ و اوست که در شبکههای ماهیّات، ظهور و طلوع دارد؛ و تعیّنات و تشخصات را با نسبت وجود اعتباری و مجازی منتسب می نماید.

و از همين جا روشن مي شود كه آنچه را كه مرحوم شيخ تبعاً لصدرالمتألَّهين بيان فرموده اند كه: أنَّ الوَحْدة وَالكِثرة كلتيهما حقيقيّتان ملحوظتان بنحو الوَحْدة في الكثرة و الكثرة و الكثرة و الكثرة و الكثرة و الكثرة على الوحدة، نيز درست نيست.

أولاً بايد از ايشان پرسيد كـه: ايـن مطلب را كـه بـه حكمـاء متألِّـهون و عرفـاء شـامخون نسبت دادهانـد، از عرفـاء شـامخون يـك نفـر را بديــن مطلـب قـائلَ باشند ، خوب بود نام مىبردند.

مطلب حقیقی بودن وحدت و اعتباری بودن کثرت از مسائل ضروریّهٔ دارجهٔ بین عرفاءِ بالله است؛ و جزءِ اُصول مسلّمهٔ اَنهاست که در نشر و نظم کتابهای خود را پر کردهاند:

چو قاف قدرتش دم بسر قلم زد از آن دم گشت پیدا هر دو عالم در آدم شد پدید این عقل و تمییز چو خود را دید یک شخص معیّن ز جزوی سوی کلّی یک سفر کرد جهان را دید أمر اعتباری جهان خلق و أمر از یک نفس شد ولی آنجایگه آمد شدن نیست به أصل خویش راجع گشت أشیاء تعالی الله قدیمی کو به یک دم جهان خلق و أمر آنجا یکی شد جهان خلق و أمر آنجا یکی شد همه از وَهْم تست این صورت غیر

هرزاران نقش بر لوح عدم زد وز آن دم شد هویسدا جسان آدم که تا دانست از آن أصل همه چیز تفکّر کرد تا خود چیستم من وز آنجا باز بر عالم گذر کرد چو واحد گشت در أعداد ساری که هم آن دم که آمد باز پس شد شدن چون بنگری جز آمدن نیست همه یک چیز شد پنهان و پیدا کند آغساز و أنجام دو عالم کند آغساز و بسیار أندکی شد یکی بسیار و بسیار أندکی شد که نقطه دایره است از سرعت سیر

<sup>(</sup>۱) منتخبی از أشعار شیخ محمود شبستری در أول «گلشن راز».

قضیّهٔ اختلاف و حدت و کثرت در حقیقی بودن، و اعتباری بودن، أمری است برهانی، که اگر وحدت حقیقی باشد، باید کثرت اعتباری باشد؛ و اگر کثرت حقیقی باشد باید وحدت را اعتباری دانست، در صورتی که متعلّق وحدت و کثرت و موضوع آن از جمیع الجهات، از شرایط و سایر خصوصیّات یکسان باشد، مگر آنکه موضوع و متعلّق آن مختلف باشد. در این صورت وحدت و کثرت دو عنوان وارد بر مورد واحد نخواهند بود؛ و از فرض کلام خارج است.

اگر مثلاً سه عدد سیب را پهلوی هم در ظرفی بگذاریم و نظر به تعداد آنها با مشخصاتشان بنمائیم؛ کثرت آنها حقیقی؛ و وحدت آنها که در ظرف واحدی قریب به هم قرار گرفتهاند، اعتباری است. و اگر نظر به موجودیّت مغز آنها و خاصیّت آنها کنیم بدون ملاحظهٔ هیئت اجتماعیّهٔ آنها، وحدت آنها حقیقی و کثرتشان اعتباری است. و ممکن است وحدت و کثرت به دو نظر مختلف هر دو حقیقی و یا هر دو اعتباری باشند. ولیکن با وجود نظر واحد و موضوع واحد، هم وحدت و هم کثرتشان هر دو حقیقی و یا هر دو اعتباری باشند؛ این محال است.

و ما بر همین برهان، أصل تثلیت وأقانیم ثلاثهٔ نصاری را باطل می دانیم؛ و آنها را به كفر و شرك منتسب می داریم. زیرا قائل شدن به سه أصل قدیم (حیات و علم و قدرت) و یا (أب و ابْن ور ُوحُ الْقُدُس) و یا (خدا و عیسی و جبرائیل) با وحدت بالصرافهٔ ذات أقدس واجب الوجود، نمی سازد.

ما می گوئیم: اگر آن سه أصل قدیم واجب الوجودند، وحدت در میان آنها اعتباری است نه حقیقی. بنابراین، أصل تثلیث قدماء بر آنها ثابت و لازم و گردن گیر می شود. و نمی توان هم قائل به وحدت حقیقی واجب الوجود، و هم تثلیت حقیقی او بود. و چون آنها تثلیث را حقیقی می دانند و بر آن إصرار دارند؛ لذا برهان تنافی کثرت با وحدت بر علیه آنها لازم؛ و مفری از این عقبه ندارند.

و بعضی از فلاسفهٔ ایشان که خواسته اند میان وحدت و تثلیث را برهاناً جمع کنند؛ و بر روی غبار تثلیث صورت آبروی وحدت را بکشند، و بگویند: وحدت حقیقی و کثرت حقیقی با هم تنافی ندارند؛ فقط با همین برهان عدم معقولیّت در پاسخ فرو می مانند.

ولی ما می گوئیم: ذات واجب الوجود، واحد است؛ و وحدت او هم عددی نیست؛ بلکه دارای وحدت بالصرافه است؛ و تمام موجودات أزلیّه که جنبهٔ غیریّت و عنوان صفتیّت داشته باشند، در پرتو او و به تَبَع او هستند. و در ذات واجب هم نمی تواند حیات و علم و قدرت از هم جدا و متمایز باشند؛ بلکه این عناوین مفاهیمی هستند که منطبق علیه آنها بحدودها و قیودها خارج از ذات میباشد. مفاهیمی هستند که منطبق علیه آنها بحدودها و قیودها خارج از ذات میباشد. و أمًّا در ذات عین قدرت و حیات و علم است؛ نه قدرت را از علم امتیازی است؛ و نه حیات را از قدرت؛ و بالأخره در آنجا غیر از ذات بحت و بسیط چیزی نیست؛ و اوست حقیقت و بس. و سایر عناوین تا وقتی که عنوان و مفهوم اسم و صفت بر اوست مقیقت و بس. و منحاز و أمور اعتباری هستند. و چون این حدود را از دست بدهند، به علّت آنکه شئ محدود با حدود خود هر چه باشد، راهی برای دخول در ذات را ندارد؛ وگرنه ترکیب لازم می آید. در اینجا ذات است فقط؛ خواه به آن علم بگوئید، خواه قدرت، خواه حیات، و خواه ذات بحت و بسیط و بحت و صوف، جل سمه و علا شأنه. ا

(۱) تمام حکماء سعی و اهتمام خود را بر آن مصروف داشتهاند تا به واسطهٔ ضمیمـهٔ صفـات بـا عیـن ذات، ذات أقدس او را از شائبهٔ ترکیب معری و مبری دارند.

مرحوم صدر المتألهين در «أسفار» بعد از بيان خود، شواهدى را از أعلام حكماء براى اثبات اين مدّعا دليل مي آورد. و اينك ما كلام او و سايرين را در اينجا مي آوريم و سپس به بحث در پيرامون آن مي پردازيم. او در «أسفار» طبع حروفي، ج ٦ در ضمن بحث عن صفاته تعالى على وجه العموم و الإطلاق، در ص ١٢٠ و ص ١٢١ گويد: بيانٌ تفصيليّ: واجب الوجود و إن وصف بالعلم و القدرة و الإرادة و غيرها كما سنبيّن؛ لكن ليس وجود هذه الصّفات فيه إلا وجود ذاته بذاته. فهي و إن تغايرت مفهوماتها لكتّها في حقّه تعالى موجود بوجود واحد كما قال الشيخ في التعليقات من أنّ الأوّل تعالى لا يتكثر لأجل صفاته؛ لأنّ كلّ واحد من صفاته اذا حقّفت تكون الصفة الأخرى بالقياس اليه. فيكون قدرته حيوته، و حيوته قدرته، و تكونان واحدة. فهو حيّ من حيث هو قادر، و قادر من حيث هو حيّ، و كذا في سائر صفاته. و قال أبوطالب المكيّ: مشيّته تعالى قدرته، و ما يدركه بصفاته يدركه بجميع الصّفات؛ إذ لا اختلاف هناك.

تا اينكه مي گويد: كما قال أبونصر الفارابي: وجود كلّه، وجوب كلّه، علّم كلّه، قــدرة كلّـه، حيـوة كلّـه. لا أنّ شـَـيْئاً منه علم و شيئاً آخر منه قدرة ليلزم التكثّر فــى صفاته الْحقيقيّة. فكذا صفاته الآضافيّـة لايتكثّر معنــاها ولايـختلف مقتضاها و إن كانــت زائــدة على ذاته. فمــبتدئيّته بعينها

در اینجا در پاسخ صدرالمتألهین و مرحوم شیخ باید گفت: متعلّق وحدت در کثرت اگر دو چیز باشد؛ همچون روح و بدن إشکالی ندارد که هر دو حقیقی باشند. می گوئیم: روح در بدن است. روح واحد و بدن دارای أعضاء کشیره. ولیکن اگر متعلّق هر دو همانطور که محل کلام ماست هر دو واحدند؛ یعنی وجود بحت بسیط و صرف را یک بار به نظر وحدت نگریستن، و سپس سریان او را در موجودات کشیره ملاحظه نمودن، چگونه حقیقتاً بدان کثرت می بخشد؟ همان موضوع و همان وجود است؛ یک بار خودش را دیدهایم؛ و یک بار در کثرات و مشبّکهای ماهیّات إمکانیّه مشاهده نمودهایم.

آن وجود، واحد است كماكان، و الآن كماكان؛ و آن كثرت اعتبارى بود، و الآن هم همچنين است.

**←** 

رازقيّته. وبالعكس؛ و هما بعينهما جوده وكرمه وبالعكس. وهكذا في العفو و الْمغفرة و الرّضا و غيْرها. اذ لو اختلف جهاتمها و تكثرت حيثيّاتمها لأدّى تكثّرها الَى تكثّر مباديها. وقد علمت أنّها عيْن ذاته تعالى. قال: الشيخ الْمتألّهشهاب الدّين المقتول في بعض كتبه: ومما يَجب أن نعلمه و تحقّقه أنّه لا يجوز أن يلحق الواجب اضافات مُختلفة توجب اختلاف حيثيّات فيه. بل له اضافة واحدة هي الممبدئيّة تصحّح جميع الإضافات كالرازقيّة والمصوريّة و نحوهما. ولا سلوب فيه كذلك. بل له سلب واحد يتبعه جميعها و هو سلب الامكان. فإنّه يدخل تحته سلب الجسميّة و العرضيّة و غيرهما. كما يدخل تحت سلب الجماديّة عن الانسان سلب المجرية والمدريّة عنه وان كانت السلوب لا تتكثّر على كلّ حال. انتهى كلام الشيخ شهاب الدين.

و ما نیز در اینجا به همین مقدار از کلام صدر المتألّهین و منقولات او اکتفا می کنیم، و یک بحث کوتاه می آوریم، و آن این است که: تمام صفات هم همانند علم و قدرت و حیوة و إراده اگر به صفت واحدی برگردند، و آن صفت عین ذات باشد، اگر در ذات مفهوم خود را حفظ کنند یعنی مندک و فانی نشوند؛ و صدق علم و قدرت و ما شابههما بجهت تحقق حقیقت آنها در ذات باشد در این صورت خواهی نخواهی در ذات ترکیب پیدا می شود؛ و از محوضت و بساطت و وحدت بیرون می رود، و اگر این صفت در ذات مندک و مضمحل گردد به طوری که منطبق علیه عنوانی علم و قدرت و إراده و ماشابههما در آنجا صادق نباشد؛ در آنجا دیگر علم و قدرت بعنوانهما نمی توان گفت. آنجا ذات ذات است؛ و اگر هم بگوئیم: ذات عالم است و قادر است؛ از لفظ عالم و قادر معنای ذات را إراده کرده ایم؛ نه منطبق علیه مفهوم عنوانی آنها را؛ و این است حقیقت معنای نفی صفات از ذات که در أخبار أئمّهٔ معصومین النگانی وارد شده است.

فصل دوم: در بساطت مَحْضه و صرافت وجود حضرت حق \_ جل و عز \_ و عرق \_ بعیت و محدودیّت أسماء و صفات است در مقابل آنان که صفات را با حدودها عین ذات میدانند ؛ و این مستلزم ترکیب است.

و إجمال و فشردهٔ اين حقيقت آن است كه: ذات أقدس حضرت أحديّت عز شأنه تام و تمام است، و فوق تمام است؛ و ما لا يتناهى است بما لا يتناهى. يعنى أزلاً و أبداً و سرمداً و وجوداً وسعة و إطلاقاً و عموماً و اسماً و صفة و فعلاً غيرمتناهى است. به هيچ وجه من الوجوه در تحت عنوان حد و قيد و حصر و أندازه درنمى آيد، و حتى با إشارهٔ عقليه و قلبيه و ذهنيّه مشار اليه واقع نمى شود.

و لازمهٔ این نحوهٔ از وجود، وجوب و وحدت است. وحدت عظیم ترین صفت از صفات اوست؛ و از سنخ وحدتهای عددی و نوعی و جنسی و ماشابهها که ممکنات بدانها متّصف می شوند، نیست. بلکه وحدت حقّهٔ حقیقیّه است که از آن تعبیر به وحدت بالصِّرافه می شود. یعنی وحدتی که با وجود آن، فرض إمکان تعدد برای آن محال است؛ و هر چه در قبال آن فرض شود، به خود آن بازگشت می کند. و لازمهٔ چنین وحدتی تشخص در وجود است؛ و أصالت و ثبوتی است که عین وجود و متن تحقق است.

فلهذا هر چیزی که دارای حلا و اندازه باشد، گرچه حد آن عقلی باشد، از ذات أقدس او بیرون است. أوصاف و نعوتی که آن ذات بدانها متصف میباشد، همچون حیات و علم و قدرت مفاهیمی هستند که عقل بدانها میرسد؛ و برهان آنها را برای او إثبات مینماید. این مفاهیم بما هی مفاهیم محدود و از هم متمایز و در ذات او راه ندارند ؛ وگرنه لازم میآید که در ذات ترکیب و کثرت باشد؛ و صفات متضاد، و متعدده در آن مجتمع گردند.

شأن مفهوم کلّیت و کثرت است ؛ و اگر بدان هزار قید هم ضمیمه کنیم، باز هم از کثرت و از مفهوم خارج نمیشود. مثلاً اگر بگوئیم: علمش بزرگ است و بی نهایت است؛ باز مفهوم است. و اگر بگوئیم: علمش مانند علم موجودات نیست، باز مفهوم است و مثار کثرت است. تکثیر قیود، آن را شخص خارجی نمی کند و از کثرت لازمهٔ مفهوم جدا نمی سازد. مصداق و منطبق علیه این مفاهیم

در خارج که وجود خارجی أسماء و صفات هستند، با عنوانشان نیز محدود و از هم متمایزند؛ و نمی توانند در ذات أقدس خداوندی جای داشته باشند. و تا وقتی که عنوان صفات و أسماء را دارند، بدان ذروهٔ عالی راه ندارند؛ زیرا لازمهٔ اتصاف ذات بدین صفات ترکیب است؛ چنانچه عینیّت با ذات داشته باشند؛ و با آن متّحد باشند.

و به عبارت دیگر منطبق علیه مفهوم علم، حقیقت خارجی علم است؛ و این حقیقت غیرمنطبق علیه مفهوم حیات و قدرت است. و منطبق علیه مفهوم قدرت در خارج غیر از خارجی بودن و مصداقیّت مفهوم علم است. زیرا لازمهٔ کثرت و اختلاف مفاهیم کثرت و اختلاف مصادیق خارجی آنهاست؛ گرچه آن مصادیق به حمل شایع صناعی متّحد در وجود باشند؛ و مانند زید می عالم قادر بوده باشند.

و در این صورت ذاتی را فرض کرده ایم که در آن قدرت غیرمتناهی و علم غیر متناهی، و حیات غیر متناهی، است و این عین ترکیب است که ذات را حاوی و مرکّب از این حقایق نموده باشیم.

و این در صورتی است که صفت علم و حیات و قدرت و ما شابهها کثرت خود را از دست نداده باشند. أمّا اگر این کثرت را رها کردند؛ و خالص و صافی از حد و جودی و ماهوی خود گردیدند؛ یعنی حقیقت علم بدون مفهوم و حد آن، و حقیقت عیات بدون مفهوم و حد آن شدند؛ در ایس صورت یک حقیقت واحده هستند که نفس ذات است، که عین علم است، و عین حیات است و عین قدرت است. بنابراین ذات أقدس در درون خود صفت ندارد؛ آنچه دارد حقیقت اوست و عین اوست.

و سر این مطلب همانا شأن مفهوم و تناهی و محدودیّت آن است؛ اگرچه بر سر آن لفظ صرف و لایتناهی را هم درآوریم؛ و بگوئیم مشلاً: صرف العلم، و صرف القدرة، و علم و قدرت غیرمتناهی. أمّا چون ایمن صرافت و عدم تناهی را بر سر موجودی متعیّن و متمیّزی چون علم و قدرت درآوردیم، نتوانسته ایم از محدودیّت ذاتی خارجش سازیم؛ و فقط خود علم و قدرت را با ایمن قیود، غیرمتناهی در حیطه مفهومی خودشان یعنی علم و قدرت فرض کرده ایم. ولی خود معنای علم در ذات

خودش محدود به قدرت است؛ و معنی و مفهوم قدرت، محدود به علم است؛ و هر دو محدود به حیات هستند؛ و هکذا. بنابراین هزاران قیدِ صرف و بسیط و محض و أمثالها علاج درد را نمی کند؛ و توان آن را ندارد که ذات عالی و والا را بدین گونه از ترکیبات مرکّب ننماید، و عینیّت ببخشد.

هر مفهومی از مفهوم دیگر منعزل ، و اتّحاد در وجود مستلزم اتّحاد در مفهوم و ماهیّت و ذات نیست. و بنابراین أسماء و صفات محدود میباشند به حدهٔ ماهوی خودشان؛ و غیر از ذات أقدس هستند؛ گرچه همهٔ آنها هم در ذات خود و در حیطهٔ عنوانی خود غیر متناهی باشند؛ ولی چون صبغهٔ غیریّت دارند، در مادون ذات و درجهٔ پائین تر از ذات واقعند.

آنچه در ذات است، همان حاق علم که مافوق از حد مفهومی آن است؛ و حاق قدرت و حیات که مافوق از حد مفهومی آنهاست میباشند. در ذات حی علیم قدیر، بساطت محض است و وحدت محض است. این مفاهیم در آن جا مندک و مضمحل و فانی شده، و حدود خود را به واسطهٔ عظمت و سیطره و قدرت و قهاریّت و بساطت محض و وحدت صافی و بدون شائبهٔ آن از دست دادهاند.

در آن جا حیات عین ذات است؛ و علم عین قدرت است؛ و هر دوی آنها عین حیات؛ و همهٔ آنها عین ذاتند؛ و تمام أسماء و صفات به نحو أتم و أشد یعنی به سرحد انعزال از حد مفهومی و ماهوی خود، عین یکدگر و عین ذاتند.

و در آنجا ذات ذات است و حملی که فقط می تـوان نمـود الَّـذاتُ ذَاتٌ می باشـد و بازگشت بقیّهٔ حملها همچون الذات عالِم والذَّات فَادِر به این حمل است. ا

(۱) عارف کبیر و شهیر ابن فارض مصری در «نظم السّلوک» خود (تائیّـهٔ کبری) دربارهٔ سیر سالک الله می فرماید: او به جائی می رسد که: تمام وجودش علم و إدراک محض می شود، چشمش می شنود، و گوشش می بیند؛ و زبانش می بیند، و چشمش نجوی می کند و به پنهانی سخن می گوید، و دستش سخن می گوید و می شنود؛ و به طور کلّی با هر عضو از أعضایش، همه کارها را انجام می دهد؛ و این همان فنای در ذات است که در آنجا علم و قدرت و تمام صفات مندک می شود و چیزی غیر از ذات نست:

تَحقّق تُ أنَّا في الصحقيقة واحِدً واثبَت صَحو السجَمع مَحو التشتت

و این است معنی و حقیقت نفی صفات از ذات که مرحوم سیّد أحمد در مکتوب سوّم می فرماید: إصرار این رو سیاه و أمیرالمؤمنین السّی اللّی بر سر آن است که بگوئیم: صفات محدود و متعیّن اند، و نمی توانند با موصوف که ذات است عینیّت داشته باشند. ا

و مراد از نفی صفت از ذات که در خطبهٔ حضرت أمیرالمؤمنین النیسی وارد شده است، همین مطلب است؛ ولیکن مرحوم شیخ تبعاً لجماعة من المتکلّمین آن را حمل بر نفی صفات زائده بر ذات نموده اند؛ و یا نفی صفات از ذات در بعضی از حالات سلوکی و عرفانی که برای سالک در طی مراحل پیش می آید. و جواب ایشان آن است که: حمل بر نفی صفات زائده، و یا بیان حالتی از حالات سالک، حمل من در آوردی است؛ و به اصطلاح تَعَبُّطی و بدون شاهد است؛ زیرا

 $\leftarrow$ 

وكُلّ لسان تاظر مسمع يَد لله الله وينظ فعين السان مساهد وينظ وينظ فعين تسمعى عين تجثل كل مابدا وعين ومنتى عَن أيْد لسانتى يَد كما يَد وعين كذاك يَدى عَيْن أيْد لسانتى يَد كما يَدا وعين وسمعى لسان في مخاطبتي كذا لسان وللشّم أحكام اطّراد القياس في اتّحوما في عضو حُص من دون غيره بتعييد وما في عضو حُص من دون غيره بتعييد ومن عالمي على أفراده عن شهود مُصَرف بينكه مي فرمايد:

لنُط ق و إدراك و سَ مع وبَطْشَ ق وينْط ق منّى السَّ مع واليَ دُ اصْغ ت وعينى سمع أن شدا القوم تُنْصِ ت يَدى ليلسانُ في خطابي وخُطْبَت وعينى يددُ مبسوطة عند بَسْ طَتِي لساني في إصغائه سمع مُنْصِ ت لساني في إصغائه سمع مُنْصِ ت التحاد صفاتي او بعكس القضيَّة بتعيين وصفٍ مثل عَين البصيرة بتعيين وصفٍ مثل عَين البصيرة جوامع أفْعَ ال السجوارح أحْصَ ت بمجموعه في السحال يَد قُدرة قدرة

قُواهــــا و أعْطَــــــــــــ فِعلَــــها كُــــــلَّ ذَرَّةِ مكــــان مَقيــــس او زمـــــان مُوقَّـــــــــ

(دیوان ابن فارض، طبع بیروت، سنهٔ ۱۳۸۲ هجری، ص ۲۰۰ تا ص ۱۰۲، بیت ۵۷۸ از تائیه کبری تا ست ۲۰۱.

(۱) و إصرار حضرت أمير الطَّيِّلا و عرايض اين رو سياه الى الآن بسراى آن است كه شايد التفات به صرافت و تجرّد ذات أقدس عن جميع الاعتبارات حتى الأسماء و الصّفات معلوم شود؛ و معلوم شود كه: كمال الأسماء و الصّفات.

برخلاف ظاهر کلام آن حضرت است؛ و برخلاف شواهدی است که آن حضرت در دنبال این عبارت همانطور که اینک بیان میکنیم؛ ذکر کردهاند.

ترس و دهشت مرحوم شیخ از تأبی و امتناع از إقرار و اعتراف به زیاده بودن صفات و عدم عینیّت آنها با ذات، پندار خلو دات است از صفات کمال، همچون علم همانطور که در مکتوب سوم گفتهاند که: این در حقیقت نفی علم است از باری تعالی.

ولیکن این دهشت بی مورد است و خیالی بیسش نیست. زیرا آن که صفات را پائین تر از ذات می نگرد؛ هرار بار بالاتر و قوی تر از این صفات را در ذات إثبات می کند؛ و آن صفت علم و قدرت و حیات و ماشابهها است، بدون حدود مفهومیّه و عناوین ممیّزه.

او صفات ناقصه و محدوده را از ذات أقدس جدا می کند، و ذات را مبری و منزه از آن می داند؛ ولیکن صفات کاملهٔ غیر محدوده را برای ذات إثبات می کند؛ و أَیْنَ الثَّری مِنَ الثُّریاً.

آن ذاتی که در بساطت و محوضت و صرافت طوری است که علم آفرین است؛ و قدرت آفرین. یعنی علمی است بسیط، و قدرتی است بسیط، که نفس ذات است، و با آن هو هویّت دارد؛ و از آن علم و قدرت بسیط، و خارج از حدود مفهومیّه، علم و قدرت مفهومی و صفت متمیّزه، و اسم متعیّنه پدید می آید و تعیّن می پذیرد.

حَبَّذا بدین ذات که در قدرت و علم و حیات، بدین سر حد ّ از صرافت است، و بدین کمال از وحدت، و عدم قبول تجزیه و ترکیب و انقسام است، که برای این صفات محدوده و متعیّنه علیّت دارد، و در قالب ظهور موجب پیدایش و خلق آنهاست.

باری بر اساس این سعهٔ ذات، و این بساطت و عمومیّـت و إطلاق وجـودی او، مکانی و زمانی را نمی توان تصور نمود که ذات حضرت أحـدیّت بوجـوده، و وحـدته،

\_

<sup>(</sup>١) أنجا كه گويد: و إلا لزم خلو الذات في مرتبة ذاته عن هذه الصِّفة الكماليّة.

و نوره، و حیاته، و علمه، و قدرته، در آنجا نباشد.

زیرا راهی برای تجزیه و تکثیر وجود أقدسش نیست. تغایر و تمایزی میان ظاهر و باطنش نیست. ظاهر او در باطنش؛ و باطن او در ظاهرش میباشد. اختلاف ظاهر و باطن به واسطهٔ حدی است که آن دو را از هم جدا می کند. و چون این حدیرا که در خداوند اعتباری است نه حقیقی، برداریم؛ یکی می شود.

به همین جهت است که او در همهٔ أشیاء موجود است بوجوده؛ ولیکن عنوان ولوج و دخول، به معنای حلول و اتّحاد نیست. دوئیّت در اینجا معنی ندارد. اینجا توحید است و بس. دخول در أشیاء به معنای سعهٔ وجودی و تحقّق توحید است. و او در أشیاء نیست به جهت محدودیّت و إنّیّت و ماهیّت آنها.

و این است مراد از کلام دُرر بار حضرت أمیرالمؤمنین النَّکِی که: جدائی و بینونت او از أشیاء، بنیونت صفت است نه بینونت عُزلت. ا

باری این گونه تعابیر و تفاسیر از وحدانیّت حضرت حق عز اسمه، اختصاص به قرآن کریم دارد؛ و در جهان طبیعت تا قبل از رسول أکرم شیخ، هیچ کس بدان لب نگشود؛ و در هیچ یک از سایر کتب آسمانی و از هیچ پیغمبری قبل از پیغمبر اسلام نقل نشده است؛ و این عظیم ترین أمری است که دلالت بر أشرفیّت قرآن و افضلیّت آن حضرت نسبت به سایر کتب آسمانی و سایر پیامبران إلهی دارد.

أميرالمؤمنين التَكِيُّلُا در ميان جميع أمَّت رسول الله يكانه فردى است كه حاق و حقيقت توحيد را بدين پايه و بدين مرتبه از پيغمبر أكرم گيل گرفته است، و با قدم ثبات و سير در عوالم نامتناهي آن را در صقع وجود خود جاي داده است و متحقّق

(۱) مرحوم سبزوارى قدس الله نفسه درحاشية خود بر شرح «منظومه» خود درص ٦٦ ازطبع ناصرى راجع به كيفيّت تقوّم معلول به علّت گويد: وهو متقوّم بالعلّةاى ليست العلّة خارجة عنه بحيث لا مرتبة له خالية عنها ولاظهورله خالياً عن ظهورها. بل الظهور لها أولاً و له ثانياً كما قال السيّن: مارأيت شيئاً إلا و رأيت الله قبله. و قال: داخل في الأشياء لا بالممازجة و خارج عن الأشياء لا بالممازجة و غير كل شيء لابمزايلة. و أيضاً: داخل في الأشياء لاكدخول شئ في بخارج. و أيضاً: داخل في الأشياء لاكدخول شئ في شيء؛ خارج عن الأشياء لا كخروج شيء عن شيء. و أيضاً: توحيده تمييزه عن خلقه، و حكم التمييز بينونة صفة لا بينونة غزلة. و بالجملة هذا متواتر بالمعنى. (انتهى).

به حقیقت سورهٔ توحید و شش آیهٔ أول از سورهٔ حدید گردیده است؛ و به أعلى ذروه از أوج مقام إنسان كامل رسیده است.

خطبههائی را که آن حضرت در مقام عرفان و توحید حضرت حق و صفات و اسمای او بیان نموده است؛ همگی وجدانیّات و مشاهدات درونی و سری اوست؛ و مدرکات حضوری و مکاشفات حقّهٔ حقیقیّه و علوم سرمدیّهٔ اوست که چون شمس درخشان از آن پرده برمی دارد؛ و محبوب و معبود خود را با بلندترین صدائی و با استوارترین منطق و برهانی به عالم بشریّت تا أبد معرّفی می کند.

حضرت أستادنا الأعظم علاّمــ فطباطبائى قــ لاّس اللــه سـرّه الشّريف درتفسير خود، در بحث توحيد پس از حكايت چند فقـره از چند خطبهٔ مولانـا امـيرالمؤمنين السّيّلاً، و پس از بحث تــاريخى دربارهٔ اعتقـاد بـه كيفيّـت توحيـد، و طريـق مبـارزهٔ بـا شرك و تثليث و ثنويّت (سه گانه و دوگانــه پرسـتى: مذهـب مسيحيان و و زرتشــتيان مجوسى) إثبات فرمودهاند كه: در ميان جميع فلاسفهٔ إلــهيّين از مصــر قديــم و يونـان و اسكندريّه تــا قبــل از ظـهور إســلام نــامى از وحـدت حقّـهٔ حقيقيّـه و بالصرافــهٔ ذات أحديّت نبود.

آنچه از جمیع آنها نقل شده است؛ و همچنین آنچه از أفرادی که بعد از آنها در اسلام آمدهاند، و بر خط مشی همان حکمت و فلسفه مشی نمودهاند؛ وحدت عددی ذات حق است؛ حتی آنکه شیخ الرئیس أبوعلی سینا در کتاب «شِفا» تصریح به وحدت عددیّهٔ ذات حق تعالی می نماید؛ و بعد از او فلاسفه که آمدند تا حدود سنهٔ یکهزار از هجرت نبویّه، همگی قائل به وحدت عددی حق شدند؛ و أهل بحث از متکلّمین و باحثین نیز آنچه را که در احتجاجات خود آوردهاند، زیاده بر وحدت عددی نیست؛ در عین آنکه همهٔ آنها براهین و أدلّهٔ خود را ازقرآن مجید آوردهاند.

این محصّل کلامی است کـه أهـل بحـث و نظـر دربـارهٔ توحیـد حضـرت حـق گفتهاند.

و أمّا آنچه را که قرآن کریم راجع به معنی و حقیقت توحید بیان میفرماید؛ أولین قدمی است که در تعلیم و تفهیم این حقیقت برداشته شده است؛ أمّا

مع الأسكف الشَّديد، أهل تفسير و به طور كلّى جميع كسانى كه بـا قـرآن كريـم سـر و كار داشتهاند، چه از صحابهٔ رسـول خـدا ﷺ، و چـه از تـابعين، و چـه از كسانى كـه بعد از آنها آمدهاند، همگى اين بحث را دنبال ننموده، و مهمل گذاشتهاند.

این کتابهای جوامع أحادیث، و این کتابهای تفسیر است که همگی در مرأی و منظر ماست؛ در تمام آنها از این حقیقت أثری به چشم نمی خورد؛ نه با بیانی که شرح آیات قرآن را دهد؛ و نه با طی طریق برهان و استدلال.

ندیدیم ما کسی را که بتواند از حجاب این حقیقت برقع برافکند؛ مگر آنچه در کلام امام أمیرالمؤمنین علی بن أبیطالب الناسی به خصوص دیده شده است. آری کلام علی این در بسته را گشود؛ و پرده را از روی آن برداشت؛ و با بهترین وجهی و شیواترین راهی و روشن ترین طریقی از براهین، حجاب را از رخسار آن کنار زد.

و عجیب آن است که: بعد از علی السی نیز، این گونه گفتار در کلام أهل فلسفه و تفسیر و حدیث دیده نشده؛ تا پس از هزارسال از هجرت در کلام فلاسفه آمد؛ و آنها خودشان گفتند که: ما این حقیقت را از علی گرفته ایم.

و این سر آن بود که ما نمونههائی از آن گفتارهای علی را ذکر کردیم. زیرا که اینگونه سلوک احتجاجی برهانی در کلام غیر او نیامده است، که همهٔ آنها مبتنی بر صرافت وجود و أحدیّت ذات أقدس جَلَّت ْعَظَمته بوده باشد. ا

و مراد و منظور حضرت علاّمه (ره) از فلاسفهٔ إسلام پس از هجرت، مرحوم صدرالمتألِّهین شیرازی قد س سرّه میباشد، که او در کتابهای خود قائل به وحدت بالصِّرافه بودن ذات حق شد و این معنی را با بلیغ ترین وجهی به ثبوت رسانید، و منطق بوعلی سینا را در توحید عددی بودن ذات حق ابطال نمود.

و این حقیر گوید: کلمات أمیرالمؤمنین الناسلا صریح در تشخص وجود، و وحدت حقّهٔ حقیقیّه، و جدا بودن صفات از ذات، و معیّت کونیّهٔ حضرت حق با جمیع موجودات و ممکنات است که أبداً با تشکیک در وجود و عینیّت صفات سازشی ندارد. و آنچه را که صدرالمتألّهین پس از هزار سال از کلام أمیرالمؤمنین

<sup>(</sup>۱) «الميزان في تفسير القرآن» ج ٦، ص ١٠٩ و ص ١١٠.

الناسخ دربارهٔ صرافت در وجود، و توحید بالصراف بودن حضرت أحدیّت استفاده نموده است، گرچه همه حق است و بجا و درست؛ ولیکن گویا صدرالمتألّهین از لوازم صرافت که وحدت و تشخّص در وجود است، إغماض فرموده؛ و بر أساس صرافت روی مسئلهٔ تشکیک در وجود مسائل خود را سوار نموده است. و این را می توان خبط و اشتباهی از وی گرفت؛ زیرا بالأخره مسئلهٔ تشکیک سر از وحدت عددیّ عددی بودن حق درمی آورد؛ و قائل شدن به تشکیک که بالأخره از وحدت عددیّه جدا نیست، با قائل شدن به صرافت بحقیقتها أبداً سازش ندارد. و کسی که به مغزی و معنای واقعی صرافت در وجود پی ببرد، نمی تواند قائل به تشکیک باشد که بالمآل سر از وحدت عددیّه بیرون می زند.

و اگر صدر المتألّهین به حقیقت صرافت و لوازم آن پی میبرد، بدون شک اعلان تشخّص در وجود را میداد؛ و إبا و امتناعی از این مطلب نداشت؛ أمّا تبعاً لسایرالفلاسفه از تشکیک در وجود تجاوز ننموده، و قائل به تشخّص در آن نگردیده است. پسس در إدراک صرافت در وجود پیشقدم است؛ و در عدم إدراک تشخّص آن از قافلهٔ موحّدین عقب مانده است.

مرحوم صدرالمتألِّهين و مرحوم سبزواري قدّس الله أسرارهما، هر دو نفر از حكماي شامخ و إلهيّين راسخ مي باشند؛ وليكن، هيچ كدام به مقام أعلاي عرفان إلهي نرسيدهاند؛ گرچه صدرالمتألّهين در برهان و استدلال از سبزواري قوي تراست، أمّا سبزواري چاشني عرفان و وصول در كلماتش بيشتر؛ و كلماتش آبدارتر و شيرين تر است. رحمة الله عليهما.

حالا شما می توانید دریابید که: عظمت کلام متین، و منطق قویم، و برهان قوی و لطیف و دقیق گفتار أمیرالمؤمنین الکیلات یا چه حدی عمیق و باریک است که به تمام زوایای آن صدرالمتألهین هم نرسیده است؛ و غیر از عرفاء بالله در طول این قرون کسی بدان تفوّه ننموده است. و عرفاء هم که غالباً در کتابهایشان از راه استدلال و برهان پیش نمی آمدند؛ فلهذا این دقایق، مبهم و در پس پرده بود، تا در این زمانهای أخیر که راه استدلال و برهان را هم عرفاء بالله که مدرس حکمت و فلسفهٔ إلهی نیز بودند به میان آوردند؛ و همچون مرحوم سیّد علی شوشتری: اُستاد و

وصى شيخ مرتضى أنصارى در أخلاق و عرفان؛ و بهترين شاگرد برومندش: آخوند مولى حسينقلى همدانى، و بهترين شاگردان او همچون شيخ محمّد بهارى، و سيّد أحمد كربلائى طهرانى، و بهترين شاگرد أخير: مرحوم حاج ميرزا على آقا قاضى تبريزى؛ و از بهترين شاگردان او مرحوم عارف و حكيم و فقيه و متكلّم و مفسّر زمان و نابغهٔ دوران حضرت اُستاد علاّمه سيّد محمّد حسين طباطبائى تبريزى قدس الله أسرارهم الزّگيّة، عِلماً و عملاً، شهوداً و برهاناً، منطقاً و استدلالاً، اين واقعيت را إعلام فرمودند.

شكرالله مساعيهم الْجميلة، و رزقنامن علومهم، و جعلنا من تابعيهم فِي القول و العمل، بُمحمّد سيّدالـمرسلين، و بوصيّه أميرالْمؤمنين، وبالأثمَّة الأوصياءِ من ذُريَّته سلام الله عليهم أجْمعين.

و اینک ما بطور فشرده و بسیار مختصر بعضی از خطب و روایاتی را که از أمیرالمؤمنین الگیالاً دربارهٔ برتریّت ذات از صفات؛ و دربارهٔ معیّت حقیقیّهٔ حضرت حق با موجودات، و وحدت صرفهٔ حق تعالی وارد شده است، در اینجا می آوریم تا استفادهٔ تشخص وجود و صرافت آن برای همه روشن گردد:

١ در «نهج البلاغه» وارد است كه: و كَمالُ الإحْلاصِ لَـهُ نَفْى الصِّفاتِ عَنْـهُ.
 لِشَهَادَةِ كُلِّ صِفَةٍ أَنَّهَا غَيْرُ الْمَوْصُوفِ، و شَهَادَةٍ كُلِّ مَوْصُوف أَنَّهُ غَيْرُ الصِّفَةِ.

فَمَنْ وَصَفَ اللهَ سُبْحَانَهُ فَقَدْ قَرَنَهُ. وَمَنْ قَرَنَهُ فَقَدْ ثَنَّاهُ.وَمَنْ ثَنَّاهُ فَقَدْ جَزَّاهُ.وَ مَنْ جَهِلَهُ فَقَدْ جَهِلَهُ فَقَدْ أَشَارَ إِلَيْهِ وَ مَنْ أَشَارَ إِلَيْهِ فَقَدْ حَدَّهُ. وَ مَنْ حَدَّهُ فَقَدْ عَدَّاهُ فَقَدْ عَدَّهُ. وَ مَنْ قَالَ: عَلاَمَ؟ فَقَدْ أَخْلَى مِنْهُ.

كائِنُ لاَ عَــنْ حَـدَث. مَوجُـودُ لاَ عَـنْ عَـدَمٍ. مَـعَ كُـلِّ شَــيْءٍ لابِمُقَارَنَـةٍ. وَغَــيْرُ كُـلِّ شَيْء لا بمُزَايلَة ِــ إلى آخر الـخطبة. \

و این گفتار بدیع ترین کلامی است که در توحید آمده است. و محصّل قسمت أول از آن این است که: کمال معرفت آن وقت است که منتهی به نفی صفات از ذات گردد؛ و محصّل قسمت دوّم یعنی مَنْ وَصَفَ الله فَقَد ْ قَرَنَه رُنّه (تا آخرش) که

<sup>(</sup>۱) «نهج البلاغه»، خطبهٔ ٦٣، از طبع مصر و تعليقهٔ عبده، ج ١، ص ١١٢ تا ص ١١٤.

متفرّع بر قسمت أول است اين است كه: إثبات صفات براى ذات مستلزم إثبات وحدت عدديه است كه لازمهاش تحديد و تعيّن ذات است.

و نتیجهٔ این دو قست را که با هم ضمیمه کنیم این می شود که: عرفان خداوند ایجاب می کند که وحدت عددی را از او نفی کنیم؛ و البته وحدت بالصرافه برای او لازم است.

أمّا مسئلهٔ نفی صفات از ذات را بدین طریق بیان فرموده است که: أول دین شناخت إجمالی خداست؛ و کمال این شناخت، إذعان و اعتراف و خضوع در برابر اوست؛ و کمال این اعتراف و تصدیق و خضوع آن است که بنده تمام حقوق إلهیّه را از صفات، و آنچه نصیب از وجود و کمال است اختصاصاً برای او قرار دهد؛ و حیات و علم و قدرت و رزق و خلق و إحیاء و إماته و إعطاء و منع و بقیّه صفات را منحصراً از وی بداند؛ و در صفات خدا شریکی برای او قرار ندهد.

در این موطن از إخلاص، نیز بنده مشاهده می کند که: این صفاتی را که به ذات أقدس نسبت داده است، معانی و مفاهیم محدودهای می باشند که بعضی مباین و منافی بعضی دگرند؛ مثلاً مفهوم علم غیر از حیات است، و غیر از قدرت است. زیرا وقتی ما معنای علم را تصور می نمائیم، از معنای حیات و قدرت منصرف هستیم؛ و أبداً معنای آنها را در علم نمی باییم؛ و چون معنای علم را تصور می کنیم، از معنای ذات نیز انصراف داریم.

فلهذا این مفاهیم و علوم و مدرکات ما آنطور که باید منطبق بسر حق عز اسمه نمی شود؛ و نمی تواند ذات بحت و بسیط و غیر مرکّب را حکایت کند. زیرا که چون ذات را با این اوصاف که همگی در حد ماهوی محدود می باشند، تصور کنیم؛ ذات مرکّبی را تصور نموده ایم. بنابراین ضرورت ایجاب می کند که: شخص مُخْلِص که در عرفان رب به این حد اخلاص فائز آمده است، اعتراف به عجز خود از معرفت بنماید؛ و به نقصان و درد بدون درمان خود إقرار کند؛ و تمام این صفات کثیره را که برای ذات حق اثبات کرده است، نفی نماید؛ و در حیرت و به بهتی که مفر می از آن نیست، فرو رود؛ و پیوسته تماشای ذات حق را بدون عنوان کثرت و صفت و معنای زائدی بنماید. اینجاست که می فرماید: و کمال کثرت و صفت و معنای زائدی بنماید. اینجاست که می فرماید: و کمال

در مقابل آن کثرت حادث متوغّل می شود. و بنابراین هر واحد عددی در برابر کثیری که در برابر او فرض شود، قلیل خواهد بود.

و أمًّا واحد بالصِّرافه که حدی برای معنای آن نیست؛ و نهایتی برایش متصور نمی باشد؛ فرض کثرت در برابر او احتمال ندارد. زیرا که حدی را نمی پذیرد؛ و عنوان تمیز بر آن عارض نمی گردد؛ و از حیطهٔ وجودی آن چیزی بیرون نمی رود، تا بواسطهٔ ضمیمه کردن آن را با خود تقویت پذیرد و زیاد شود؛ و یا به واسطهٔ عدم ضمیمه نمودن قلّت و ضعف پذیرد. چون هر چیزی را خارج از او فرض کنیم؛ همان وجود او خواهد بود.

٣\_ و نيز در «نهج البلاغه» وارد است:

ٱلْحَمْدُ لِلّهِ الدَّالِّ عَلَى وُجُودِهِ بِحُلْقِهِ، وَ بِمُحْدَثِ خَلْقِهِ عَلَى لَرَلِيَّتِهِ، وَ بِاشْ تِباهِهِمْ عَلَى أَنْ لاَ شِبْهَ لَهُ. لاَ تَسْتَلِمُهُ الْمَشاعِرُ، وَلا تَحْجُبُهُ السَّواتِرُ تَا مىرسَد بِه اين جاكه مىفرمايد:

الأحَدُ لاَ بِتَأْوِيلِ عَدَد؛ والْخالِقُ لاَ بِمَعْنَى حَرَكَةٍ وَ نَصَبٍ تا مى رسد به اين جا كه مى فرمايد:

مَنْ وَصَفَهُ فَقَدْ حَدَّهُ، وَمَنْ حَدَّهُ فَقَدْ عَـدَّهُ، وَمَنْ عَـدَّهُ فَقَـدْ أَبْطَـلَ أَ زَلَـهُ. وَمَـنْ قـالَ: كَيْـف؟ فَقَـد أَبْطَـل أَ ذَلاَ مَعْلُـومَ. وَ رَبُّ إِ ذَٰ لاَ مَعْلُـومَ. وَ رَبُّ إِ ذَٰ لاَ مَرْبُوبَ. وَقَادِرٌ إِ ذَ لاَ مَقْدُورَ. لاَ مَرْبُوبَ. وَقَادِرٌ إِ ذَ لاَ مَقْدُورَ. لاَ

در اینجا إثبات وحدت عددی را برای ذات حق موجب إبطال أزلیّت او قرار داده است. زیرا حقیقت أزلیّت حق آن است که او در ذاتش و صفاتش غیر متناهی و غیر محدود است. بنابراین اگر حق را طوری تصور کرد که چیزی بر او پیشی نگرفته باشد، این معنی أزلیّت اوست. و اگر او را طوری تصور نمود که چیزی بعد از او نبوده باشد، و متاخر از او نباشد، این معنی أبدیّت اوست. و چه بسا اگر این معنی را در دو طرف تصور کنیم، آن معنی سرمدیّت و دوام اوست. و او را به وحدت عددی متصف کردن، نفی أزلیّت و أبدیّت و سرمدیّت است.

<sup>(</sup>۱) «نهج البلاغه»، خطبهٔ ۱۵۰، از طبع مصر با تعليقهٔ عبده، ج ۱ ص ۲۷۶ تا ص ۲۷۵.

الإخْلاصِ لَهُ نَفْىُ الصَّفْاتِ عَنْـهُ، لِشَـهادَةِ كُـلِّ صِفَـةٍ أَنَّـهَا غَـيْرُ الْمَوْصُـوفِ، وَشَـهادَةِ كُـلِّ مَوْصُوف أَنَّهُ غَيْرُ الصِّفَة.

و اين معنى مؤيّد آنچه در أول خطبه آمده است مىباشد كه: الَّذى لا يُدْرِكُهُ بُعْدُ الْهِمَم، وَلا يَنالُهُ غَوْصُ الْفِطَنِ. الَّـذى لَيْـسَ لِصِفَتِـهِ حَـدُّ مَحْـدُودُ، وَلاَ نَعْـتُ مَوْجودٌ، وَلاَ وَقْتُ مَعْدُودٌ، وَلاَ أَجَلُ مَمْدُودٌ.

و أمّا فقرهٔ دوم کلام حضرت: فَمَنْ وصَفَ اللّه فَقَدْ قَرَنّهُ، استدلال حضرت است برای نفی صفت از ذات، به جهت عنوان مغیایرت در میان صفت و موصوف. بدین طریق که: کسی که خدا را همراه با صفت بداند، او را دو تا کرده است؛ چون یک طرف را موصوف، و طرف دیگر را صفت گرفته است. و صفت و موصوف دو چیز می باشند. و کسی که او را دو تا کنید به دو جیزء تجزیه و تقسیم کرده است؛ و کسی که او را تجزیه کند به واسطهٔ إشارهٔ عقلیّه که لازمهٔ تقسیم است جاهل به او شده است. و کسی که به او إشاره کند، او را محدود و متعیّن کرده است. زیرا و شده است؛ و او را واحد عددی پنداشته است. زیرا عدد است که قابل انقسام و انعزال وجودی است.

در این خطبه ملاحظه شد که: حضرت با بدیع ترین منطقی، و با بلیغ ترین برهانی، عدم عینیّت صفات را با ذات أقدس حضرت أحدیّت إثبات نمودند.

۲\_و در «نهج البلاغه» وارد است:

اَلْحَمْدُ لِلّهِ الَّذَى لَمْ يَسْبِقْ لَهُ حَالٌ حَالاً فَيَكُونَ أُوَّلاً قَبْلَ أَ نْ يَكُونَ آخِراً؛ ويَكُونَ ظَاهِراً قَبْلَ أَ نْ يَكُونَ بَاطِناً. كُلُّ مُسَمَّىً بِالْوَحْدَةِ غَيْرُهُ قَلِيلٌ؛ وَ كُلُّ عَزِيزِ غَيْرُهُ ذَلِيلٌ. \ ظَاهِراً قَبْلُ أَ نْ يَكُونَ بَاطِناً. كُلُّ مُسَمِّىً بِالْوَحْدَةِ غَيْرُهُ قَلِيلٌ؛ وَ كُلُّ عَزِيزِ غَيْرُهُ ذَلِيلٌ. \

در اینجا حضرت نفی وحدت عددی را از حق تعالی مینماید، به واسطهٔ ملازمه با معنای قِلَّت. زیرا واحد عددی عنوانی است از محدودیّت موجودی که مسمّی به وحدت است؛ و لازمهٔ آن قابل قبول بودن آن مسمّی به کثرت و تقسّم آن به أجزائی است. و هر چه تقسّم و تکثّر بیشتر شود، بیشتر آن واحد در قِلَّت و ضَعف

<sup>(</sup>۱) «نهج البلاغه»، خطبهٔ ٦٣، از طبع مصر و تعليقهٔ عبده، ج ١، ص ١١٢ تا ص ١١٤.

٥ ـ نيز حديث ذعلب است كه صدوق باسند متّصل خود ازحضرت صادق السّطافة و روايت كرده است تا مى رسد به اينجا كه مى فرمايد: إنَّ رَبِّى لَطيفُ اللّطافة فَ للا يُوصَف باللّطْف، عَظيم الْعَظَمَة لا يُوصَف بالْعِظَم، كَبِيرُ الْكِبْرياء لا يُوصَف بالْكِبْر، جَليلُ الْجَلالَة لا يُوصَف بالْغِلَظ تا آخر خطبه كه بسيار حاوى مطالب رشيق توحيدى و عرفانى است.

7\_ و در «نهج البلاغه» ايضاً آمده است:

مَا وَحَدَهُ مَـنْ كَيَّفَهُ. وَلاَ حَقيقَتَهُ أَصَابَ مَـنْ مَثَّلَهُ تا مى رسد به اين جاكه مى فرمايد:

لَيْسَ فِي الأَشْيَاءِ بِوَالِحٍ، وَلا عَنْهَا بِحَارِجٍ تَا آخر خطبه "كه سيّد رضى (ره) فرموده است: اين خطبه به قدري از أصول علم را در خود جمع كرده است كه در هيچ خطبهاي بدين مقدار جمع ننموده است.

و در اين خطبه است كه: وَلا يُشْمَلُ بِحَدِّ، وَلا يُحْسَبُ بِعَدٍّ. وَ إِنَّمَا تَحُـدُّ الأَوْقَـاتُ أَنْفُسَهَا، كه صريحاً نفي وحدت عدديّه را از ذات اقدسش مي نَمايد.

۷\_ شیخ صدوق در «خصال» و «معانی الأخبار» و «توحید» با سندهای (۱) «توحید» صدوق، طبع مکتبهٔ صدوق سنهٔ ۱۳۹۸ هجری قمری ص ۳۰۶ تا ص ۳۰۸ وُلین حدیث از بات ۶۳.

<sup>(</sup>۲) «توحید» صدوق، ص ۳۰۸ و ص ۳۰۹، حدیث دو م از باب ٤٣.

<sup>(</sup>٣) «نهج البلاغه» ، خطبهٔ ١٨٤، از طبع مصر و با تعليقهٔ عبده، ج ١، ص ٣٥٤.

متصل خود، از مقدام بن شریح بن هانی، از پدرش روایت می کند که در روز جمل یک مرد أعرابی در حُضور أمیرالمؤمنین السین بها خاست و گفت: یَا أمیرالمؤمنین السین به این جا که می فرماید:

ثُمَّ قَالَ: يَا أَعْرَابِيُّ! إِنَّ الْقَوْلَ فِي أَنَّ الله وَاحِدُ عَلَى أَرْبَعَةِ أَقْسَامٍ: فَوَجْهَانِ مِنْهَا لا يَجُوزَانِ عَلَى الله عَزَّوَجَلَّ؛ وَ وَجْهانِ يَثْبُتَانِ فيهِ.

فَأَمَّا اللَّذَانِ لاَ يَجُوزَانِ عَلَيْهِ، فَقَوْلُ الْقَائِل: وَاحِدٌ يَقْصُدُ بِهِ بَابَ الأعْدادِ، فَهَذَا مَا لاَ يَجُوزُه لأَنَّ مَا لاَ ثَانِيَ لَهُ لاَ يَدْخُلُ فِي بَابِ الأَعَدادِ. أَمَا تَرِي َ أَنَّه كَفَرَ مَنْ قَالَ: ثَالِثُ ثَلاَثَةٍ! وَ قَوْلُ الْقَائِل: هُوَ واحِدٌ مِنَ النَّاسِ، يُريدُ بِهِ النَّوْعَ مِنَ الْجِنْسِ؟ فَهَذَا مَا لاَ يَجُوزُ عَلَيْهِ، لأَنَّهُ تَشْبِيهٌ، وَ جَلَّ رَبُّنَا عَنْ ذَلِكَ وَ تَعَالَى.

وَ أَمَّا الْوَجْهَانِ اللَّذَانِ يَثْبُتَانِ فيهِ، فَقَولُ الْقَائِل: هُوَ وَاحِدٌ لَيْسَ لَهُ فِى الأَشْياءِ شِبْهُ. كَذَلِكَ رَبُّنَا. وَ قَولُ الْقَائِل: إِنَّهُ عَزَّوَجَلَّ أَحَدِيُّ الْمَعْنَى؛ يَعْنَى بِهِ أَنَّهُ لاَ يَنْقَسِمُ فِى وُجُود وَ لاَ عَقْل وَ لاَ وَهْم. كَذَلِكَ رَبُّنَا عَزَّوَجَلَّ. ا

٨ً ـ شيخ مُفيد در «أِرشاد» از أميرالمؤمنين الكَنْكُلُّ روايت نموده است كه در باب توحيد گفته اند:

أ وَّلُ عِبَادَةِ اللهِ مَعْ فَتُهُ؛ وأصْلُ مَعْ فَتِهِ تَوْحيدُهُ؛ ونظامُ تَوْحيدِهِ نَفْى التَّشْبيهِ عَنْه. جَلَّ عَنْ أ نْ تَحِلَّهُ الصِّفات، لِشَهادَةِ الْعُقُولِ أَنَّ كُلَّ مَن ْ حَلَّتْهُ الصِّفات مَصْنُوع، وَ شَهَادَةِ الْعُقُولِ أَنَّهُ جَلَّ وَعَلاَ صَانعُ لَيْسَ بِمَصْنُوع تا آخر خطبه. `

۹\_ شیخ طبرسی در «إحتجاج» این کلمات را از أمیرالمؤمنین النگی روایت کرده است که:

دَليلُهُ آيَاتُهُ. وَ وَجُـودُهُ إِثْباتُـهُ. وَ مَعْرِفَتُـهُ تَوْحيـدُهُ. وَ تَوْحيـدُهُ تَمْيـيزُهُ مِـنْ خَلْقِـهِ. وَ حَكْمُ التَّمْييزِ بَيْنُونَةُ صِفَةٍ لاَ بَيْنُونَةُ عُزْلَـةٍ. إِنَّهُ رَبُّ خَـالِقُ غَـيْـرُ مَـرْبـُوبِ مَحْلـُوق. كُلُّ مـا (١) «توحيد» صدوق ص ٨٣ و «خصال» ص ٢ و «معـانى الأخبـار» ص ٤ همگّـى از طبع مكتبهٔ صدوق.

(۲) «ارشاد» ، طبع سنگی ص ۱۲۵ و ص ۱۲۵ و شیخ طبرسی در «احتجاج» طبع نجف، ج ۱، ص ۲۹۸ و ص ۲۹۹؛ و «توحید» صدوق، باب التوحید و نفی التشبیه، ص ۳۵ و ص ۳۵ حدیث شمارهٔ ۲.

تُصُوِّرَ فَهُوَ بِخِلاَفِ هِ. لَيْس بِإله مَنْ عُرِفَ بِنَفْسِهِ. هُوَ الدَّالُّ بِالدَّليلِ عَلَيْهِ، وَ الْمَؤَدِّي بِالْمَعْرِفَة إِلَيْهِ. \

۱۰ در «نهج البلاغه» وارد شده است که حضرت در خطبهای گفتند:

اَلْحَمْدُ لِلّهِ الَّذَى لاَ تُدْرِكُهُ الشَّـوَاهِدُ، وَ لاَ تَحْوِيهِ الْمَشَـاهِدُ، تـا بـه اينجـا مىرسـد كه: واَحدٌ لاَ بعَدَد، وَ دَائِمٌ لاَ بأمَدٍ، وَ قَائِمٌ لاَ بعَمَدٍ. \_الـخطبة. ٢

۱۱\_ شیخ صدوق در «معانی الأخبار» با سند متّصل خود از عمر بن علی بن العظال از پدرش حضرت أمیرالمؤمنین العظال روایت می کند که رسول خدا علی گفته اند:

اَلتَّوْحِيدُ ظَاهِرُهُ فِى باطِنهِ؛ وَ باطِنْهُ فِى ظَاهِرِهِ. ظَاهِرُهُ مَوْصُوفٌ لاَ يُرَى، و باطِنُهُ مَوْجُودٌ لاَ يَحْفَى. يُطْلَبُ بكُلِّ مَكَانٍ؛ وَ لَمْ يَحْلُ مِنْهُ مَكانٌ طَرْفَةَ عَيْنٍ. حاضِرٌ غَيْرُ مَوْقَدَ عَيْنٍ. حاضِرٌ غَيْرُ مَفْقُودَ. " مَحْدود؛ وَ غائِبٌ غَيْرُ مَفْقُودَ. "

باری این فقرات خلاصه و جوهرهٔ عباراتی بود که از خصوص أمیرالمؤمنین التختید در این باره به طور صراحت و تنصیص وارد شده بود؛ و ما مفصل آنها را در جلد دوازدهم «إمام شناسی» از دورهٔ علوم و معارف إسلام آوردهایم. و أمًا آنچه از تمام أئمّه التختید در «توحید صدوق» و غیره نقل شده است، بیش از اینهاست. مام أئمّه التختید در «توحید صدوق» و غیره نقل شده است، بیش از اینهاست.

فصل سوم: در اعتبارات وجود: بشرط ِ لا، و بشرط ِ شَيَّ، و لا بشرط.

<sup>(</sup>۱) «احتجاج»، ج ۱، ص ۲۹۹.

<sup>(</sup>۲) «نهج البلاغه» خطبه ۱۸۳، و از طبع مصر با تعلیقهٔ عبده، ج ۱ ص ۳۵۰ و ص ۳۵۱ و ایس خطبه را بتمامه شیخ طبرسی در «احتجاج»، طبع نجف ج ۱ ص ۳۰۵ ذکر نموده است.

<sup>(</sup>٣) «معانى الأخبار»، طبع صدوق ص ١٠، باب التوحيد و العدل حديث شمارهٔ ١.

<sup>(</sup>٤) در درسهای ۱۷۷ تا ۱۸۰.

<sup>(</sup>٥) از جمله در دعاى بيست و هشتم از «صحيفهٔ كاملهٔ سـجاديّه»، در ضمن و كـان من دعانـه الطّيخ متفرّغاً إلى اللـه عزّوجل به پيشگاه پروردگـار عرضـه مـىدارد: لـك يـا إلـهى وحدانيّـة العـد، و مَلكَـة القـدرة الصّمد. و نير در دعاى سى و دوم در ضمن و كان مـن دعائـه الطّيخ إذا فـرغ مـن صلـوة الليـل عرضـه مـىدارد: اللّهم ياذا الـمُلكِ الـمتأبّد بالـخلود تا مىرسد به اينكـه عـرض مىكنـد: ضلّـت فيـك الصّفات، و تفسّحت دونـك النّعوت، و حارت فـى كبـريائك لطائف الأوهام.

حاق حقیقت وجود به نحو لابشرط مَقْسَمِی که از هـر اسـم و رسـم بـالاتر، و از هر قید و حد و وصفی برتـر اسـت، آن را هویّت مطلقـه، و حقیقـة الحقـایق، و غیب ذات، و غیب الغیوب نامند؛ و آن بذاته دارای وجوب و وحدت و صرافـت و تشخص است. و این وجوب و وحدت و صرافت و تشخص از أوصـاف عارضـهٔ بـرآن نیست، بلکه از حقیقت و ذات وجود بما هو وجود منتزع گردیده؛ و مساوق بـا آن اسـت؛ و بـه نحو حمل أوّلی و ذاتی بر آن حمل می شود.

اینکه می گوئیم: بالاتر از هر اسم و رسم است، به جهت آن است که: اسم لفظی است که دلالت بر مسمّی می کند؛ و رسم به معنای نشانه و علامت است. و وجود بما هو وجود اسمی ندارد که بر آن دلالت نماید؛ و علامت و نشانی ندارد تا ما را بدان برساند. و استعمال لفظ وجود، و ذات، و حقیقت و حتّی ضمیر (هُو) که إشاره به غیب مطلق است، در اینجا برای معرّفیّت است؛ نه آنکه خود آیه و علامت و نشانهای باشد که بر آن حقیقت منطبق گردد. نظیر آنکه می گوئیم: المعدوم المطلق لا یخبر عنه؛ و المجهول المطلق لا یخبر عنه.

آن در اصطلاح عرفاء همان عنقا و سيمرغ است كه نشاني ندارد؛ و مجهول الكُنه و الهويّه مي باشد.

عنقا شکار کس نشود دام بازگیر کانجا همیشه باد بدست است دام را آنگاه این وجود را به سه نحو ممکن است لحاظ کنیم:

أول آنکه آن را بشرط لای از جمیع أسماء و صفات ملاحظه کنیم؛ و آن را مقام أُحَدِیَّت، و أُحَدِیَّتُ الذَّات نامند.

دوم آنکه آن را بشرط شئ از مجموعهٔ أسماء و صفات ملاحظه نمائيم؛ و آن را مقام واحدِیَّت گویند.

سوم آنكه آن را لابشرط از این دو شرط لحاظ كنیم؛ یعنی لابشرط از ملاحظهٔ بشرط لای أسماء و صفات؛ و لا بشرط از ملاحظهٔ بشرط أسماء و صفات. و این لابشرط قسمی است كه آن را مقام حَقیقَتِ مُحَمَّدِیَّة نامند؛ و هی الجامعیة بین الأحدیّة والواحدیّة. زیرا در این لحاظ، مقام أحدیّت و واحدیّت هر دو ملاحظه شدهاند.

و بنابراین، مقام واحدیّت ملاحظهٔ وجود واجبی به شرط تعیّنات أسماء و صفات و لوازم آن که أعیان ثابته است میباشد. مبدأ جمیع تعیّنات اسمیّه و وصفیّه علم است؛ و علم منشأ ظهور عناوین أسماء و صفات در لوازم آنها از أعیان ثابته است. و مرتبهٔ ظهور علم را در أعیان ثابته، فَیُضِ أَقْدس، و مقام جَلاء، و ظهور نامند.

سبب تسمیهٔ آن به فَیْض أقدس، آن است که: أقدس است از آنکه مستفیض غیر از مفیض، و متجلّی غیر از متجلّی له، و ظهور غیر از إظهار باشد.

و چنانچه به واسطهٔ فعل حق تعالى به إشراق در أعيان ثابته، وجود خارجى متحقّق گردد؛ اين وجود گستردهٔ إمكانيه را كه لا بشرط از تحدد و تقيد باشد، وجود مُنْبَسِط، و فَيْض مُقَدَّس، و مَشِيَّتِ فِعْلِيّه، و مرتبهٔ استجلاء و إظهار نامند.

و سبب تسمیهٔ آن به فیض مقدّس آن است که: مقدّس است از حدود إمکانیّه و نقائص ذاتیّه و ماهویّه. زیرا که تجلّی حضرت حق است در مرحلهٔ فعل بدون لحاظ قیود و حدود ماهویّه که مستلزم نقصان است.

و در حقیقت وجود مُنْبَسِط ظهور أسماء و صفات است در مرتبــهٔ مــادون خــود، بدون لحاظ قیو د اِمکانیّه و نقائص ذاتیّه. ا

<sup>(</sup>١) قال الآمليّ رحمة الله عليه في حاشيته على شرح المنظومة للسبزوارى (قده) في مبحث الوجود الغير الذهنيّ عند قوله: فكما أنّ فيض الله المقدّس... وكذا فيضه الأقدس... ما هذا الفظه: إنّ حقيقة الوجود الغير المنزّل إلى المراتب الإمكانيّة لها ظهورات:

١\_ فأوّل ظهورهاهو تـجلّىذاتِها لذاتِها وظهورها على ذاتِها مع قطع النّظرعن التعيّنات الصّفاتيّة والأسـمائيّة؛ ويعبّر عن هذه المرتبة بالـحَضْرة الأحديّة، والـهويّة الصِّرفة، و مقام غيب الغيوب، والكنــز الـخفى، و الغيب الـمصون، و منقطع الإشارات، ومقام لا اسم له ولا رسم له.

٢- ثمّ لها ظهور على تعينات الصّفات والأسماء و لوازمها المسمّاة بالأعيان الثّابتة؛ وهى الْماهيّات الكليّة اللازمة لهذا التجلّى الأسمائي الغير المنفكّة عنه؛ نظير عدم انفكاك لوازم السماهيّة. وإن شئت فعبّر عن ذلك باللّوازم الغير المتأخرة عن وجود ملزومها. ولازم ذلك موجوديتّها بعيْن وجود الْملزوم. ولذا لا تكون موجودة؛ أي بوجوداتها الخاصّة، وان كانت موجودة بوجود الحقّ تطفّلاً. وعن ذلك يعبّرون بأنّها موجودة بوجوده تعالى، لا بإيجاده. وهذا معنى ما قالوا: الأعيان الثابتة ما شمّت رائحة الوجود. وهذا أعنى ظهورها على الأعيان الثابتة ما الظّهور الأول على الأعيان. وبِهذا الاعتبار يسمّى ذلك الوجود بالْحَضْرة الواحديّة، وعالم الأسماء، و برزخ البرازخ،

خاتمة: مرحوم شیخ در آخر این مکتوب فرمودهاند: « و از جمیع ما ذکرنا ظاهر شد که: التزام به حدوث عالم به ملاحظهٔ این سنخ تقدم أبداً کافی در اعتقادات به حدوث نیست؛ برای آنکه همین سنخ تقدم را علّت بر معلول دائماً دارد. و این عین حدوث ذاتی است. کما آنکه التزام به حدوث دهری هم همین إشکال را دارد که: دهر مجامع با عالم و با علّت عالم است. پس مرجع أمر به تقدیم بالذّات خواهد بود؛ لا التقدیم فی الوجود». (انتهی).

أقول: اگر منظور ایشان از این بیان، التزام به تقدیم زمانی است؛ و اینکه فقط تقدیم زمانی رفع إشکال را می نماید، باید دانست که این التزام من أشنع الخطاء.

حضرت استادنا العلاّمة الطّباطبائي قدّس سرّه فرمودهاند: وأَمَّا ما يظهرمن عدَّة من الباحثين أنَّ معنى كونه تعالَى أ زَلِيّاً أنَّه سابقُ متقدِّمٌ على خلقه المُحْدَثِ تقدّماً فِي أزمنةٍ غَير متناهية لاخبر فيها عن الخلق، ولا أثر منهم؛ فهو من أشْنَع الخطاء.

و أين الزَّمانُ الَّذى هومقدار حركة المتحرّكات والمشاركة معه تعالى فى أزله؟ و أين الزَّمانُ الَّذى هومقدار حركة المتحرّكات والمشاركة معه تعالى فى أزله؟ و در حديث ذعلِب كه از عجائب توحيد و معارف است؛ و صدوق در «توحيد» از حضرت صادق التَّكِيُّ از أميرالمؤمنين التَّكِيُّ روايت مى نمايد، بعد از شرح مفصّلى حضرت مى فرمايد:

فَفَرَّقَ بِهَا بَيْنَ قَبْلِ وَ بَعْدٍ، لِيُعْلَمَ أَنْ لاَ قَبْلَ لَهُ وَ لاَ بَعْدَ. شَاهِدَةً بِعْرائِزِها عَلَى أَنْ لاَ غَرِيزَةَ لِمُعْرِّزِهَا؛ مُحْبِرَةً بِتَوْقِيتِهَا أَنْ لاَ وَقْتَ لِمُوقِّتِهَا. حَجَبَ بَعْضَها عَنْ بَعْض لِيُعْلَمَ أَنْ لاَ وَقْتَ لِمُوقِّتِهَا. حَجَبَ بَعْضَها عَنْ بَعْض لِيُعْلَمَ أَنْ لاَ حِجَابَ بَيْنَهُ وَ بَيْنَ خُلْقِهِ غَيْرُ خُلْقِهِ. كَانَ رَبَّاً لِاْ لاَ مَرْبُوبٌ؛ وَ إلها لا لا مَالُوهُ؛ وَ عَالِما لا وَ سَمِيعا لا كَا لَا مَسْمُوعٌ. ثُمَّ أَنْشَا يَقُولُ:

**←** 

و مقام الـجمع، والتجلَّى الأسـمائي، والفيض الأقدس، وصبح الأزل، و مقام العماء، و النَّشأة العلميَّة.

٣- ثُمَّ لَها ظهور ثالث؛ وهوظهورها الثّانى على الأعيان الإمكانيّة، وتـجلِّ ثان عليها، و هوتـجلِّ واحدُ وظهور فاردٌ فى كلّ بـحسبه. وهذه الـمرتبة تسمّى بالفَيض الـمُقدّس، والنّفس الرّحـمانـى، والـحق الـمخلوق به، والـمشيّة، والرّحـمة الواسعة، والـحقيقة الـمحمدية، والوجود الـمنبسط، وهذا الوجود الـمنبسط مع وحدته وبساطته، له مراتب تحصل العوالـم من مراتبها من أوَّل العوالـم، و هو عالـم الـجبـروت إلـى آخرها الذى هوالنّاسوت (انتهى).

<sup>(</sup>۱) «تفسير الميزان»، ج ٦، ص ١٠١.

ولَـمْ يَـزَلْ سَـيِّدى بِـالْحَمْدِ مَعْرُوفَ وَ وَكَارَ مَاللَّهُ مِنْ وَفَا وَ كُنْتَ إِذْ لَيْسَ نُـور يُسْتَضَاء بِهِ وَ رُبُّنَا بِخِـلافِ الْحَلْقِ كُلِّهِمُ وَ رَبُّنَا بِخِلافِ الْحَلْقِ كُلِّهِمُ فَمَتَثِلاً فَمَانَ يُحرِدُهُ عَلَى التَّشْبِيهِ مُمْتَثِلاً وَالْحَدِيثِ اللَّهُ الللْهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الللَّهُ اللللْهُ الللْهُ اللللْهُ اللَّهُ اللللْهُ اللْهُ اللَّهُ اللْهُ اللَّهُ اللللْهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللْهُ اللْهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللللْهُ اللللْهُ اللَّهُ اللللْهُ اللَّهُ اللْهُ اللْهُ اللَّهُ الللْهُ اللللْهُ الللْهُ الللْهُ الللْهُ اللللْهُ اللَّهُ الللللْهُ الللللْمُ الللللْمُولَا اللللْمُ الللللْمُ الللْمُلْمُ الللْمُلْمُ الللْمُ الللْمُ الللْمُلْمُ اللْمُلْمُ الللْمُلْمُ اللْمُلْمُ الللْمُلْمُ اللْمُلْمُ اللْمُلْمُ اللْمُلْمُ اللْمُلِمُ اللْمُلْمُ اللْمُلْمُ اللْمُلْمُ اللْمُلْمُ اللْمُلْمُ اللْمُ

و لَـمْ يَـزَلْ سَـيِّدى بِـالْحَمْدِ مَوْصُوفَ وَ لَـمْ يَـزَلْ سَـيِّدى بِـالْحَمْدِ مَوْصُوفَ وَ وَ لاَ ظَـلاَمُ عَلَـي الْآفَاقِ مَعْكُوفَ ا وَ كُلِّ مَا كَـانَ فِـى الأوْهامِ مَوْصُوفَ ا يَرْجِع أَحْا حَصَـر بِـالْعَجْزِ مَكْتُوفَ ا

این خطبه دلالت دارد که موقّب موجودات إمکانیّه، و پدید آورندهٔ زمانهای آنها، خودش دارای وقت و زمان نبوده است؛ و بنابر این لفظ «إذ» که در حدیث چندین بار تکرار شده است، أبداً معنای وقت و زمان معهود را نخواهد داشت؛ بلکه أمر مبهم تدریجی را میرساند که با حدوث ذاتی کمال ملایمت را دارد. و ما اگرچه حدوث زمانی را برای عالم إثبات کنیم؛ بسر أصل حرکت جوهریّه است، نه از استفادهٔ از لفظ أز ل.

(۱) «توحید» صدوق، ص ۳۰۸ و ص ۳۰۹ حدیث دوم از باب ۶۳. و کلینی در «اُصول کافی» در باب جوامع التوحید از طبع حیدری، ج ۱ ص ۱۳۸ و ص ۱۳۹ و سید رضی در خطبه ۱۸۶، از «نهج البلاغة» اَورده است.

### تذييل چهارم بر مكتوب چهارم حضرت سَيِّد قدس الله نفسه

### بسم الله الرّحمن الرّحيم

وصلّى الله على محمّدٍ وآله الطيّبين الطّاهرين، ولعنة الله على أعدائهم أجْمعين من الآن إلى قيام يوم الدّين.

عالم خارجی را که در آن زیست می نمائیم، یعنی عالم طبع، و مادّه، و هیولا، و عالم حس"، با جمیع أفلاک و ستارگان و کهکشانها و آسمانهای عالم دنیا، با این پهناوری و گستردگی، ضعیف ترین و کوچکترین و تاریکترین عوالم است. از این عالم قوی تر و بزرگتر و روشن تر، عالم مثال، و برزخ کلّی، و مقارنات عقلیّه، و عالم قَدر ربّانی، و لـوح مَحْو و إثبات، و عالم خیال مجرد است، که در روایات از این عالم تعبیر به عالم کُرْسِی شده است.

قدرت و عظمت و نور آن عالم نسبت به عالم حس"، به مثابه قدرت و عظمت و نور عالم ذهن است نسبت به عالم حس" ما. اگر ما بخواهیم سنگی را حرکت دهیم، و یا مسافت مختصری را بپیمائیم، چقدر زحمت دارد، و وقت لازم دارد؟ ولی در عالم ذهن و خیال متصل، کوهی را بدون زحمت از جایش برمیداریم؛ و

<sup>(</sup>۱) قيصرى در شرح «فصوص الحكم» در مقدمه در ورق ١٦ ص ٣٢ گويد: تنبيه؛ لابد أن يعلم أن كل ماله وجود في العالم الحسي، هو موجود في لعالم المثالي دون العكس. لذلك قال ارباب الشهود: إن العالم الحسي بالنسبة إلى العالم المثالي كحلقه ملقاة في بيداء لائهاية لَها، أمّا اذا أرادالْحق تعالَى ظهورمالاصورة لنوعه في هذا العالم في الصورة الحسية كالعقول المجردة وغيرها يتشكّل بأشكال المحسوسات بالمناسبات التي بينها و بينهم و على قدر استعداد ماله التشكّل كظهور جبرئيل عليه السّلام بصورة دحية الكلبي و بصور آخر.

جهان را در لحظهای دور میزنیم؛ و شهری را به یک إراده در ذهن خود، چون روز روشن میکنیم. اینها همه دلالت بر کیفیّت إحاطهٔ رُتبی، و علّی، و بر سعه و قدرت و عظمت عالم مثال نسبت به این عالم دارد.

از این عالم بالاتر و برتر و عظیمتر و گسترده تر و روشن تر، عالم نفس کلیه، و مفارقات عقلیه، و عالم قضاء کلیه الهیه، و عالم لوح محفوظ، و اُمُّ الکتاب، و مفاتیح الغیب الَّتی لا یعلمها إلا هو است؛ که در روایات از آن تعبیر به عالم عرش شده است و نسبت این عالم با عالم مشال، به مثابه نسبت عالم عقل مجرد إنسان است به عالم ذهن و خیال متصل او؛ که آن دارای صورت و کیفیّت است، ولی عقل از صورت و کیفیّت است.

بر إحاطه و سيطره و قدرت عالم عقل كلّى نسبت به مثال؛ و بر إحاطه و سيطره و قدرت عالم مثال نسبت به عالم حسن ، براهين عقليّه ، و وجدان و شهود ذوقيّه ، و أدلّه نقليّه تطابق دارند.

در تفسير «صافى» و تفسير «الميزان»، از تفسير «عيّاشى» از محسن المثنّى (الميثمى ظ) عمّن ذكره، از حضرت صادق الطّيّلا روايت مى كند كه: قال : قال أَبُوذَرِّ : يا رَسُولَ اللهِ؟ مَا أَفْضَلُ مَا أَنْزِلَ عَلَيْك؟!

قالَ: آيَةُ الْكُرْسِيِّ؛ مَا السَّمَاُواتُ السَّبْعُ وَ الأَرَضُونَ السَّبْعُ فِى الكُرْسِيِّ إِلاَّ كَحَلْقَة مُلْقَاة بِأَرْضٍ بَلاَقِع. وَ إِنَّ فَضْلَ الْعَرْشِ عَلَى الْكُرْسِيِّ كَفَضْلِ تِلْكَ الْفَلاَةِ عَلَى الْكُرْسِيِّ كَفَضْلِ تِلْكَ الْفَلاَةِ عَلَى تِلْكَ الْحَلُقَةِ. \ عَلَى تِلْكَ الْحَلُقَةِ. \

و از عالم نفس كليه و عرش، بالاتر و عظيم تر و قوى تــر و نورانى تــر و مجردتــر، عالم روح أعظــم و أسـماء و صفـات كليَّـهٔ إلهيّـه و عـالم مقربيـن و فرشــتگان مقـرب است.

(۱) «تفسير صافى» طبع سنكى با حاشية «مجمع البيان» ص ٧٤ و طبع گراورى اسلاميّة ج ١ ص ٢١٤ و «تفسير الميزان» ج ٢، ص ٣٥٤. و در خطبهٔ أميرالمؤمنيان الطّيّل آمده است كه: وكلّ شيء من الدّنيا سماعه أعظم من عيانه؛ وكلّ شيء من الآخرة عيانه أعظم من سَماعه. فليكفكم من العيان السّماع، ومن الغيب الخبرُ. (خطبهٔ ٢١٢، از «نهج البلاغه»، و از طبع مصر با تعليقهٔ عبده، ص ٢٢٥).

و از این عالم بالاتر، نقطهٔ أزل و أبد، و نقطهٔ أوج در قوس صعود و مدارج است.

و از این عالم بالاتر، عالم مشیّت کلیّهٔ إلهیّه و إراده و اختیار حضرت حق است.

و از اين عالم بالاتر و عظيم تر، عالم اسم الْحَيُّ الْعَلِيمُ الْقَدِيرِ است. و از اين بالاتر عالم اسم الله است.

و از اين عالم بالاتر عالم اسم الواحِد، و از آن برتر عالم اسم الأحد است.

و از أن بالاتر عالم اسم هُـو، و غيب الغيـوب، و ما لا اسم لـه و لا رسم لـه مي باشد.

و به طور كلّى هر چه از اين عوالم بالا برويم؛ و به طرف نقطهٔ اوج عروج نمائيم، عوالم مجرّدتر، و بسيطتر، و وسيعتر، و درخشانتر مى شود، تا به ذات أحديّت كه در آنجا همهٔ أسماء و صفات فانى مى گردند، و هر كمال و جمال و جلالى مندك و مضمحل مى شود، و هيچ موجود جميلى گرچه به أعلا درجه باشد، تاب مقاومت در آنجا را ندارد. فلهذا در حديث معراج رسول الله است، كه در آنجا یک ذرّه از نور عظمت حضرت حق بر او تابید، و او مدهوش گردیده، و از حال رفت. ا

<sup>(</sup>۱) صدر المتألهين در «أسفار» طبع حروفي، ج ٦، ص ٢٧٦ و ص ٢٧٧ فرمايد: و من الأمور الواجبة ادراكها وتحقيقها لـمن اراد أن يكون رجلاً عارفاً بالحكمة الإلهيّة ان يعلم أن للموجودات مراتب في الـموجوديّة؛ وللوجود نشآت متفاوتة، بعضها أتم وأشرف وبعضها أنقص و أخس؛ كالنشأة الإلهيّة و العقليّة والنفسيّة والطبيعيّة. ولكلّ نشأة احكام ولوازم تناسب تلك النشأة؛ و يعلم ايضاً أن النشأة الوجوديّة كلمّا كانت أرفع و أقـوى كانت الموجودات فيها إلى الوحدة والـجمعيّة أقرب. وكلّما كانت أنزل وأضعف كانت إلى التكثّر والتفرقة والتضاد أميل. فأكثر المهيّات المتضادة في هذا العالم النفسانيين عور أنزل العوالم عير متضادة في العالم النفسانيي، كالسواد والبياض، وكالحرارة والبرودة. فإن كلّ طرفيْن من هذه الأطراف متضادان في هذا الوجود الطبيعي غير مَجتمعين في جسم واحد، لقصورهماعن الـجمعيّة وقصور الـجسم الطبيعي عن قبولُهما معاً في زمانواحد وهما معاً موجودان في خيال واحد. وكذا الـمختلفات في عالم النفس متفقة الوجود في عالم العقل كما قال معلّم الفلاسفة في اتولوجيا: إن الإنسان المحسيّ صنم للإنسان العقلي؛ والإنسان العقلي روحاني و جَميع أعضائه روحانيّة، ليس موضع

فَسِرْتُ إِلَى مادُ ونَه و وَقَفَ الألِّي وَ ضَلَّت عُقُولٌ بِالْعُوائِدِ ضَلَّت عُقُولً بِالْعُوائِدِ ضَلَّت فَلاَ وَصْفَ لِهِ وَ الْوَصْفُ رَسْمٌ كَذَاكَ الاسْمُ وَسْمٌ، فَإِنْ تَكْنِيَ فَكِنِّ أَوِ الْعَبِت وَ مِنْ أَنَا إِيَّاهَا إِلَـــى حَيْـــثُ لاَ إِلَـــى ﴿ عَرَجْـتُ، وَ عَطَّــرْتُ الْوُجُــودَ برجْعَتــــى ﴿

و سپس از این عالم هر چه به پائین بیائیم، یعنی به طرف نقطـهٔ حضیـض نـزول كنيم، عوالم محدودتر، و تجردش كمتر، و قدرت و عظمتش ضعيف تر، و نورانيّت و تابندگیش قلیل تر می شود، تا برسیم بـه عـالم حـسٌ و مـادّه و هیـولا کـه آن را أظْلَـمُ الْعَوالِم كُويند؛ و أَسْفَلُ السَّافِلين لا تعبير قرآن كريم آمده است.

و عليهذا بعيدترين عوالم، از جهت قرب و تجرد، عالم حس و دنياست، كه دارای مادّه و مدّت است؛ و دارای کَون و فساد است. و بنابراین از همهٔ عوالهم بی مقدارتر، و کم بهاتر، و ضعیف تر، و سنگین تر، و تاریک تر است. و این معنی را كسى إدراك مى كند كه يا چشمش به عوالم غيب باز شده باشد؛ و يا برهان و قیاس صحیح وی را بدین نتیجه کشانده باشد. وگرنه مردم گرفتار عالم پندار و حس و خیال متّصل که قدمی در راه شهود و وجدان، و یا قیاس و برهان برنداشتهاند، این عالم طبع و مادّه را أصیل ترین عوالم میدانند؛ گرچه به ظاهر مسلمان باشند، و يا تابع بعض از شرايع إلهيّه باشند؛ ولي معذلك عوالم معني، و تجرّد، و نور، و روح، و صفات و أسماء كليّه و قيامت صغرى، و قيامت كبرى، و بالأخره أنچه را كه در يس يردهٔ غيب أنهاست، أموري خيالي و ينداري و وهمي مى انگارند؛ و بدان إذعان و اعتقاد دارند.

ایشان آنچه را که دارای أصالت، و حقیقت، و خارجیّت، و متن تحقّق

العين فيه غير موضع اليد، ولا مواضع الأعضاء كلُّها مختلفة، لكنُّها كلُّها في موضع واحد. (انتهي) فإذا كان هذا هكذا، فما ظنّك بالعالم الربوبـي والنّشاة الإلـهيّة فـي الـجمعيّة و التّأحد؟ فجميع الأشياء، هنـــاك واحــد؛ و هــو كــلّ الأشياء بوحدته من غير ما يوجب اختلاف حيثية.

<sup>(</sup>۱) بیت ۳۲۶ تا ۳۲۱، از «نظم السّلوک» (تائیّهٔ کبرای ابن فارض)، «دیوان ابن فارض»، طبع بيروت سنهٔ ۱۳۸۲، ص ۷۷.

<sup>(</sup>٢) آية ٤ و ٥، از سورة ٩٥: التين: لقد خلقنا الانسان في أحسن تقويم؛ ثـمّ رددناه أسفل السافليـن.

است؛ عالم مادّهٔ سنگین، و هیولای تاریک استعداد و إبهام محض می پندارند، و عالم مثال متّصل و منفصل، و عقل جزئی و کلّی، و بالاتر از آنها را همه تابع و از منضمّات این عالم، مانند تبعیّت معنای حرفی از اسمی میانگارند. و این درست إدراک و مشاهدهای است در برابر حق، و روبرو و مقابل أصالت و واقعیّت؛ و در حقیقت پنداری است در مقابل أصالت، و بطلانی در برابر حقیقت. فَمَاذَا بَعْد لَا الْحَقِّ إِلاَّ الضَّلاَلُ فَأَنِّی تُصْرُفُونَ.

اين مشاهده، و اين دريچه از نگاه و ديدار، دريچه أصالة المادّه، و أصالة الطّبع و أصالة النّور و أصالة الحق.

و بالأخره تئوری مذهب مادّین را پیریزی میکند، گرچه خودشان بدان اعتراف ندارند، بلکه با تمام قوا بر علیه مادیّون می شورند و میکوشند، تا مذهبشان را براندازند، و آبروی آنها را به باد دهند.

ولی معذلك از جهت مشاهدهٔ خارجی، و عدم اتّكاء به عالم غیب، و شهود عوالم تجرّد و لقاء، و أصالت عالم نور و روح و نفس كلیّه، باز عملاً بدین عالم طبع متّكی هستند؛ و آن را دارای حقیقت و أصالت می نگرند. فلهذا هنگام رفتن از دنیا جزع و فزع دارند؛ زیرا كه به خیال خودشان از عالم واقع و خارج و متن أصالت به عالم عَدَم و خیال و و هم می روند؛ گرچه لفظاً حقایق عالم أنوار را قبول دارند.

و این مصیبتی است بزرگ که در دیدگان محجوبان، این عالم تاریک و تنگ، أصل؛ و آن عالم سراسر نور و وسعت، أمر موهومی و پنداری است.

یکی از دوستان ما که از طلاب نجف بود، و سالیانی إدراک محضر مرحوم قاضی أعلی الله مقامه را نموده بود؛ برای حقیر می گفت: قبل از اینکه با حضرت ایشان آشنا شوم، هر وقت ایشان را می دیدم، خیلی دوست می داشتم؛ و چون در سلوک، و رسیدن به لقاء الله، و کشف و حسرت حضرت حق شک داشتم؛ لهذا از رفتن به محضر ایشان کوتاه می آمدم. تا وقتی یکی از دوستان شیرازی ما از شیراز

<sup>(</sup>١) آيهٔ ٣٢، از سورهٔ ١٠: يونس.

دو دینار فرستاد، تا من خدمت ایشان تقدیم کنم.

مرحوم قاضی نمازهای جماعت خود را در منزل خودشان با بعضی از رفقاء و دوستان سلوکی به جماعت میخواندند. من در موقع غروب به منزل ایشان رفتم تا هم نماز را به جماعت با ایشان أدا کنم؛ و هم آن وجه را به محضرشان تقدیم کنم.

مرحوم قاضی نماز مغرب را در أول غروب آفتاب یعنی به مجرد استتار قرص خورشید، طبق نظر و فتوای خودشان به جماعت خواندند. و الحق نماز عجیب و با حال و توجّهی بود. بعداً نوافل و تعقیبات را بجای آوردند؛ و آن قدر صبر کردند، تا زمان عشاء رسید. آنگاه نماز عشاء را نیز با توجّهی تام و طمأنینه و آداب خاص خود بجای آوردند، که حقاً در من مؤثّر واقع شد.

پس از نماز عشاء من جلو رفتم، و در حضورشان نشستم، و سلام کردم، و دست ایشان را بوسیدم، و آن دو دنیار را تقدیم کردم؛ و در ضمن عرض کردم: آقا من می خواهم سؤالی از شما بکنم؛ آیا إجازه می فرمائید؟!

مرحوم قاضى أعلى الله مقامه فرمود: بكو ، فرزندم!

عرض کردم: میخواهم ببینم آیا إدراک توحید، و لقاء الله، و سیری که شما در وحدت حق دارید؛ حقیقت است، یا أمر تخیّلی و ینداری؟!

مرحوم قاضی رنگش سرخ شد ؛ و دستی به محاسنش کشید؛ و گفت: ای فرزندم! من چهل سال است با حضرت حق هستم، و دم از او میزنم؛ این پندار است ؟! من خیلی خجالت کشیدم و شرمنده شدم؛ و فوراً خداحافظی کردم و بیرون آمدم.

یکی دیگر از برجستگان شاگردان مرحوم قاضی رضوان الله علیه نقل می کرد که: شبی در کربلای معلّی، بعضی از شاگردان مرحوم قاضی برای زیارت مخصوصه آمده بودند؛ و مجتمع بودند؛ و محفلی گرم، و سراسر شوق و مملو از نور بود. در میان شاگردان آن مرحوم، مرحوم آقا سیّد حسن مَسْقَطی بود که از برجسته ترین شاگردان قاضی در آن سنوات بود. مردی ناطق و فقیه و مدرس وحید حکمت و فلسفه در نجف أشرف، و در طی مدارج عرفانی و سلوکی در نزد استاد

وحید خود مرحوم قاضی به مراتب عالیه و معارج سامیهٔ از عرفان و لقاء و کشف سبحات حضرت حق نائل آمده بود.

مرحوم آقا سیّد حسن مسقطی مردی قـوی البیان، و حـاضر جـواب و متکلّم ذوالاقتداری بود. ۱

در آن مجلس یکی از فضلاء نجف که اتفاقاً گهگاهی هم به محضرمرحوم قاضی مشرّف میشد، ولی هنوز نتوانسته بود از خویشتن بگذرد؛ و از عالم پندار بیرون رود؛ حضور داشت. در میان مطالبی را که آقا سیّد حسن برای حضّار از عوالم غیب بیان می فرمود؛ و کیفیّت نزول نور توحید را در عالم إمکان و شبکههای انیّات شرح می داد، رو کرد به ایشان و گفت: من می خواهم بدانم: این وحدتی را که شما می گوئید، واقعاً حقیقت دارد، یا أمری موهومی و تصوری است؟!

مرحوم آقا سیّد حسن فوراً به او گفت: إی وای بر شما! این عَذَره را (نجاست و کثافتی که از انسان از مخرج غائط خارج می شود) شما أمری حقیقی و واقعی

<sup>(</sup>۱) آقا سید حسن مسقطی همانند آقا سیّد أحمد کربلائی فقیه و حکیم و عارف بود و از خصیصین تلامذهٔ مرحوم قاضی و از أعلام آنها به شمار میرفت. در صحن مطهّر حضرت امیرالمؤمنین النیکی می نشست و به شاگردان خود درس حکمت می داد؛ و چون دارای بیانی قوی و برهانی بود، و نیز فلسفه و حکمت را با شهود وجدانی و ذوق عرفانی خویش تازگی و طراوت می بخشید؛ شاگردان از أطراف به سوی وی گرد آمدند؛ و در صحن مطهّر غوغائی از تدریس توحید و حکمت إلهی بر پا بود و شوری و نشوری در دعوت طلاّب حوزهٔ مقدسهٔ علمیّهٔ نجف أشرف برای سالکین و مریدین راه قرب و لقاء حضرت أحدیّت بر پا نموده؛ و علناً و بدون پرده از راه و روش مخالفین تنقید می نمود؛ و آنان را به گرفتاری به أهواء و آراء و محجوب بودن از حقایق منتسب می ساخت؛ و مستدلاً آن را بیان می کرد.

شکایت اورا به نزد مرجع تقلید نجف مرحوم آیة الله آقا سیّدابوالحسناصفهانی رحْمة الله علیه بردند و ایشان حکم کردند تا از نجف خارج شود و به شهر خود مَسْقَطْ برود. مرحوم آقا سیّد حسن خدمت استاد خود مرحوم قاضی آمد و جریان را گفت؛ مرحوم قاضی هم دستوراتی به او دادند؛ و فرمودند به مسقط برود. سید حسن رهسپار مسقط گشت و در آنجا به ترویج و تدریس حکمت و عرفان و فقه پرداخت و چندین سال زندگی کرد. گویند در سالهای آخر عمر همیشه إحرام می پوشید؛ یعنی پیوسته در شب و روز ازاری بر کمر بسته و ردائی بر دوش داشت تا با همین حال بدرود حیات عاریت گفت. رحمة الله علیه رحمة واسعة.

مي دانيد؛ أنكاه تحقّق حقيقت توحيد حقّ و وحدت او در عوالم را، أمر موهومي مي يندار يد؟!

از اینجاست که مرحوم آقا سیّد أحمد کربلائی أعلی الله مقامه در این مکتوب به شریک حکیم خود در مکاتبه گوشه میزند و خرده میگیرد؛ و با عبارات لطیفه و مطالب و قصص ظریفه، روش او را قدح مینماید؛ و میخواهد به او بفهماند که: تا از خود نگذری، به خدا نخواهی پیوست؛ و تــا از نفـس و آثــار آن بــیرون نــروی چهرهٔ شمس عالمتاب بر تو مكشوف نخواهد افتاد؛ و تا چشم و گوش خر عالم طبع و کثرت را نفروشی، چشم و گوش عالم ملکوت و وحدت برای تو پیدا نمیشود. ٔ

عبارت آقا سيّد أحمد در اين مكتوب همه حقايقي است، گرچه بعضي از آن در قالب حكايات و أمثله و أشعار بديعه آمده است. مي خواهد به او بفهماند كه با این روش و منهاج درد معالجه نمی شود؛ و مرض شفا نمی یابد.

> وَحُن بِالْولا ميراث أرنفع عَارف وَتِـهْ سَـاحِباً بالسُّحْبِ أ ذْيـالَ عَاشِــق

وَ فُـزْ بِـالْعُلَى و اَفْحُـرْ عَلَـى ئاسِكِ عَـلاً بِظـاهِر أَعْمـال وَنَفْــس تَزكّــتِ وَجُنْ مُثْقَلًا لَوْخَفَ طَفَّ مُوكَّلاً بمَنْقولِ أَحْكام وَمَعْقُولِ حِكْمَةٍ غَـدًا هَمُّــهُ إيثــارَ تَأْثيـــر هِمَّــةِ بوَصْل عَلَى أَعْلَى الْمَجَرَّةِ جُرَّتِ

(۱) چقدر عالی و زیبا و لطیف و دقیق که حاوی یک دنیا کتاب معرفت است، ایـن واقعیّـت را قیـس بن ملوّح عامری، راجع به لَیْلی عامِریّـه کـه معشـوقهٔ او بـوده اسـت، در کتـاب خـود بـه نـام کتـاب «لیلـی و مجنون» است در ص ۱۰۹ از طبع بمبئی آورده است:

تَمنيت من لَيْلَى عَلَى الْبعْدِ نَظْرَةً لِيُطْفَى جَوى بين الْحَشَا والأضالِع فَقَالَتْ نساءُ الْحَيِّ تَطْمِع أَن تَرَى وَ تَلْتَــذُّ مِئْــهَا بــــالْحُرُوفِ، وَ قَـــدْ جَـــرَتْ

بعَيْنك لَيْك م مُت بداء الْمَطَامِع و كَيْفَ تَدرَى لَيْلَـى بِعَيْنِ تَدرَى بِها سِواهَا و مَا طَهَر تَها بِالْمَدَامِع حَديثُ سِواها في خُروقِ الْمَسَامِع

و از این جا به دست می آید که تمام رموز و ظرائف عشق حقیقی إلهی، در عشق مجازی موجود است، و این آئینهای است بـرای آن، فلـهذا بعضـی بـه کلّـی إنکـار عشـق مجـازی را نمودهانـد؛ و گفتـهاند: حقیقـت عشق به ذات أقدس أحدى تعلّق دارد.

این دُم شیر است به بازی مگیر

عشق حقیقی است مجازی مگیر

وَ جُمِلْ فِسِي فُنُسُونِ الاِتّحادِ وَلاَتَحِدْ ﴿ إِلَى فِئَسَةِ فِسِي غَسْرِهِ الْعُمْسِرَ أَفْنَستِ ﴿ أصالت و حقیقت برای خداست و بس؛ و عالم وجود پرتوی از ظهور اوست و فروغي از جلوهٔ او.

یک فروغ رخ ساقی است که درجامافتاد اينهمه عكسمي ونقش مخالف كهنمود چقدر آن عارف بزرگ مایه: ابن فارض مصری، این حقیقت را در تائیهٔ کبرای خود خوب شرح داده است؛ آن جا که می گوید:

> فَكُلَّ مَليَح حُسْنُهُ مِن جَمالِها بِها قيسُ لُبْنَى هَامَ، بَلْ كُلَّ عاشق فَكُلُّ صَبَا منهم إلَى وصفِ لَبْسِهَا ومـــا ذاكَ إلاَّ أن بَـــدَتْ بمَظـــاهِر بَــدَتْ باحتجــاب و اَحْتَفَــتْ بـــمظاهِر فَفِي النَّشْأة الأُولِي تَصِرَاءَتْ لآدَمْ فَهامَ بها كَيْما يكونَ بهِ أباً وكانَ ابْتدا حُبِّ المَظاهر يَعْضَها وما بَرحَتْ تَبْدو وتَخفَى لِعلَّــةِ و تَظ هَرُ للعُشَّاقِ في كُلِّ مَظْ هَر ففي مَرَّة لُبْنَي، وأخررَى بُثَيْنَةً ولَسْن سواها، لأولا كُنن عَيْرها كذاك بحكِم اللتِّتحادِ بحُسْنها بَدوَنْ لَها فَكِي كُلِّ صَبِّ مُتَيَّهم وَلَيْسُوا بِغَيرِي فِي الْهِوَى لِتَقَدُّم وما الْقَـوَّمُ غَـيْري فـي هَواهـا وَ إِنَّمَــا ففي مَرَّة قَيْساً و أُخررَى كُثَيِّراً

وصَـرِّحْ بِإِطْلاقِ الْجَمالِ، وَلا تَقُـلْ بتَقْييدِهِ مَيْللاً لِزُحْرُفِ زِينَـةِ مُعَارِكُ أَسِلْ حُسْنُ كُلِّ مَليحَةٍ كَمَجْنون لَيْكي أو كُثَيِّر عَدَّة بصورة حُسن لاح في حُسن صورة فَظَنُّوا سِواهاً وَهْمِيَ فيها تَجَلَّب على صِبَع التَّلوين في كلِّ بَرْزَةِ بَمَظْهَر حَوْاً قبل حُكْم الأمُومَةِ وَ يَظْ هَرَ بِالزَّوْجِينِ نِحُكُّمُ الْبُنُ وَ لبَعْض، ولا ضدٌّ يُصَدُّ ببغضَة على حَسَب الأوْقَاتِ في كُلِّ حَقْبَةِ مِن اللَّبْسِ في أَشْكال حُسن بديعة ِ وآونَــةً تُدُعَــى بعَــزَّةِ عَــزَّتِ وما إن لَها في حُسنها مِن شريكة كمالي بَدَتْ فيي غَيْرها وَتَزيَّت باًى بديع حُسْنُهُ وَبَأَيَّةِ عَلَى الْقَدِيمَةِ وَلَي اللَّيالِي الْقَدِيمَةِ ظَهَرْتُ لَهُم لِلَّبْسِ فَي كُلِّ هَيْئَةٍ و آوئـــةً أبـــدو جَميـــلَ بُثَيْنَـــة

<sup>(</sup>۱) از بیت ۲۹۲ تا ۳۰۰ تائیهٔ کبرای ابن فارض ص ۷۶ « دیوان ابن فارض» طبع بیروت.

تَجَلُّنتُ فيهمْ ظاهراً واحْتَجَيْتُ تُ وهُــنَّ وَهُــم، لاَ وَهْــنَ وَهْــم مَظَــاهِرُ فكلُّ فَتَى حُبِّ أنا هُو؛ وهي وما زِلْتُ إِيَّاها؛ وإيَّاي لـم تـزلْ وليس معي في الْمُلْكِ شيءٌ سِوايَ

باطناً سِهم، فَاعْجَبْ لكَشْف بسُـتْرَة لنا بتحلِّنَا يُحسبِّ و أَنضْ رَمّ حُبُّ كِلِّ فَتِي والكُلِّ أَسْمَاءُ لُبْسَةِ أسامُ بِهِا، كُنْتُ الْمُسمَّى حَقيقَةً وكنتُ لِي البادي بنفس تَحْفَّت ولا فَرْقَ؛ بلذاتي لذاتي أحَبَّت والْمَعِيَّةُ لَمْ تَحْطُرُ وَلَكِي الْمَعِيَّةِ وهَــذِي يَــدى، لاَأَنَّ نَفْســي تَحْوَفَّــت مُ سِــواي، ولا غيــــرى لخيـــرى ترجَّتِ و لاذ كُلَّ إِخْصِمال لذكرى تَو نَقَعَبَ ولا عِنَّ إِقْبِال لشُكْرِي تَو خَبِّت ا

عالم طبع ظلِّ عالم مِثال است؛ و عالم مِثال ظلَّ عالم عقل است، بس عالم طبع مثالٌ عَن مثال؛ و في الحقيقة خيالٌ في خيال. و علَّت آنكه أساطين عرفان، عالم طبع و حس را خيال در خيال گرفتهاند؛ آن است كه: بنابر أصالت و صرافت و وحدت و تشخّص در وجود، ماهيّات بالعرض مي باشند، و وجـود منتسـب بـه آنهـا بالعَرَض است؛ پس وجود آنها عَرَضٌ في عرض؛ و اعتبارٌ في اعتبار.

و إذا كان الواجب تعالى صرف الوجود، و وحدت محقيقية، فلا محالة لا تقوم الأشياءُ أشياءً في قباله \_ سبحانه و تعالى \_ إلاّ بالتّعيّنات؛ وهي الحدود الماهويّة؛ وليست هي إلاّ أموراً اعتباريّة.

فليست الأشياء إلا أموراً اعتباريّة مصحضةً. فلذا قد ورد في الدّعاء الشّريف: يا مَنْ حَارَتْ فِي كِبْرِيَاءِ هَيْبَتِهِ دَقَايِقُ لَطَائِفِ الأوْهام، والْحَسَرِتْدُ ونَ إ دْراكِ عَظَمَتِهِ خَطَائِفُ أَبْصَارِ الأنَّامِ. ۚ و ورد في الصَّحيفة الكاملة: عَـزَّ سُـلْطانُكَ عِـزًّا لاَحَـدَّ لَـهُ بأولِّيَّةِ، وَ لا مُنْتَهِى لَـهُ بآخِريَّةِ؛ و اسْتَعْلَى مُلْكُـكَ عُلُـواً سَـقَطَتِ الأشْـياءُد ونَ بُلُـوغ أَمَدَهِ، وَلا يَبْلُغُ أَ دْنْسَى مَا اسْتَأْثَرْتَ بِهِ مِنْ ذَلِكَ أَقْصَى نَعْتِ النَّاعِتِينَ. ضَلَّتْ فيك

<sup>(</sup>۱) از بیت ۲٤۱ تا ۲۲۱ از تائیّهٔ کبرای ابن فارض، دیوان ابن فارض ص ٦٩ تا ص ٧١ از طبع بيروت.

<sup>(</sup>۲) از جمله فقرات أدعيهٔ شهر رجب است كه شيخ طوسي در «مصباح المتهجد» استحباب قرائت آن را ذکر کرده است.

# الصِّفاتُ، وَتَفَسَّخَتْ دُ وَنَكَ النُّعوتُ، وَحارَتْ فَـى كِبْرِيائِكَ لَطَائِفُ الأوْهامِ. ا

و همین حقیقت است که شیخ مصلح الدین سعدی شیرازی در توصیف آن سروده است:

ره عقل جز پیسچ در پیسچ نیست توان گفت ایس نکته با حق شناس که پس آسمان و زمین چیستند؟ پسندیدی ای هوشمند که هامون و دریا و کوه و فَلک همه هرچه هستند از آن کمترند عظیم است پیش تو دریا به موج ولی أهل صورت کجا پی برند؟ که گر آفتابست یک ذره نیست چو سلطان عزت عَلَم بر کشد

بر عارفان، جز خدا هیچ نیست ولی خرده گیرند أهل قیاس بندی آدم و دیسو و دد کیستند؟ بگویم گرر آید جوابت پسند پری و آدمیزاد و دیسو و مَلک که با هستیش، نام هستی برند بلندست خورشید تابان به أوج که أرباب مَعْنی به مُلکی درند و گر هفت دریاست یک قطره نیست جهان سر به جیب عَدَم در کشد ا

وحقاً شیخ در این أبیات اعتباریّت این عالم را خوب تحویل داده است؛ و می توان این را از أبیات عالیهٔ او به شمار آورد. مرحوم قاضی قدّس الله سرّه می فرموده است: سعدی مردی حکیم و دانشمند بوده است؛ و در أشعار آن بوئی از عرفان به مشام نمی رسد؛ و مِمًّا لَمْ یُذْکَرِ اسْمُ الله عَلَیْهِ است؛ فقط یک غزل او شیرین و آبدار است؛ آنجا که گفته است:

<sup>(</sup>١) «صحيفة كاملة سجاديّه»، دعاى سى و دوّم، در ضمن وكان من دعائه الطّيظ بعد الفراغ من صلـوة اللّيل لنفسه في الاعتراف بالذّنب، أورده است.

<sup>(</sup>۲) «بوستان سعدی» ص ۱۱۳ ضمن مجموعهٔ کلیّات سعدی طبع محمد علی فروغی. و این مطلب را سعدی بعد از بیان حکایت برخوردش با پیر درویشی در خاک مغرب آورده است، که چون خواستند سوار کشتی شوند؛ سعدی یک درم داشت و سوار شد؛ و پیر یک درم نداشت وی را سوار نکردند. و سعدی بر حال او تأسّف خورد. در این حال پیر سجّاده خود را بر روی آب پهن کرد و روی سجّاده آمد و تا به مقصد رسید، و به سعدی گفت: چون پای شما لنگ است، با چوب آمدید؛ و مرا خدای من اینطور بدینجا آورد.

بجهان خرم از آنم که جهان خرم از وست عاشقم برهمه عالم که همه عالم از وست

مرحوم شيخ محمّد حسين إصفهانى در چند مورد، در مكتوب چهارم خود به مطلب عرفاء اعتراف نموده است؛ آنجا كه فرموده است: فَما تكرّر في الكلمات من الإنسان اللاهوتي، والْجبَروتي، والْمثالِي، والنّاسوتي، ليس الْمرادوجودالانسان بالذات في تمام العوالِم، بل وجوده هوالوجودالنّاسوتي الْمّادى؛ وفي غيْرهذا العالَم موجودبُنحو آخرتبعاً لوجود غيره؛ وفي عالَم اللاهوت وهو عالم الأسماء والصّفات موجود بالعرض وبالتّبع، و الوجود المعقيقي هوالوجودالواجبي الذي هومن غاية صرافته وشداً إحاطته و نهاية بَساطته كل الوجودات بنهج الوحدة والبَساطة.

فيلزمه فى مرتبةٍ متأخرة عنذاته ـلابالتّأخّرالوجودىـ وجودَعناوينايسماءِوالصّفات بمالها من لوازمها، أي ايعيان الثابتة.

این کلام بعینه کلام أهل عرفان است، مگر همان جملهٔ أولش که میگوید: بل وجوده هوالوجود الناسوتی المادی فی هذا العالَم، که درخصوصاین جمله مرحوم حاج سیّد أحمد کربلائی برایشان خُرد میگیرد که: چطور شد در این جا که أظلم العوالم، و بعیدترین عالم از عالم قرب است، وجود حقیقی را از خانه ننهشان آورده اند؟

و نيز در آن جا كه فرموده است: الاستحباب لايكون استحباباً فــى قبال الإيجاب إلاَّ

(۱) «مواعظ سعدی»، غزلیات عرفانی ص ۱۱۸ در ضمن مجموعه کلیات سعدی و بقیّهٔ ابیات این غزل از قرار ذیل است:

به غنیمت شمر ای دوست دم عیسی صبح نه فلک راست مسلّم نه مَلک را حاصل به حلاوت بخورم زهر که شاهد ساقی است زخم خونینم اگر به نشود به باشد غم و شادی بر عارف چه تفاوت دارد پادشاهی و گدایی بر ما یکسان است سعدیا گر چه بکند سیل فنا خانهٔ دل

تا دل مرده مگر زنده کنی کاین دم ازوست آنچه در سر سویدای بنی آدم ازوست به ارادت ببرم درد که درمان هم ازوست خنک آن زخم که هر لحظه مرا مرهم ازوست ساقیا باده بده شادی آن کاین غم ازوست که بر این درهمه را پشت عبادت خم ازوست دل قوی دار که بنیاد بقا محکم ازوست

#### بحدودها الماهوية.

این کلام عین گفتار عرفاست؛ زیرا همگی وجود أشیاء متعیّنه را در برابر ذات أقدس حق با بَقاءِ حدود ماهویّه، قبول دارند؛ غایة الأمر، اندکاک آنها را با إسقاط ماهیّات، در صرف الوجود أمری حتمی می شمرند.

فلهذا مرحوم سيّد (ره) در جواب خود، اعتراض بر اين دارد كه: با وجود إقرار و اعتراف بدين عبارات؛ چرا باز به أصل مطلب بـا صراحت إقرار نداريد؟ و از ترس اندكاك و اضمحلال جَبَلانيَّت وجود خارجي و طبعي، بـاز آن را أصيل بـه شمار مي آوريد؟ فليـس هـذا إلاَّ مـن شِـدَة التَّوغُّل فـي العلـوم الرَّسـميّة الموجبة لحجب سبحات وجهه الكريم، و نوره القويم. أعاذنا اللـه وجَميع إخواننا منه بحق محمّد و آله الطّاهرين.

# تذييل پنجم بر مكتوب پنجم حضرت شيخ قُدِّس سِرُّه الشَّريف

#### بسم الله الرّحمن الرّحيم

وصلّی اللّه علی مُحمّدو آله الطّاهرین ولعنة اللّه علی أعدائهم أجْمعین من الآن إلَی یوم الدّین از آنچه در تذییل أخیر عرض شد، معلوم شد که: وجودات خارجیّه دارای صُور مثالی أقوی از این صُور مادّی و استعدادی هستند؛ و دارای صُور عقلی أقوی از صُور مثالی می باشند؛ تا برود به مراتب بالاتر؛ از وجود منبسط إطلاقی و تعیّنات أسماء و صفات، و صرافت و نورانیّت مجرّدات ملکوت عُلْیا.

اینک باید دید که: آیا مراتب مختلفهٔ این موجودات در وجود، از هم متمایز و جدا هستند و یا نه، موجود دارای وجود واحدی است که از لحاظ رؤیت و تشأن در عوالم مختلفه، مختلف و متفاوت است؟!

بنابر أصل تشكيك در وجود، موجودات عالم طبع و مادّه داراى ضعيف ترين نوع از انحاء وجودند. و اين موجودات در تحت سيطره و إحاطهٔ عِلّى وفا على موجودات عالم مثال بوده، و موجودات عالم مثال در تحت سيطره و إحاطهٔ علّى و فاعلى موجودات عالم عقولند.

و بطور كلّى هر موجود مادّى تحت مثال و ملكوت أسفل خودش مى باشد؛ و مثال و ملكوت أسفل او در تحت عقل و ملكوت أعلى اوست. من باب مثال، همچون طبقات درون پیاز، كه هر طبقه إحاطه بر طبقات مادون خود دارد، و لا عكس. البتّه این مثال از جهت تقریب ذهن است؛ وگرنه إحاطهٔ علّت بر معلول از این عالى تر و دقیق تر است؛ زیرا حقیقت معلول درجهٔ نازلهٔ علّت؛ و حقیقت علّت

مرتبهٔ أعلای معلول است. و معنائی برای علّیت جز ملاحظهٔ تعیّن و عدم تعیّن نیست.

ولی بنابر أصل توحید در وجود، موجودات عالم مادّه، و عالم مثال، و عالم عقل ، دارای وجودهای منفکّه و متمایز از هم نیستند. یک موجود خارجی است که به لحاظ تشأن آن ، به آثار و خواص عالم طبیعت ، آن را موجود مادّی و طبیعی مینامیم؛ و به لحاظ تشأن و احتوای آن به صُورَ مثالیّه که متّحد با او بوده، و اتّحاد و عینیّت دارند؛ آن را موجود مثالی می گوئیم؛ و به لحاظ تشان و حاوی بودن آن به حقیقت عقلیّه که متّحد با مثال و با طبع اوست، و اتّحاد و عینیّت با هر دو را دارد؛ آن را موجود عقلانی نام مینهیم.

برأساس این مَمْشَی، اُصولاً انفکاکی از جهت وجود به هیچ وجه من الوجوه نیست. مثال و عقل هر موجود در خود اوست؛ و برزخ و قیامتِ صغری و کبرای هر انسانی فعلاً موجودند؛ و با حقیقت وجود او معیّت دارند.

برای صاحبدلان تمام شئونات و أطوار وجودی هر إنسانی، از طبع و مثال و عقل (عالم تکلیف و برزخ و قیامت) فعلاً مشهود و حاضر؛ و برای غیر از آنها عالم مثال و برزخ پس از عالم طبع و تکلیف ؛ و عالم عقل و قیامت ، پس از عبور از عالم مثال و برزخ متجلّی می گردد و به شهود می رسد ؛ نه آنکه آن وقت به وجود می آید. و کم فرق بین الأمرین و منزلة بین المنزلتین؟

بر أساس تشكيك در وجود، كه اختلاف و درجات حقيقى را در مراتب وجود، و در مظاهر آن واقعاً مى پذيرد؛ وجود موجودات بر أصل عليَّت حضرت حق است كه وجود واجب، و يا عقل، و يا نفس، واسطهٔ در ثبوت موجوديّت آنها مى باشند. و بر أساس توحيد حق، و صرافت و تشخّص در وجود، اختلافى در

تا تـو خـود را پیـش و پـس داری گمان بسـتهٔ جسـمی و محرومــی ز جـان زیر و بالا، پیش و پس وصف تــن اسـت بی جـهت آن ذات جـان روشــن اســت بــرگشــا از نــور پــاک شــه نظــر تــا نپنـداری تــو چــون کوتــه نظــر

<sup>(</sup>۱) در تعلیقهٔ ج ۹ از «أسفار» ص ۳۷۱ دربارهٔ طولیّت عوالم، از مرحوم سبزواری آورده است:

مراتب وجود، و در مظاهر آن نیست، ابلکه اختلاف در نفس ظهورات وجود است، و وجود موجودات بر أصل إشراق و إضافه و تجلّی است، که وجود واجب، و یا عقل، و یا نفس واسطهٔ در عروض موجودیّت و انتساب آنها میباشند. و بعد از إقامهٔ برهان بر اینکه حقیقت ذات واجب اقتضای صرافت در وجود را دارد؛ و لازمهٔ صرافت وحدت و تشخص در وجود است؛ دیگر بحث از واسطهٔ در ثبوت نمودن، و نفی واسطهٔ در عروض کردن حق را نسبت به موجودات معنی ندارد.

در بعضی از أدعیه، إطلاق حقیقت وجود و موجود در هر مکان، و أصالت و (۱) بهترین برهان بر وجوب وجود، برهان صدیقین است که مفادش، مفاد بلک عرفتلک و أنت دللتنی علیک و دعوتنی إلیک، ولولا أنت لم أدرما أنت است. و مفاد شهد الله أنه لا إله إلا هُو و مفاد أولم یکف بربک أنه علی کل شئ شهید است. مرحوم حکیم عالیقدر: صدر المتألهین شیرازی قدّس الله نفسه الشریف در «أسفار» از طبع حروفی از ج 7 ص ۱۲ تا ص ۲۱ بحث کافی فرموده است؛ و این برهان را أسکد البراهین و أشرف البراهین شمرده است. و این حقیر به خاطر دارم در وقتی که در مدارس جدید درس میخواندم، و شاید سن من در أوان بلوغ بود، یک روز در ضمن بحث با بعضی از منکرین خداوند، بدون مقدمه و بدون سابقهٔ ذهنی، از این برهان، بدین گونه او را محکوم کردم، به این جمله که: آیا تو وجود خودت را قبول داری؟! گفت: آری! گفتم: مطلب دیگر تمام است. چون بعداً در کتب فلسفه و حکمت به برهان صدیقین برخورد کردم، دیدم همان برهان است غایمة الأمر در این کتب به طور تفصیل و عالی به برهان صدیقین برخورد کردم، دیدم همان برهان است غایمة الأمر در این کتب به طور تفصیل و عالی به برهان صدیقین برخورد کردم، دیدم همان برهان است غایمة الأمر در این کتب به طور تفصیل و عالی

آلموجود یعنی شئ و چیزی که وجود دارد، در مقابل معدوم که وجود ندارد. پس معنای انسان موجود، چیزی است و ماهیّتی است که به لباس وجود مخلّع است پس انسان ممکن است موجود باشد، و ممکن است معدوم باشد. اگر از معنی و ماهیّت انسان رفع ید نمائیم، و آن معنی و واقعیّت وجود را بدون هیچ نسبتی در نظر آوریم، آن وجود محال است که عدم بر آن طاری گردد. زیرا عدم نقیض وجود است و محال است که چیزی به نقیض خود متّصف شود؛ وگرنه اجتماع نقیضین لازم می شود. و چون وجود ممتنع العدم است، قدیم است و واجب است. بنابراین حقیقت وجود، قدیم و واجب است.

و از اینجا به دست می آید که: چون وجود برای أشیاء حتمی نیست، بنابراین أشیاء دارای وجود حقیقی نیستند، بلکه وجودشان عاریهای و مجازی است. این است برهان صدیقین و مفاد قول أمیرالمؤمنین الناسخ که عرض می کند در مقام مناجات: یا من د ل علی ذاته بذاته. و إطلاق لفظ وجود بر ذات أقدس حق به طور إسم جایز نیست چون أسماء توقیفی هستند؛ و لیکن بطور صفت و نسبت همچون کلمه شئ إشکال ندارد؛ و کم له من نظیر. و برهان صدیقین اثبات وجوب و قدمت حق را از کلمهٔ وجود می کند که در این تذییل از آن بحث به میان آمده است

اثبات وجود براي ذات أقدس حقّ تعالى شده است.

(۱) در كتاب «مصباح المتهجّد» شيخ طوسى ص ٢٢٣ تا ص ٢٢٥ در ضمن أعمال و نمازهاى وارد در روز جمعه وارد است كه: صَلوة أُخرى: روى محمّد بن داود بن كثير عن ابيه؛ قال: دخلت على سيّدى ابيعبدالله جعفربن مُحمّد الصّادق السَّكِيُّ، فرأيته يصلّى، ثُمّ رأيته فَنَتَ فِى الرّكعة الثّانية فِى قيامه وركوعه وسجوده؛ ثُمّ أقبل بوجهه الكريم على الله؛ ثُمّ قال: يا داود؛ هى ركعتان والله لا يصليهما أحدُّ فيْرى النّار بعينه بعد ما يأتى فيهما أقبل بوجهه الكريم على الله؛ ثُمّ قال: يا داود؛ هى ركعتان والله لا يصليهما أحدُّ فيْرى النّار بعينه بعد ما يأتى فيهما ما أتيتُ. فلم أبرح من مكانى حتى علّمنى. قال محمّد بن داود: فعلّمنى يا أبه كما علّمك! قال: إلى لأشفق عليك أن تيضيّع! قلت: كلاّ إنشاء الله! قال: اذا كان يوم الجمعة قبل أن نزول الشّمس فصلّهما واقرء فى الركعة الأولى فاتحة الكتاب وقل هوالله أحد، وتستفتحهما بفاتِحة الصّلوة. فإذا فرغت من قل هو الله أحد فى الركعة الثّانية فارفع يديك قبل أن تركع وقل: إلهى إلّهي إلّهي أسئلك راغباً وأقصدك سائلاً واقفاً بين يديك، متضرّعاً اليك. إن أقنَطَتنى ذنوبى نشّطنى عفوك! و إن أسكَتنى عملى أنطَقنى صمّد وأهل بيته وأسئلك العَفو العَفو.

ثُمَّ تركع وتفرغ من تسبيحك وقل: هذا وقوف العائذبك (من النّارخ ل) يارب! أدعوك متضرّعا وراكعاً متقرّباً إليك بالذلّة خاشعاً، فلست بأوّل مُنْطِق من حشمة متذللاً أنت أحب إلى مولاى؛ أنت أحب إلى قابدا سجدت فابسط يديك كطالب حاجة وقل: سبحان ربّى الأعلى وبحمده؛ ربّ هذه يداى مبسوطتان بين يديك! هذه جوامع بدنى خاضِعة بفناءك؟ و هذه أسبابى مجمعة لعبادتك. لا أدرى بـأى نعماءك أقلِب ولا أيَّها أقْصِد لعبادتك أم لمسئلتك؟ أم الرّغبة إليك . فامْلاً قلبى خشية منك واجعلنى فى كلّ حالى لك قصدى! أنت سيّدى في كلّ مكان! و إن حَجَبَتْ عنك أعين النّاظرين إليك، أسئلك بك إذ جعلت في طمعاً فيك بعفوك! أن تصلّى على محمد وآل محمد و ترتَحم من يسئلك وهو من قد عَلِمت بكمال عيوبه و ذنوبه، لم يبسط إليك يَدَه إلا ثِقة بك، ولا لساناً إلا فرحاً بك، فارحم من كثر ذنبه على قلّته، و قلت ذنوبه فى سعة عفوك، و جرّأنى جرمى و ذنبى بما جعلت من طمع فرحاً بك، فارحم من كثر ذنبه على قلّته، و قلت ذنوبه فى سعة عفوك، و جرّأنى جرمى و ذنبى بما جعلت من طمع فرحاً بك، فارحم من كثر ذنبه على قلّته، و قلت دنوبه فى محمد وآل محمد وأسئلك لإخوانى فيك العفو العفو.

ثُمَّ تَجلسثُمَّ تسجد الثانية وقل: يا من هداني إليه، دلَّني حقيقة الوجود عليه؛ وساقني من الحِيْرة إلَى معرفته، وبصَّرني رُشدي برأفته، صلَّ على محمَّد وآلَّ محمَّد واقْبَلْنَي عبداً ولا تذرني فرداً! أنت احبّ إلَىَّ مـولاي! أنـت أحبُّ إلى مولاي.

البته این فقره از دعا: وَدَلَّنی حَقیقَةُ الْوُجُودِ عَلَیْهِ بـرای أصالت الوجـود، در برابـر قائلین به إصالت الماهیّه دلیل روشـنی و دنـدان شکنی است؛ و بـا ضمیمـهٔ ایـن کـه دال بر خدا جـز حقیقـت او نیسـت (بِـک عرفتک، و أنْـت دَلَلْتنـی عَلَیْک) حقیقـت الوجود همان ذات أقدس اوست.

و از جمله دعای حزین است که أیضاً شیخ طوسی در «مصباح المتهجّد» روایت کرده است. اُنَاجیك یا مَوْجُ ودُ فی کُلِّ مَکانٍ لَعَلَّك تَسْمَعُ نِدَائی فَقَدْ عَظُمَ جُرْمی و قَلَّ حَیائی. ا

و از جمله عبارت أميرالمؤمنين الكيلا است در روايت شيخ طبرسي (ره) در «احتجاج»:

دَليلُهُ آيَاتُه؛ وَ وَجُودُهُ إِثْبَاتُه؛ وَ مَعْرِفَتُهُ تَوْحيدُه، و توحيدُه تَمْييزُه مِنْ خَلْقِه؛ و حَكْمُ التَّمْييزِ بَيْنُونَة صِفَةٍ لا بَيْنُونَة عُرْلَةٍ، تا دو سطر ديگر كه حقّا در معارف إلهى با نهايت ايجاز و اختصار در عبارت؛ از اُصول و مصادر فن الهيّات إسلام شمرده مى شود. از يرا خصوصاً فقره: و بُحُودُه إِثْباتُهُ دلالت برحاق حقيقت وجود وى دارد؛ و دلالت دارد بر آنكه: حاق وجود خارج، و عين تحقّق و إثبات أصالت است.

دربارهٔ مسئلهٔ وحدت در كثرت كه راجع به ذكر مبارك لا هُو الله هُو الست مطلبى را در «منظومه» مرحوم حكيم سبزوارى از محقّق داماد نقل مىكند كه شايسته ملاحظه است. قال: وهذا إشارة إلى مَسْئلة الكثرة فى الوحدة. وإنّ الوجود البسيط كُلُّ الوجوداتِ بنحواً على كماقال أرسطاطاليس؛ وأحْياه وبَرْهَنَ عليه صدر الْحكماء والمتألّهين قدس الله نفسه.

<sup>&</sup>lt;del>(</del>

ثم قال: يا مُحمَّد! واللمه لقد حلف لِي عليهما جعفربن محمّد الطَّيِّ وهو تـجاه القبلة أنَّه لاينصرف احدُّ من بيْن يدى ربّه تعالى إلاَّ مغفوراً، وإن كانت له حاجة قضاها.

<sup>(</sup>۱) «مصباح المتهجّد» ص ۱۱٦ در ضمن دعاهای بعد از نماز وتـر آورده اسـت، و تـا آخرش بسـيار مضامين عالي و بكري در مناجات دارد.

<sup>(</sup>۲) «احتجاج» طبرسی ج ۱ ص ۲۹۹. و ما در ص ۱۵۰ و ص ۱۵۱ از همین تذییلات تمام ایسن روایت شریفه را آوردهایم.

وقال السِّيدالدَّاماد فِي التَّقديسات: وهو كُلُّ الوجود، وكُلُّهُ الوجود، وكُلُّهُ البَهَاءوالكَمَال؛ وكُلُّه الْبَهَاء والكَمَال. وما سِواه على الإطْلاق لَمَعَات نوره، ورَشَحات وجوده، وظِلاَلُذَ اتِهِ. واذكُلُّ هُويَّة مِن نور هُويَّتِهِ فَهُو الْهُو الْحَقُّ الْمُطْلَق. وَلاَ هُو عَلَى الإطْلاق إلاَّهُو. (انتهى واذكُلُّ هُويَة مِن نور هُويَّتِهِ فَهُو اللهو الْحَقُّ الْمُطْلَق. وَلاَ هُو عَلَى الإطْلاق إلاَّهُو. (انتهى كلام الدّماد قدّس سرّه). وإلى أنَّ قولهم: البسيط كل الوجودات، وليس بشيء منها الذَّى يتحاشى عنه العقول الوهميّة يرجع إلى مسئلة العلم الذاتي له تعالى، وأنه لا يَعْزُبُ عن علمه مثقال ذُرَّة. العنه العقول الوهميّة يرجع إلى مسئلة العلم الذاتي له تعالى، وأنه لا يَعْزُبُ عن علمه مثقال ذُرَّة. العرات محقّق داماد بيشتر نيست كه فرموده؛ كُلُّ الوجود، وكُله الوجود و إ ذ كل اللهويّة على الإطلاق إلاَّ هُويَّة مِن دَو هُو بَّته، فَهُو اللهُو الْحَقَ الْمُطْلَق، ولا هُو عَلَى الإطلاق إلاَّ هُو.

ذكر شريف لا هُو َ إلا هُو َ همين معناى عالى از توحيد، و كثرت در وحدت را مىرساند كه در جميع عوالم هويّتى غير از هويّت ذات أقدس حق وجود ندارد؛ و تمام إنّيّات و هويّات، مندك و مضمحل در وجود او مى باشند.

شیخ طبرسی در تفسیر «مجمع البیان» در تفسیر سورهٔ إخلاص آورده است که: وَ حَدَّتْنی (أَی قال أَبوجعفر اللَّكِيّ :وحدَّتْنی )أبی عن أبیه عن أمیرالمؤمنین اللَّكِيّ أنّه قال: رَأَیْتُ الْخِضْرَ فِی الْمَنامِ قبل بَدْر بِلَیْلةٍ؛ فقلت له: عَلّمْنی شَیْئاً أَنْتَصِرُ به عَلَی الأعْدَاء!

فَقَالَ: قُلْ: يا هُوَ؛ يَا مَنْ لاَ هُوَ إِلاَّ هُوَ!

فَلَمَّا أَصْبَحْتُ قَصَصْتُ على رسولِ اللهِ ﷺ فقال: يَا عَلِى اللَّهِ عَلَمْتَ الاِسْمَ الأعظمَ. وكان عَلَى لِسَانى يَوْمَ بَدْر.

قال:وَقَرَأُ السَّالِيْ يوم بدر،قُلْ هو الله أحَدُ، فلمّا فَرغَ قَالَ: يَا هُو! يَامَنْ لاَهُو إلاَّ هُو، اغْفِرالي وانْصُراني عَلَى الْقَوْمِ الْكافِرينَ.

وكان يقول ذلك يومَ صِفِيِّنَ وهو يُطَارِدُ. فقال له عَمَّارُبنُ ياسِر: يَا أَميرَالْمؤمنينَ، مَا هَذِهِ الكِناياتُ؟! قالَ: اسمُ الله ِ الأعظمُ وعِمادُ التَّوحيدِ لِلّهِ! لاَ اللهَ إلاَّ هُو، ثُمَّ قَرأً: شَهدَ اللهُ أنَّه لا إلهَ إلاَّ هُو وَ الْمَلِئِكةُ وَا وُلُوا الْعِلْمِ قَائماً بالقِسطِ لا إلهَ إلاَّ هُو العزينُ

<sup>(</sup>۱) «منظومه سبزواری»، طبع ناصری، غـررٌ فـی أنّ علمـه تعـالی بالأشـياء بـالعقل البسـيط و الإضافـة الاشراقيّة، ص ۱٦٧ گويد: فذاته تعالـی عقل بسيط، وفـی عيـن بساطته جامع فـی مرتبة ذاته لکلّ معقول وکلّ خيـر وکمال بنحو أعلى وأبسط. وهذا إشارة إلـی مسئلة الکثرة فـی الوحدة. ـ إلی آخر ما نقلناه عنه.

## الـحكيم؛ وآخر الـحشر '، ثـمَّ نَزَلَ فَصَلَّى لَرْبُعَ ركعات قبلَ الزَّوالِ. `

عارف بلند پایه: شیخ إبراهیم دَسُوقی، در این باره أبیاتی رشیق دارد که ما بعضی از آن را ذکر مینمائیم:

تَجَلَّى لِى السمعبوبُ فى كُلِّ وجْهَةٍ وَخَاطَبَنى مِنِّى بِكَدَشْفِ سَرَائرى وَخَاطَبَنى مِنِّى بِكَدَشْفِ سَرَائرى فَائْتَ مُنَاى بَلْ أَنَا أَنْتَ دَائماً فَائْتَ مُنَاى بَلْ أَنَا أَنْتَ دَائماً فَقَالُ: كَدْاكَ الأمررُ لَكِنَّهُ إِذَا فَا وَصُلْتُ ذَاتِى بِاتِّحادى بذاتِهِ فَاوْصُلْتُ ذَاتِى بِاتِّحادى بذاتِهِ فَصِرْتُ فَنَاءً فَسَى بَقَاء مُؤبَّدٍ وَعَيَّبَنى عَنِّى فَاصبحتُ سَائلاً وَعَيَّبَنى عَنِّى فَاصبحتُ سَائلاً فَاعْدُوا وأمْرى بين أمرين واقف وأعْدور واقبة والمنافية وليالمنافية والمنافية وليان والمنافية ول

وبى قَامَتِ الأَبْناءُ فى كُلِّ أُمَّةٍ وما شَهِدَتْ عَيْنى سِوى عين ذاتِهَا بذاتى تقومُ الذّاتُ فى كُلِّ ذروْة فَلَيْلَى وهِنْدُ والرَّبَابُ وَ زَيْنَبُ عَيْنَالَ أَسْماء بغير حقيقة إ

فَشَاهَدُّتُهُ فَ فَ كُلِّ مَعْنَى وصورة فَقَالَ: أَتَدْرِى مَنْ أَنَا؟ قُلْتُ: مُنْيَتَى وَصورة فَقَالَ: أَتَدْرِى مَنْ أَنَا؟ قُلْتُ: مُنْيَتَى إِذَا كُنْتَ أَلْتَ الْيَوْمَ عَيْنَ حَقيقتى تَعَيَّنَتِ الأَشْيَاءُ كَنْتَ كَنُسْخَتَى بِعَيْر حُلُول بِل بتحقيق نِسْبَتَى بِعَنْدِر حُلُول بِل بتحقيق نِسْبَتَى بِعَنْدِر حُلُول بِل بتحقيق نِسْبَتَى لِللهُ عَلْى بعَيْدِ لَلْهُ عَلَى بعَيْبَتَى لِللهَ عَلَى بعَيْبَتَى عَنْ ذَاتِى لِشُعُول فِي وَهُمِى مُثَبِتَى عُلُومى وَهُمِى مُثَبِتَى عُلُومى وَهُمِى مُثَبِتَى عُلُومى وَهُمِى مُثَبِتَى عُلُومى وَهُمِى مُثَبِتَى مُثَبِتَى عَلَى عَنْ ذَاتِى وَ وَهُمِى مَثَبِتَى مُثَبِتَى عَلَى عَنْ ذَاتِى وَ وَهُمِى مَثَبِي وَالْمَالِي عَلَى ع

بِمُحْتَلَ فِ الآراءِ والْكُل ُ أُمَّت مِي وَ إِنَّ سِواهَا لَم يَلُم بِفِكْرَت مِي الْجَدِّدُ فيها حُلَّة بعد مَ حُلَّة وعَلْوى وسَلْمَى بعدها و بُثَيْت قِ وما لَوَّحُوا بِالقصدِ إلاَّ لِصُورَ نهي

(۱) مراد سه آية آخر از سورة حشر: سورة ٥٩ است؛ يعنى آية ٢٢ تا ٢٤: هو الله الذى لاإله إلا هو عالم الغيب والشّهادة هو الرّحمن الرّحيم ـ هو الله الّذى لا إله إلا هو المَلِكُ القُدّوسُ السّلام المؤمن السمهيمن العزيز الجبّار المتكبّر سبحان الله عمّا يشركون ـ هو الله الخالق البارئ المصور له الأسماء الحُسْنَى يسبّح له ما فى السّموات والأرض وهو العزيز المحكيم.

(۲) «تفسیر مجمع البیان»، طبع صیدا ج ۵، ص ۵۹۵. و أصل این حدیث را مرحوم شیخ صدوق در کتاب «توحید»، در باب تفسیر سورهٔ قل هوالله أحَد، ص ۸۹ با سند متّصل خود از أبوالبختری وهب بن وهب از حضرت صادق النظی از حضرت باقر النظی در ضمن تفسیر حضرت باقر النظی استشهاد به این روایت می نمایند که: پدرشان از جدّشان از أمیرالمؤمنین النظی روایت کردهاند.

نَعَمْ نَشْأَتَمَى فِى الْحُبِّ مِنْ قَبْلِ آدَمِ وَسِرِّى فِى الأَكْوانِ مِن قَبْلِ نَشْأَتَمَى المُحمَّ مَشْأَتَ مَن مَشْأَتَ مَن مَشْأَتَ مَن مُرحوم صدرالمتألهين، در بحث عشق از «أسفار» اين دو بيت را بر تحقّق اين معنى شاهد آورده است:

أنَّا مَنْ أَهْوَى وَمن أَهْوَى أَنَّا نَصِحْنُر وُحَانِ حَلَلْنَا بَدَنَّا فَا أَبْصَرْتَنَا بَدَنَّا فَا أَبْصَرْتَنَا اللَّهُ وَإِذَا أَبْصَرْتَا لَهُ أَبْصَرْتَنَا اللَّهُ وَإِذَا أَبْصَرْتَا لَهُ أَبْصَرْتَنَا اللَّهُ اللَّاللَّهُ اللَّهُ اللَّالَّالِيلَاللَّالِمُ اللَّاللَّالِمُلَّاللَّ

و نيز گويد: كما قال قائلهم؛ (و گويا مرادش از اين قائل، شيخ محيى الدّين عربي است):

أعانقُ ها و النَّف سُ بَعْدُ مَشُ وقَةً إليها و هَلْ بَعْدَ العِنَاقِ تَدَانى وَأَلْثَمُ فَاهَا كَى تَرُولَ حَرَارَتى فَيَزْدَادُ مَا أَلْقَى مِنَ الْهَيَجَانِ كَانَ فُوَادى لَيْسَ يُشْفَى غَلِيلُهُ سِوى أَنْ يُرى الرُّوحَانِ مُتَّحِدَانٍ كَانَ فُوَادى لَيْسَ يُشْفَى غَلِيلُهُ

و نيز مرحوم صدرالمتألّهين، در أواخر بحث نفس، راجع به اتّحاد نفس بــا صـور عوالم گويد: كما قيل:

لَقَدْ صَارَ قَلْبِي قِابِلاً كُلَّ صُورَة فَمَرْعَى لِغِزْلاَن وَ دَيْراً لِرُهْبَانِ الْ

بارى عمده دليل اين مطالب، همان صرافت و محوضت ذات أقدس حق است، كه بدون آن مسئلهٔ توحيد تمام نيست، و با آن هيچ مفر و مَخْلَصى جز اعتراف و إقرار به معيّت و سيطره و هو هويّت حضرت حق تعالى با جميع أشياء نداريم. و عمدهٔ دليل بر صرافت حق متعال، دليل بسيط الحقيقة كل الأشياء مىباشد، كه مرحوم صدر المتألّهين قديّس سرّه در «أسفار» مفصّلاً از آن در ذكر نَمَط آخر من البرهان على أنَّ واجب الوجود فَرْداني الذّات، تام الحقيقة لا يَخرج من حقيقته شيء من الأشياء. و

<sup>(</sup>۱) «طبقات الأخيار شعراني»، جزء أوّل، ص ١٨٢.

<sup>(</sup>۲) «أسفار اربعه»، طبع حروفي، ج ٧، ص ١٧٨.

<sup>(</sup>٣) «أسفار»، ج ٧، ص ١٧٩.

<sup>(</sup>٤) «أسفار»، ج ۸، ص ٣٤٣ و اين بيت مسلّم از محيى الدّيــن اســـت؛ و مرحــوم ســبزوارى در بحــث معاد جسمانى در «فريدهٔ رابعه» ص ٣٤٧ بدان استشهاد نموده است.

<sup>(</sup>۵) «أسفار»، + 7، فصل + 7 س + 7 تا ص + 7۷۲.

در أكثر از كتب ديگرش، حتّى مختصراتش همچون «عَرْشيّه» و «مَشَاعر» از آن بحث نموده است؛ و چنين پنداشته است كه غير از أرسطو، كسى بدين حقيقت پى نبرده است. وليكن اين پندار بى مورد است؛ و بسيارى از عرفاء إسلام بدين مطلب راه يافتهاند؛ و در اصطلاحات خود تعبير از آن به مقام تفصيل در اجمال نمودهاند. و شواهد بر گفتار ما در كتب أهل عرفان بسيار است.

صدر المتألّهين نيز در بحث كيفيّة علمه تعالى بما سواه، در تحت عنوان إنَّ واجب الوجود تمام الأشياء وكلُّ الموجودات؛ وإليه يَرْجِعُ الأموركُلهُّا. بحث كافى در اين مسئله فرمودهاست و چنين گويد كه: هذا من الغوامض الإلهيّة الَّتِي يُسْتَصعب إدراكُه إلاّ على مَن آتاهالله من لدنه علماً وحِكْمة ، لكنّ البُرهان قائم على أنَّ كلَّ بسيطِ الْحقيقة كلُّ الأشياء الوجوديّة، إلاّ ما يتعلّق بالنقائص والأعدام. والواجب تعالى بسيط الحقيقة، واحدٌ من جميع الوجوه، فهو كُلُّ الوجود، كما أنَّ كُلَّه الوجود.

أمَّابيان الكُبْرى فهوأنَّ الْهُوِّية البسيطة الآلِهيّة لولَم يكن كلَّ الأشياءِ لكانت ذاتُه متحصِّلة القوام من كون شَيء، ولا كون شيء آخر، فيتركّب ذاته ولوبحسب اعتبار العقل؛ وتحليله من حيثيّتين مختلفتين؛ وقد فرض وثبت أنَّه بسيطُ الحقيقة. هَذَا خُلْفُدُ

فالْمفروض أنَّه بسيطُ؛ إذا كان شيئاً دون شيء آخر، كأنْ يكون ألِفاً دون ب. فحيثيّة كونه ألِفاًليست بعينها حيثيّة كونه لَيْسَ ب؛ و إلاَّ لكان مفهوم ألِف، ومفهوم ب شيئاً و احداً؛ فالْملزوم مثله؛ فثبت أن البسيط كلُّ الأشياء.

در اینجا بعد از تفصیل این کلام، و تمثیل مناسب آن گوید:

فإن قلتَ:أليسللواجب تعالَى صفاتٌ سلبيّة ككونه ليسبِجسمٍ، ولابِجوهرٍ، ولابعرضٍ، ولا بكَمِّ، ولا بكَيْفٍ؟

<sup>(</sup>۱) صدر الدّين قونوى در «مفتاح الغيب و الوجود»، ص ٦٣ گويد: الـحقّ تعالى واحـدُ وحـدةً حقيقيّة لايتعقّل فى مقابلة كثرة أىلايتوقّف تـحقّقها فى نفسها ولاتصورها فى العلم الصّحيح الـمحقّق على تصور ضدّلها. و شارح اَن: محمّد بن محمّد فنارى در شـرح اَن گويـد: كـالكثرة فــى التحقّق أوالعلـم. إذ لـو توقّف كـانت الوحدة عديديّة، كما هى الـمتصورة فـى الاذهان الـمحجوبة.

باید دانست: آنچه را که در «صحیفهٔ سجّادیّه» وارد است که: وَلَـم تَمَثُّـلْ فتكون مَوْجُوداً، موجود در اينجا به معناي معروف آن نيست؛ بلكه به معناي إدراک شده و احساس شده می باشد. و معنای این دعا آن است که: «خدایا تو مجسّم و بر پا ایستاده و مصوّر به صورتی نیستی، تا آنکه إحساس شــوی و مُـدرک بــه إدراك بشرى گردي»! و براي توضيح اين مطلب، تعليقهاي را كه مرحوم آية الله شعرانی رضوان الله علیه ذکر کردهاند؛ در اینجا می آوریم. ایشان گفتهاند: موجود اسم مفعول از وَجَدَ يَجِدُ و به معناي يافتن و حسن كردن است. و إطلاق موجود به این معنی بر خداوند تعالی جایز نیست. أمّا در اصطلاح به معنای بُود، و هَسْت مى باشد. و بدين معنى خدا موجود است، و مقابل آن معدوم باشد. و طوائف إسلام أسماء خداوند را توقیفی دانند یعنی هر نام را بیرخصت بر خداوند تعالی إطلاق نكنند؛ هر چند صفت و مبدأ أن در خدا باشد، مانند إنَّ اللهَ اشْتَرَى مِنَ الْمُؤمِنيـنَ اَمُوالَهُمْ، با این حال او را «مشتری» نتوان گفت، مگر برای بیان فعل نه تسمیه یعنی آنکه مشتری از نامهای خدا باشد. ءأنتم تزرعونه أم نصحن الزّارعون، خداوند خود را در مقام فعل، زارع خواند أمّا در تسمیه نمی توان او را «زارع» نامید. و در همین دعای مبارک پس از چند سطر خداوند را به حکیم ما أعْرَفَك وصف كرد. أمَّا او را «عارف» نتوان گفت چون در مقام تسمیه هر لفظ دلالت بر مقام ذات و تعیّن آن می کند مستقلاً، و نظر بر صفت می کند، با نظر غیر مستقّل. أمّا در مقام توصیف و بيان أفعال، دلالت بر فعل و وصف مي كند با نظر مستقلٌّ؛ و دلالت بر ذات مي كنـ د به نظر غير مستقلّ، از اين جهت بين تسميه و توصيف، فـرق بسـيار اسـت. چنانکـه اگر وزیر یا تـاجری دست خود را بسیار بشوید، می توان گفت: هـو یغسل یَـدَه کثیـراً؛

<sup>(</sup>۱) «أسفار»، طبع حروفي، ج ٦، فصل ١٢، ص ١١٠ تا ص ١١٨.

أمّا نمي توان گفت: او غسّال است.

مرحوم فیض علیه الرحمة پس از لم تَمثُلُ فتكون موجوداً گفته است: لأن ما يقبل التَّمثُل يقبل الإيجاد. گويا: تمثُّل را به معناى مانند داشتن، و موجود را به معناى موجَد از باب إفعال به معناى هستى يافته، و موجود شده گرفته است. و حاصل معنى اين مىشود كه: «تو مانند ندارى تا آنكه مخلوق باشى.»!

و سيّد شارح (سيد عليخان) عليه الرحمة، وجود را چنانكه گفتيم، به معناى مانند داشتن ادراك كردن آورده، أمّا تمثّل را مانند فيض رحمه الله به معناى مانند داشتن دانسته است. و از او عجب است. والجواد قد يكبو. و ممثّل به معناى بر پا ايستاده، و تمثال از همان مادّه است. در «نهايه» ابن اثير گويد: في الحديث: فقام النبى صلّى الله عليه و آله مُمَثّلاً، يروى بكسر الثآءو فتحها أى منتصباً قائماً. و فيه أشدّ الناس عذاباً ممثّل أى مصور و يقال: مثلث بالتّثقيل و التخفيف اذا صور ت مثالاً و التمثال اسم منه.

باری بعد از این همه تصریحات در کتب ملاّصدرا، و استدلال بر بسیط الحقیقة کلّ الاشیاء، و تسلیم و اعترف مرحوم شیخ بر اندکاک و اضمحلال هر وجود ضعیفی در قوی بعد از سلب حدود إمکانیّه و ماهویّه، معلوم نشد به چه علّت باز ایشان إصرار بر بقاء وجودات متعیّنه را در قبال حق متعال دارند؟!

ولله الحمد و له الشّكر كه از آنچه ما در این تذییل آوردیم، از جمع بین ذّلهٔ شرعیّه، كه آن متن أدعیه و گفتار پیشوایان دینی بود، و از مشاهدات ذوقی و عبارات و أشعار أساطین عرفان و كشف و شهود، و از كلمات حكماء و اسطوانههای فن حكمت و برهان، معلوم شد كه: در مسئلهٔ توحید حق متعال، و اعتباریّت كَثَرات إمكانیّه، هم شرع، و هم وجدان و شهود، و هم عقل و برهان با یكدیگر تطابق دارند. و السّلام.

(۱) دعاى ٤٧ از «صحيفه» ص ١٧٠ تا ص ١٧٣ از «شرح صحيفة شعراني» رحمة الله عليه.

## تذييل پنجم بر مكتوب پنجم حضرت سيِّد قدَّس الله سرَّه

#### بسم الله الرّحمن الرّحيم

والصّلوة على سيّدنا مُحمّد و آله الطّاهرين و لعنة اللّه على أعدائهم أَجْمعين من الآن الَى يوم الدّين در «أصول كافى» وارد است كه: سُئل أميرالمؤمنين الطَّيِّلاَ: بــم عرفت ربَّك؟ قال: بـما عَرَّفَنى نَفْسَه! قيل: وكيف عَرَّفَك نَفْسَه؟!

قال اللَّكِيْ: لا يُشْبِهُهُ صورة؛ ولا يُحَسُّ بالحَواسِّ؛ وَلاَ يُقاسُ بالنَّاس. قريبُ في بُعدِه. بعيدٌ في قُربه. فوق كُلِّ شَيْء ولا يُقالُ: شَيْءٌ فَوْقَه. أمام كُلِّ شَيْء ولا يُقالُ له أمام. داخلٌ في الأشياء لا كَشَيء داخلٍ في شَيْء. و خارجٌ من الأشياء لا كَشَيء خارج من شَيء. سُبحان مَن هو هكذا؛ ولا هكذا غيرُه؛ و لِكُلِّ شَيء مُبْتَدَءً.'

انسان که بدون اختیار خود از مادر متولّد می شود؛ و کم کم رشد می کند، و تا به مرحلهٔ شعور و إدراک می رسد؛ خود را نیازمند به یک سلسله نیازمندیهای مبرم و غیر قابل رفع می بیند که در حیات و وجود و موجودیّت وی دخیل می باشند؛ و سپس این سلسلهٔ احتیاجات را عقالاً و وجداناً قائم به قیّومی می بیند که: او دارای أصالت و استحکام و صمدیّت و استقلال است؛ و بالطبع در مقابل، خودش دارای وجود تبعی و غیری، و توخالی، و عدم استحکام، و عدم عزّت و استقلال است.

<sup>(</sup>۱) «اصول كافى» از طبع حروفى ج ١، ص ٨٥ و ص ٨٦ ، از عدة من أصحابنا، عن أحمد بن محمد بن خالد، عن بعض أصحابنا، عن على بن عقبة بن قيس بن سمعان بن أبى ربيحة مولى رسول الله صلى الله عليه وآله، قال: سئل أميرالمؤمنين عليه السّلام...

آنگاه می بیند که برای بقای خودش، و رفع عاهات و آفات، و حفظ این موجودیّت و شخصیّت و إدامهٔ حیات، احتیاج به علم و قدرت، و بعضی از صفات دیگر که از حیات و علم و قدرت او پیدا می شوند، دارد.

از این جا بدون شک و تردید می گوید: آن موجودی که قیام من به اوست؛ و حیات و موجودیّت من به اوست؛ او هم حتماً دارای حیات و علم و قدرت است. زیرا ممکن و متصور نیست که: من که در موجودیّت و حیات خود نیازمند بدین صفات باشم؛ آن موجود که قیّه و و قیّام و قِوام من است، مرده و جاهل و عاجز باشد. فلهذا از این راه بدون شبهه، إثبات این صفات را برای او می کند.

و براى اساس قاعده و اصل كلّي: لا يَعْرِفُ شَيْءٌ شَيْئاً إلا بَمَا هُو َفيهِ مِنْهُ. المام اين صفات خود را در خدا مى بيند؛ و مى داند كه از اوست كه به وى تراوش نموده است.

غایة الأمر، أولاً صفات او ناقص و مقرون به حدود ماهویّه و عدمیّه است، که آن ذات برتر و والاتر، باید دارای این صفات بدون نقصان باشد. و ثانیا چون خودش یک موجود محدود و کوچک است؛ آن ذات که همچون او هزاران کس را ایجاد فرموده، و از عهدهٔ حوائج آنان برآمده است؛ باید صفات او شدیدتر، و قوی تر، یعنی حیات، و علم، و قدرت، و سمع، و بصر، و مشیّت و إراده، و اختیارش، عظیمتر و گسترده تر بوده باشد. و بالأخره برهان و قیاس صحیح، و ذوق و وجدان او را به ذات أزلی و أبدی که صفات و أسماء او نامتناهی است؛ و تجرد و بساطت محضه دارند؛ می کشاند، و مفاد لا یُحیطُون بَه عِلْماً را إدراک می کند. و عنت الو بُجُوهُ لِلْحَیِّ الْقَیُّوم را می چشد و لمس می نماید.

و بالأخره همانند فيلسوف و حكيم شهير عرب: يعقوب بن استحق كِندى زبان مي گشايد كه:

<sup>(</sup>۱) حاشیه و تعلیقهٔ بر «شرح منظومهٔ» حکمت سبزواری، تألیف آقا میرزا مهدی مدرس آشتیانی (قدّه) طبع طهران ۱۳۵۲، ص ۵۱۸.

<sup>(</sup>۲) آیهٔ ۱۱۰، از سورهٔ ۲۰: طه.

<sup>(</sup>٣) آيهٔ ١١١، از سورهٔ ٢٠: طه: و عَنَتِ الوجوهُ للحيّ القيّوم وقد خَابَ مَن حَمَلَ ظلماً.

إذَا كَانَتِ الْعِلَّةُ الأُولَى مُتَّصِلَةً بِنَا لِفَيْضِهِ عَلَيْنَا وَكُنَّا غَيْرَ مُتَّصِلِينَ بِهِ إِلاَّ مِنْ جَهَتِهِ؛ فَقَدْ يُمْكِنُ فِينَا مُلاَحَظَتُهُ عَلَى قَدْرِ مَايُمْكِنُ لِلْمُفَاضِ عَلَيْهِ أَ نْ يُلاحِظَ الْمُفيضَ. فَيَجِبُ أَ نْ لاَيُنْسَبَ قَدْرُ مُلاَحَظَتِنَا لَهُ. لأَنَّهَا أَغْزَرُ وَ لَوْفَرُ وَ أَشَدُّ اسْتِغْرَاقاً.

و بنابر آنچه گفته شد، أوَّلاً بدست می آید که: ما هیچ راهی برای شناخت حق أزلی \_ تعالی شأنه \_ جز از راه شناخت خودمان و صفاتمان نداریم. و ثانیا نهایت شناخت و معرفت ما به همان طریقی است که آن حق أزلی جل شأنه، ما را بر آن نهج آفریده، و پس از ایجاد، حیات و صفات، و عقل و نفس و مثال و فعل بخشیده است.

و بالأخره چون وجود كوچك ما معلول، و مخلوق، و دست پروردهٔ اوست؛ و از خودش در ما به ودیعت نهاده است؛ و ما را ظهور و بروز صفات و أسمای خود فرموده است؛ بنابراین از آنچه ما در خود از وجود و أصل هستی، و نفس، و كیفیّت وحدت نفس ما با صفات، و غرائز، و عقائد، و صُورَ خیالیّه، و مثال، و أفعال خارجی خود می یابیم، به همان گونه می توانیم آن را دربارهٔ خدا إثبات كنیم. البتّه با حذف نقائص و سلبها و أمور عدمیّهای كه ذات أقدس او از آنها مبریی است.

ما دربارهٔ ذات و صفات خود می بینیم که: أسماء و صفات ما عینیّت مفهومی و مصداقی با ذات ما ندارند. زیرا در وقتی که مستغرق در ذات خود و توجّه به آن هستیم، توجّه به صفات خود نداریم؛ و ما دربارهٔ أفعال خود می بینیم که: آنها پرتوی و تراوشی از نفس خود ما هستند، و جدائی و افتراق ندارند. نفس ماست که در مقام ظهور، از آن فعلی سر می زند، و در وقت صدور فعل، با آن هو هویّت دارد؛ و در عین حال استقلال و وحدت خود را حفظ می کند.

نفس ما با تمام أفعال ما اتّحاد و هـو هويّت دارد، و در عيـن حـال عيـن آنـها نيست. دربارهٔ حق تعالى هم مى گوئيم: بسيطُ الـحقيقة كُلّ الأشياءِ ولَيْسَ بشيعٍ مِنْهَا.

و این است مفاد و شرح عبارت مرحوم صاحب مکتوب پنجم: آقا سیّد أحمد کربلائی طهرانی که در أواخر آن گوید: و بهترین طریق برای معرفت این کیفیّت وحدت با کثرت ، معرفت نفس و کیفیّت سریان اوست در جمیع مراتب از شئون خود، از عقل و خیال و طبع، و صدور أفعال خارجیّه از او؛ و عینیّت اوست با هر

مرتبه در آن مرتبه.

دربارهٔ این گونه شناختِ حضرت حیق، و عدم إمکان معرفت، مگر به قدر هویّت وجودی خویشتن ؛ مرحوم شیخ بهاءالدیّن عاملی در کتاب نفیس و ارزندهٔ خود: «أربعین» مطلبی دارد که در دنبال آن، آن روایت مشهوره را از حضرت باقر اللّی می آورد؛ و در دنبال روایت برای توضیح آن عبارتی را از محقّق دوانی نقل می کند. و چون تمام این مطالب حائز أهمیّت است؛ ما عین گفتار وی را در اینجا حکایت می کنیم:

تبصرة:الْمرادُبِمَعرفة اللَه تعالَى الاطّلاعُ على نُعُو ته وصفا تِدالْجلاليَّة والْجماليَّة بقدر الطَّاقة البَشريَّة. وأمَّا الاطّلاع على حقيقة الذات المقدسة، فهمّا لامطمع فيه للملائكة المقرَّبين، و الأنبياء والمرسلين، فضلاً عن غيرهم. وكفَى في ذلك قولُ سَيِّد الْبَشر: مَا عَرَفْنَاكَ حَقَّ مَعْرفَتِكَ.

وفى الحديث: إنَّ الله احْتَجَبَ عن العقول كما احْتَجَب عن الأبصار، وإنَّ الملأ الأعلى يَطلبونه كما تَطلبونه أنتم.

فلا تَلْتَفِت إِلَى مَن يَزْعَمُ أَنَّه قدوصَلَ إِلَى كُنْهِ الْحقيقةِ الْمُقَدَّسةِ ببلاحثُ التُّرَابَ فِي فيهِ! فَقد ضَلَّ وغَوَى وكَذَّبَ وافْتَرَى فإنَّ الأمرأر فعوأطهر منأن يَثَلَوَّثَ بِخواطرالْبَشَر وكلّما تصوَّره العالِمُ الرَّاسخُ فهو عن حَرَم الكِبْرياء بفراسِخ وأقْصَى ماوصل إليه الفكرُ العميقُ، فهو غاية مَبْلَغِهِ من التَّدقيق. و ما أحسن ما قال:

آنچه پیشَ تو غیر از آن ره نیست غایت فهم تست الله نیست بل الصّفات الَّتِی تُمْبتُها له سبحانه، إنَّما هی حَسب أَوْهَامِناو قَدْرُ أَفْهَامِنا. فإنَّا نعتقداتِّصافَه بأشْرَفِ طَرَفَي النَّقیض بالنَّظر إلَی عُقُولِنا القاصرة؛ وهو تعالَی أرفع و أَجَلُّ من جَمیع ما نصِفُه به. وفی کلام الإمام أبیجعفر مُحمّد بن علی الباقر النَّک الله الله الله عنی؛ حیث قال: کُلُّ ما مَیَّز تموه بأوهام کم فی أدق مَعانیه، مخلوق مَصنوع مثلکم مردود النِّک کُمُد و لَعَلَ ما مَیَّز تموه بأوهام کم فی أدق مَعانیه، مخلوق مَصنوع مثلکم مردود النِّکُم. و لَعَلَ

<sup>(</sup>١) و أول آن اين است:

هست در راه او به وقت دلیل نطق تشبیه، خامشی تعطیل گر نگوئی زدین تهی باشی ور بگوئی مشبّهی باشی

النَّمْ لَ الصِّغَارَ تَتوهَّمُ أَنَّ لِلهِ تعالى زُبَانيَتَيْنِ. فَإِنَّ ذلك كمالُها؛ وتَتَوَهَّمُ أَنَّ عَدَمَها نقصانٌ لِمَنْ لا يَتَّصِفُ بهما. وهكذا حالُ العُقَلاءِ فيما يَصِفُون اللهَ تَعالَى به. انتهى كلامه صلواتُ الله عليه.

قال بعض المحققين اهذا كلام دقيق، رشيق، أنيق، صدر من مصدر التَّحقيق وموردِ التَّدقيق.والسِّرُّفي ذلك أنَّ التَّكليف إَنَّما يتوقف على معرفة الله تعالَى بحسب الوسع والطَّاقة.وإنَّما كُلِّفُوا أَنْ يَعْرفوه بالصِّفات الَّتِي أَلفُوها شاهَدُوها فيهم مع سَلْبِ التَّقائصِ النَّاشِيَةِ عن انتسابها إلى الإنسان؛ بأن يعتقد أنَّه تعالى واجب لِذاته، لابغيره، عالِم بجميع المعلومات، قادر على جميع الممكنات؛ وهكذا في ساير الصِّفات.

ولم يُكلَّف باعتقادِصفة له تعالَى، لا يوجدفيه مثالُها و مُنَاسِبُها بو جُه و لو كُلِّف به لَما أَمْكَنَه تَعَقَّلُه بالحقيقة. وهذا أحد معانى قوله السَّكِين : من عَرَف نفس فقد عَرَف رَبَّه. انتهى كلامه ، أى كلام المحقق. و در دنبال اين مطلب مرحوم شيخ بيانى از محقق خواجه نصيراللاين طوسى دارد كه ما از ايراد أن صرف نظر كرديم.

تـــجول عقـــول الـــخلق حــول حـــمائها ولـــم يدركــوا مــن برقــها غيـــر لـــمعة والـــم صعوبة إدراكها (يعنى حقيقة التوحيد) وشدّة خفائها أشارمولاناوإمامنا أميْرالــمؤمنيــن ويعســوب الــمسلميــن، سلطان الأولياء والوصيّيْن، وارث علوم الأنبياء والْمرسلين: على بن أبي طالب السَّيِّ فِي قوله: ما وحّــده منكيّفه، ولا حقيقته أصاب من مثّله، ولا إيّاه عنــى من شبّهه، ولا قَصَده من أشار اله وتوهّمه.

وفى قوله: (هو) الأحد لا بتأويل عدد، والخالق لابمعنى حركة وتصب، والمسيع لا بأداة، والبصير لا بتفريق آلة، والشاهد لابسماسة، والبائن لابتراخى مسافة، والظاهر لابروَية، والباطن لا بلطافة. بان من الأُشياء بالقهر لها والقدرة عليها، وبانت الأشياء منه بالخضوع له والرّجوع إليه. ومن وصفه فقدحدّ، ومن حدّ، فقد عدّ، ومن عدّ، فقد أبطل أزله، ومن قال: كيف؟ فقد استوصفه، ومن قال: أين؟ فقد حيّزه. عالم إذ لا معلوم، وربّ إذ لا مربوب، وقادر إذ لا مقدور.

<sup>(</sup>۱) مراد محقّق دوانی است.

<sup>(</sup>۲) «أربعين»، طبع سنگى، حديث دوّم، ص ١٦ و ص ١٧. و سيّد حيدر آملى در كتاب «جامع الأسرار» و «منبع الأنوار»، طبع سنه ١٣٤٧ با مقدمً هانرى كربين و عثمان اسمعيل يحيى، در قاعدة ثانيه در تعريف توحيد ص ٧٠ تا ص ٧٣ گويد: اعلم أنّ حقيقة التوحيد أعظم من أن يعببر عنها بعبارة أو يومى إلى تعرفيها باشارة. فالعبارة في طريق معرفتها حجابٌ. و الاشارة على وجه إشراقها نقاب. لأنها (يعنى حقيقة التوحيد) متنزهة عن أن تصل إلى كنهها العقول والأفهام. مقدّسةً عن أن تظفر بمعرفتها الأفكار والاوهام.

و در این باره چه خوب عارف أدیب، و محقّق أریب: بابا أفضل الدّین كاشانی آورده است:

گفتم همه مُلْکِ حُسْن سرمایهٔ تست خورشیدِ فلک چوذره درسایهٔ تست گفتا غلطی، زما نشان نتوان یافت از ما تو هر آنچه دیدهای، پایهٔ تست

ما که برای خداوند إثبات سَمع و بَصَر می کنیم؛ و او را سمیع و بصیر می نامیم؛ چون خودمان گوش و چشم داریم. البتّه در خداوند جنبهٔ نقصان و محدودیّتش را برمی داریم؛ و می گوئیم: مراد از سَمْع، علم به مسموعات؛ و مراد از بصر، علم به مُبْصَرات است؛ و مُسَلَّماً آن حیوانی که چشم ندارد، مانند خفّاش، و مقدار حرکت و مانع خود را در راه، و صید خود را از حشرات جَوِّی با رادار مشخص

 $\leftarrow$ 

وفى قوله: أول الدين معرفتُه. آنگاه اين خطبه را بيان مى كندتا قوله السَيِّن وغيركل سئ لابمزابلة. آنگاه گويد: وكذلك الشيخ العارف الشبّلى البغدادى رحمة الله عليه فى قوله: من أجاب عن التَّوحيد بعبارة فهو مُلْحِد. ومن أشار اليه بإشارة فهو زنديق. ومنأومى إليه فهوعابدوثن. ومن نطق فيه فهوغافل. ومن سكت عنه فهو جاهل. ومن وَهَمَ أنه إليه واصل فليس له حاصل. ومن ظن أنه (منه) قريب فهو (عنه) بعيد. ومن (به) تواجد فهو (له) فاقد. وكل ما ميزتُموه بأوهامكم وأدركتموه بعقولكم في أثم معانيكم فهو مصروف مردود اليكم محدث مصنوع مثلكم. وكذلك الشيخ العارف أبوعبدالله الأنصارى قدّس الله روحه فى قوله:

ما وحّد الواحد مِن واحد إذ كلّ من وحَده جاحِدُ توحيد مُن ينطق عن نعته عارية أبطلها الواحد دُ توحيده إيّداه توحيده و نعت من ينعة لاحد دُ

وليس مرادهم من هذه الإشارات الامتناع من حصوله، ولااليأس من وصوله بل المراد منها إعلاء أعلام منزلته، وارتفاع أركان درجته، وبيان أنه ليس بقابل للإشارة ولا بمحل للعبارة. لأنه عبارة عن الوجود المطلق المعض والذات الصرف البحت المسمى بالحق جل جلاله الذي لا يقبل الإشارة أصلاً ورأساً. ولا العبارة قولاً وفعلاً. وذلك لا يكون الا عند فناء الطّالب في المطلوب، والشّاهد في السمشهود، وحين الاستغراق والاستهلاك في المطلق المحيط. ولاشك أنه لا يبقى مع ذلك لا الاشارة ولا المشيرولامن الغير أثر في الفعل والضّمير. وإليه أشار الإمام العَيْن بقوله أيضاً: المحققة كشف سبحات البلال من غير أشارة؛ إظهاراً بأنه لا ينكشف المحق حقيقة على أحد إلا عند ارتفاع الكثرة مطلقاً اسماً كان او صفة. ولهذا قال: سبحات البلال بدون البحال. لأن البحال مخصوص بالأسماء والصّفات التي هي منشأ الكثرة لا البحلال.

أقول: أبيات خواجه عبدالله انصارى: ما وحد الواحد من واحد تا آخرها در كتاب «منازل السائرين» باب التوحيد ص ۲۷۰ است و ملاّعبدالرزاق كاشاني شرح آن را در ذيلش بيان نموده است.

می کند \_ بدین معنی که پیوسته أمواجی از خود بیرون می دهد؛ و چون آن أمواج به صیدی، و یا به دیواری، و مانعی از پریدنش برخورد کنند، برمی گردند و به او می خورند؛ و او می فهمد که راه باز است و یا بسته؟ و این دشمن است و آن طعمه؟ و از روی همین رادار خفّاش، امروزه رادارهای عالم را ساختهاند، و با فرستادن أمواج الکتریکی و برخورد آنها به مانع و برگشت آنها، از خصوصیّت موقعیّت جَوّ و غیر آن مطلّع می شوند \_ آن حیوان بدون شک برای خداوند به جای علم و سمع و بصر، إثبات رادار می کند؛ و علم او را منحصر در این می نماید.

گویند: عقرب چشم ندارد. ماهیان و جانورانی که در طبقات زیرین دریا زیست میکنند؛ به واسطهٔ نرسیدن نور به آنها، چشم ندارند؛ و تمام طریق حیات، و اعاشه، و جنگ، و صلح، و نکاح، و سایر اُمور آنها با رادارهائی است که خداوند بر حسب نیاز آنها در وجودشان آفریده، و به ودیعت نهاده است.

آنها معنای تصویر و افتادن عکس و مثال صورت أشیاء را در ذهن أبداً نمی فهمند، و إدراک نمی کنند؛ زیرا که این عالم بر روی آنها بسته است. از کجا هزاران هزار گونه علوم مختلفه و انجاء تصویرهای مختلفه در عالم و در موجودات متفاوت، وجود داشته باشد، که ما از آن خبر نداشته باشیم؟!

فعلیهذا آنچه برای خداوند می توانیم إثبات کنیم، از روی نمونههائی است که در خود می یابیم، از قبیل تجرّد نفس، و تجرّد خیال، و برتریّت نفس از صفات و غرائز، و محدودیّت صفات نسبت به سعه و لا حَله بودن نفس، و کیفیّت وحدت نفس در کثرت صفات، و صور خیالیّهٔ ذهنیّه، و در کثرت أفعال خارجیّه، و کیفیّت کثرت أفعال خارجیّه و کثرت صور ذهنیّه و خیالیّه، و معانی مجردهٔ بسیطه را در وحدت نفس؛ و مقام جامعیّت نفس به دو لحاظ جمع بین وحدت در کثرت آن، و بین کثرت در وحدت آن.

و همان طور که أفعال خارجيّهٔ ما قائمند به صُورِ فعليّهٔ نفسيّهٔ ما؛ و اَن صُورِ فعليّه قيام صدوری به نفوس ناطقهٔ ما دارند، از همين قبيل است موجودات خارجيّه که قائمند به صُور علميّهٔ حق تعالى؛ و اَن صور قيام صدوری به ذات أقدس او دارند. و بنابراين همان طور که ما نمی توانيم أفعال خود را هيچ، و عدم و پوچ بدانيم؛

عالم وجود و اشیاء خارجی را نمی توانیم پوچ و خیال و و هٔم بدانیم. و این که می گوئیم: عالم صُورَ خیال هستند، معنایش پوچ و بی إزاء بودن آنها نیست؛ بلکه معنایش عدم استقلال آنهاست؛ که قائمند به صُورَ علمیّهٔ حق تعالی قیاماً صدوریّاً. و این حقیقت همان معنای قیّومیّت و مَنْشاًیّت و مصدریّت و صمدیّت اوست برای موجودات و أشیاء خارجی. و این نکته بسیار مهم است.

همانطور که أفعال صادرهٔ از ما دروغ و و هم محض نیست؛ بلکه آنها به صُورِ علمیّهٔ قائمهٔ به نفس ما موجود هستند، همین طور موجودات و أشیاء خارجیّه تمام صحیح و درست و به جای خود بوده؛ غایه الأمر مطلب در ایس است که: چگونه أفعال ما ظهوری از نفوس ما هستند؛ و شعاعی از نور وجودی ما، و أصالت و صمدیّت و مصدریّت با ماست؛ به همان گونه موجودات خارجیّه شعاع و تلاًلؤ نور وجود، و ظهور فعلی حضرت حق میباشند. آنها صَمَد (تو پُر نیستند) مَنْشَا و مصدریّت و قیوم خود نیستند؛ وجودی که در آنها مشاهده می شود، صمدیّت و مَنشأیّت و مصدریّت و قیومیّت ذات أقدس حق متعال است. اوست که بطور استقلال و حصر، صمدیّت را برای خود برداشته؛ و در نتیجه ما سوای او از عالم مُلْک تا مکوت أعلا، و از ریزترین ذرّه، تا بزرگترین کهکشانها، از معنای صمدیّت به هیچ وجه من الوجوه بهرهای ندارند.

قُلِ اللَّهِمَّ مالكَ الْمُلْكِ تُوتِى الْمُلكَ مَنْ تشاءُ وَتَنْزعُ الْملكَ مِمَّن تشاءُ وَ تُعِزُّ مَنْ تشاء وَ تَعْز مُن تشاء وَ تُغِزُّ مَن تشاء وَ تُذَلِّ مَنْ تَشَاء بيدك الخير و إنَّكَ على كُلِّ شَى ْ قدير ً. تُولِجُ اللَّيلَ فَــى النَّهار و تُولِجُ النَّهار فَى اللَّيلِ وَتُحْرِجُ الْحَـى مِن الْمَيّتِ وَتُحْرَج الْمَيِّتَ مِن الْحَى وَتَر وَقُ مَن تُشاء بغير حساب. \

وَ قُلَ الْحَمْدُ لِلّهِ الَّذَى لَم يَتّخذ وَلَداً ولَم يكن له شريك ٌ فِي الْمُلْكِ ولَّم يكن لَه وَلِيُّ مِن الذُّلِّ وَكَبِّرِه تَكْبِيراً. \

بَديعُ السَّماواتِو َالأرْضِ أنَّى يَكُونُ لَه وَلَدٌ ولم تكن له صَاحِبَةٌ و َخْلَـق كُلَّ شَيْءٍ و

<sup>(</sup>١) آية ٢٦ و ٢٧، از سورة ٣: آل عمران.

<sup>(</sup>٢) آيهٔ ١١١، از سورهٔ ١٧: إسراء.

هو بِكُلِّ شَيْءٍ عَليمُ. ا

بسم الله الرّحمن الرّحيم. قُلْ هوالله أحَدُ. الله الصَّمَدُ.لم يَلِدْ وَ لَمْ يُولَدْ وَ لَمْ يَكُنْ لَهُ كُفُواً أَحَدُ. ` لَهُ كُفُواً أَحَدُ. ` لَهُ كُفُواً أَحَدُ. ` ل

<sup>(</sup>۱) آیهٔ ۱۰۱، از سورهٔ ۲: أنعام.

<sup>(</sup>٢) سورة ١١٢: إخلاص.

## تذييل ششم، بر مكتوب ششم حضرت شيخ رضوان الله عليه

#### بسم الله الرّحمن الرّحيم

و صلّى الله على سيّدنا مُحمّد و آله الطّاهرين، و لعنة الله على أعدائهم أجْمعين.

نفی وحدت عددی از حضرت أقدس أحدیّت جلّ شأنه از مهمترین قوائم بنیان مسائل توحید است که آورندهٔ آن إسلام، و مبیّن آن کلام الله مجید، و شارح و مفسّر آن مولی الموحّدین أمیرالمؤمنین المی الله شاگرد و تلمید خداشناس رسول الله ساگره و عارف به حق أزلی و أبدی و سرمدی ذات واجب الوجود بوده است.

در مقابل وحدت عددی، وحدت حقّهٔ حقیقیّه است که از آن در لسان علم به وحدت بالصّراف تعبیر می شود. این گونه وحدت را از میان حکمای إسلام، صدرالمتألّهین شیرازی قدیّس الله سرّه إحیاء نموده، و بنیان و قواعدش را استوار کرده، و بر اساس برهان متین و دلیل قویم آن را مشروح نموده، و از أخبار و روایات و خطب أمیرالمؤمنین الگینی شواهد غیر قابل رد و إنکاری برای آن إقامه فرموده است.

تا زمان این حکیم و فیلسوف عالیقدر، حکمای إسلام همانند بوعلی سینا، و شاگردش بهمنیار، و فارابی، و غیرهم دربارهٔ توحید حق تعالی به وحدت عددی قائل بودند، و در کتب آنان نام و نشانی از وحدت بالصرافه نبود. و این حقیقت عظیم پنهان بود. و کسی بدان ذروهٔ عالی دسترسی نیافته بود.

أولين كسى كه خطب أميرالمؤمنين التَّكِينُ را در اين باره شـرح و تفسـير فرمـود، و اين در گرانمـايه را از آن استخراج كـرد، و در شـرح و توضيـح و برهـان و شـاهـد در همهٔ کتب خود، وارد عرصهٔ این میدان شد، این حکیم متألّهٔ إلهی بود . و از آن زمان تا این زمان که قریب چهار قرن از رحلت آن عالم بزرگوار میگذرد . همگی حکمای إسلام بالاتّفاق این مسئله را پذیرفتهاند، و این حقیر حتّی به یک نفر از فلاسفهٔ إسلامی که بعد از وی آمده باشد، و قائل به وحدت عددی ذات حق متعال باشد؛ برخورد ننمودهام.

(۱) صدر المتألهين بناى مباحث خود را بر توافق أدلة شرعيّة مسلّمه، و قياسات و براهين فلسفيّه، و كشف و شهود وجدانيّه قرار داده، و بر اين أساس به كشف مطالب نوين و مسائل جديدى راه پيدا كرده است كه حقّاً در اين گونه بحثها مبتكر بوده است؛ و مي توان گفت: با اين طريق از بحوث خود بنياد فلسفة مشائين را برانداخته، و آن فلسفة كهنه و فرسوده را در تاريخ به انزوا كشانيد. گرچه ريشة لزوم بين عقل و شهود و شرع قبل از او در كلام بوعلى سينا و فارابى و شهاب الدين سهروردى: شيخ إشراق، و شمس الدين تركه، و خواجه نصيرالدين طوسى، يافت مي شود ولى آنها موفق نشدند كه مسائل فلسفى را به طور مشروح از اين سه طريق شكافته و حل معضلات آن را بنمايند. و اين موفقيت اختصاص به مولى صدرالدين شيرازى دارد. اين حكيم عاليقدر علاوه بر مسئله بسيط الـحقيقة كل الأشياء، در مباحث ديگرى همچون: قاعدهٔ إمكان اشرف، و أصالت و وحدت و تشكيك وجود، و نظريّه حركت جوهرى، و مسئله حدوث زمانى عالم، و اتّحاد عاقل به معقول، نيز متفرّد بوده؛ و همچنين داراى مزايا و محسّنات ديگرى است كه از كتب او استفاده مي شود.

(۲) در جزوهای که به مناسبت چهارصدمین سال تولّد صدرالدین شیرازی به قلم علاّمه فقید آیــة اللــه سیّد محمّد حسین طباطبائی قد س سره، دانشکدهٔ علـوم معقـول و منقـول طهران از دانشگاه طهران، منتشـر نموده است و به نام صدرالدین محمّد ابراهیم شــیرازی مجـد فلسفهٔ إسلامی در قـرن ۱۱ هجـری میباشد، علاّمهٔ فقید شرح حال وی را بدین عبارت مرقوم داشــتهاند: صدرالدیّـن شـیرازی کـه در میان عامـهٔ مـردم بـه «ملاّصدرا» و در میان أهل علم و شاگـردان مکتـب خـود بـه صدرالمتألّهین معـروف اسـت از خـانوادهٔ قـوام شیرازی معروف، و پسر منحصر بفرد پدر خود: میرزا ابراهیم شــیرازی میباشـد کـه یکـی از اشـراف شـیراز و گویا سمت وزارتی نیز پیش سلطان وقت در شیراز داشته.

صدرالمتألهین در حدود سال ۹۷۹ در شیراز متولد شده و در حداثت سن در کنار پدر به تحصیل علوم پرداخته و پس از درگذشت پدر به قصد تحصیل و تکمیل معلومات خود به دارالسلطنهٔ اصفهان که در آن زمان پایتخت سلاطین صفویه و دارالعلم بود مسافرت نموده و به تحصیل علوم عقلیه و نقلیه پرداخت. وی علوم عقلیه را پیش فیلسوف شهیر وقت: سیّد محمد باقر معروف به میرداماد متوفای ۱۰٤۰ هجری قمری تکمیل کرده و در علوم نقلیّه پیش شیخ بهاءالدین محمد عاملی متوفای ۱۰۳۱ که یکی از نوادر دهر و مفاخر وقت بود تلمّذ نموده است. پس از فراغت از تحصیل بساط زندگی را از آن دیار برچیده و متوجّه

حضرت استادنا العلاّمة المتبحّر الحكيم الفيلسوف، و الفقيه المفسّر، و العارف الأخلاقي، المُربّى للنّفوس الْمَشوقة إلى جناب الحقّ و الحضرة الأحديّة: آية الله الطّباطبائي قدّس الله سرّه الشّريف، اين مسئله را تحكيم، و بنيان و قواعدش را استوار و متين فرموده، و در بين شاگردان و تلامذهٔ ايشان جزء أصول مسلّمه به شمار ميرفت. ايشان در تعليقهاي كه بر «أسفار» حكيم شيرازي صدرالمتألّهين در إثبات و تقرير اين حقيقت مرقوم داشتهاند، برهان بر اين مسئله را بدين تقريب أدا فرموده و مبيّن ساختهاند كه:

مُلَخَّصُ الْبُرْهَان: أن كلهويّة صح أن يُسْلَبعنهاشيء فهي متحصّلة من إيجاب وسلب. وكل ما كان كذلك فهي مركبّة من إيجاب (هو ثبوت نفسهالَها) وسلب (هو نفي غيْرها عنها). ينتج أن كل هويّة يُسلب عنها شيء فهي مركبة وينعكس بعكس التَّقيض إلَى أن كل ذات بسيطة الْحقيقة فإنَّها لايُسلب عنها شيء وإن شئت فقل: «بَسيط الْحقيقة كل الأشْيآء». ومِمّا يَجب أن لا تغفل عنه أنَّهذا الحمل (أعنى حَمل الأشياء على بسيط الْحقيقة)ليس من قبيل الْحمل الشّايع، فإنَّ الْحمل الشّايع كقولنا: زيد وإنسان وزيد قائم؛ يَحمل فيه الْمحمول على قبيل الْحمل الشّايع، فإنَّ الْحمل الشّايع كقولنا: زيد ويشان وزيد قائم؛ يَحمل فيه الْمحمول على

قبيل الْحملالشّايع، فإنَّ الْحملالشَّايع كقولنا: زيدُ إنسانٌ وزيدُ قائم؛ يَحمل فيه الْمحمول على موضوعه بكلتا حيثيّتى إيجابه وسلبه اللّتين تركّبت ذاته منهما. ولوحَمل شيء من الأشياءِ على بسيط الْحقيقة بماهو مركّب، صدق عليه مافيه من السّلب. فكان مركّباً؛ وقد فرض بسيط الْحقيقة؛ هَذَا خُلْفٌ.

فالْمحمول عَليه من الأشياء جهاتِها الوجودية فحسبُ. وإن شئتَ فقل: إنَّهُ وَاجدُ لِكُلِّ كَمَال

 $\leftarrow$ 

<sup>«</sup> گردیده، و در یکی از توابع قم به نام قریهٔ کَهک به عزلت پرداخته و در به روی أغیار بسته، و سالها در کنج عزلت سرگرم مجاهدات و ریاضات و تصفیه نفس شده، توانست پس از سالها خون دل خوردن دریچهای به عالم قدس باز کرده و حقائق علمی را که از راه تفکّر و استدلال به دست آورده بود، از راه مکاشفات نوری مشاهده نماید (چنانکه در دیباچهٔ کتاب بزرگ خود «أسفار» اشاره مینماید) و پس از مدتی که تا حدی از نتایج ریاضات و مجاهدات خود برخوردار گردید؛ بنای تألیف و تصنیف گذاشته، و به تأسیس مکتب فلسفی مخصوص خود پرداخته، و تا آخر عمر مشغول تألیف و تعلیم و تربیت بود. وی در زندگی خود با تقوی و پرهیزگار و مردی متعبّد بوده، و در خلال زندگی بارها به زیارت أعتاب اثمه رفته، و هفت مرتبه پیاده به زیارت بیت الله شتافته، و مرتبهٔ هفتم که مصادف با سال ۱۰۵۰ بود، در اثنای مسافرت در بصره وفات یافته، و در همانجا به خاک سپرده شده است. (ص ۱ و ۲).

اَو أَنَّه مُهَيْمِنُ على كلِ كمال ومن هذا الْحمل حَمل الْمشوب على الصِّرف، وحَمل الْمحدود على السطلق. المطلق المعلق الم

و عبارت أخير ايشان: و مِمّا يجب أن لا تَغْفَل عنه تا آخره، براى بيان اين معنى است كه گمان نشود: اينكه مى گوئيم: بسيط الحقيقة كل ّأشياء است؛ يعنى أشياء با حدودها و قيودها و ماهيّاتها. اين گمان غلط است. زيرا أشياء در بسيط الحقيقة با حدود ماهوى خود نخواهند بود؛ و إلاّ لازم مى آيد كه بسيط الحقيقة مركّب از أشياء باشد؛ و اين خُلف است. زيرا آن را بسيط الحقيقة گرفتهايم؛ و در اين صورت چگونه متصور است كه مركّب شود. بلكه مراد از كل ّالأشياء در اين حمل، تمام أشياء با إسقاط حدود ماهوى خود هستند، كه همه آنها راجع به سُلوب و نقصانات است.

و کلام ایشان در اینجا توضیح جملهای است که در دنبال این مسئله آوردهاند که: و لَیْسَ بِشَیءٍ منها، همانطور که حکیم سبزواری در تعلیقهٔ خود بر «أسفار» گوید:

ثُمّ أعْجوبة أخرى ماقالوا: بسيط الْحقيقة كلّ الأشياء، وليس بشئ منها. أى ليس بشىء من حدودها ونقائصها. وعند العالم المحقّق المدقّق لاعَجَبَ فى هذه المُضادّات. إذ لامُضَلّاة حقيقة، و بالحقيقة هذه المسئلة قوله تعالى: الله بكُلِّ شَيْء عَلِيمٌ. `

بر أساس همين قاعده، نفى وحدت عددى را از ذات واجب تعالى نموده، و او را به وحدت حقّ محقيقيّه كه صرف الوجود است، و وحدتش بالصِّرافَه است متّصف ساختهاند؛ و بر اين مفاد و محتوى دفع شبههٔ اين كمّونه را كه إنشاء الله خواهد آمد نمو دهاند.

و وحدت بالصِّرافه را این طور بیان کردهاند که: مفهوم و مراد از شئ متّصف به وحدت، آن شئ به نحو بساطت و محوضت و صرافت باشد که بر تمام معانی و

<sup>(</sup>۱) «أسفار»، ج ٦ از طبع حروفي، ص ١١٠، فصل ١٢: في أنّ واجب الوجود تمام الأشياء و كلّ الموجودات؛ و إليه يُرْجَع الأمور كلّها. تعليقهٔ شماره ١.

<sup>(</sup>۲) «أسفار»، طبع حروفي، ج ۲، ص ۳۶۸، تعليقة أوَّل.

مفاهیم و مصادیق محتوی بر آنها إحاطه و شمول داشته باشد، به طوری که هر معنی و یا مصداقی را از آن شئ در نظر بگیریم، خارج از آن نبوده، بلکه داخل در آن میباشد؛ و می توان گفت: هُو هُوست. به خلاف شئ متّصف به وحدت عددی که نظیر و شبیه و مثل آن در خارج از آن تصور می شود.

مثلاً حقیقت معنی و مفهوم إنسان که نفس ناطقه است، دارای معنای صرافت است. زیرا هر چه از این معنی و مفهوم و ماهیّت را تصویّر کنیم، در خود معنای إنسانیّت بوده، و خارج از آن چیزی نیست. معنای حیوان ناطق، و شئ متحریّک بالإرادهٔ عاقل، و شئ مُعْجب و باکی، و بالأخره حقیقت أفراد آن، همچون زید، و عَمْرو هر چه را تصویّر کنیم؛ در تصویّر أول ما که تصویّر إنسان باشد، به نحو شمول، و استیعاب، و بساطت آمده؛ و از آن بیرون نیست. و أمّا وحدت زید عددی است؛ زیرا در برابر او می توان عَمْرو و خالد را فرض کنیم خواه در خارج موجود باشد؛ و خواه نباشد.

وجود دارای صرافت است ؛ زیرا هر چه از معنی و مفاد آن ، و از مصادیق آن، چه به نحو شدید باشد ، یا ضعیف ؛ و یا قوی باشد، و غیر قوی، و مجرد باشد ، یا غیر مجرد ، و متعین باشد و یا غیر متعین ، ملکوتی باشد و یا ملکی ، عقلی باشد و یا نفسی باشد و یا طبعی . همه و همه در معنای صرف الوجود داخل هستند. و چون وجود را بما هو وجود ملاحظه نمودیم، تمام این ملاحظه ارا با إسقاط حدود ماهویه ملاحظه کردهایم.

و اين است معناى گفتار مؤسس «حكمة الإشراق» كه: صِرفُ الوجود الَّـذى لاأتَـمَّ منه كُلَّما فرضتَه ثانياً فإذا نظرتَ إليه، فإذاً هُوَهُو.

و در این صورت معنای صرف الوجود همان مفاد بسیط التحقیقة کل ّالأشیاء خواهد شد، با اسقاط حدود و سلوب که راجع به نقصان است، نه به أمر وجودی. و معلوم است که این گونه وجود، طبیعت لابشرط وجود که همان إطلاق ذاتی و إرسال و محوضت و بساطت خود را به هیچ نحو از دست نداده و مقید به هیچ قیدی نگردیده است، خواهد بود ؛ نه حلهٔ أعلای از وجود که آن را وجود بشرط لای از قیود و نقصانات ماهویه و تعینات وجودیه بدانیم. چرا که این حلهٔ أعلا گرچه

مجرّد است از تعیّنات ماهویّه؛ ولیکن مقیّد است به این قید، و محدود است بدین حدید.

زيرا اگر حدة أعلا را شامل تمام وجودات بوجودها، لا بنقائصها و هويّاتها بگيريم؛ در اين صورت ديگر حدة أعلا و مرتبه بشرط لا نخواهد بود؛ بلكه اين ملاحظه همان ملاحظه وجود لا بشرط است كه مرسل و مطلق است به إرسال و إطلاق ذاتى خود.

پس ناچار برای اینکه معنی و مفاد حد ً أعلا را که قسیم با سایر مراتب است، بشرط لا ملاحظه کنیم؛ حتماً باید آن را بشرط لای از وجودات متعیّنه بنقائصها و هویّاتها بگیریم؛ و در این صورت حد ً أعلا حد ً بشرط لائیّت خود را حفظ می کند؛ ولیکن خود از إطلاق و بساطت و صرفیّت بیرون می رود، و مرتبهای می شود در قبال سایر مراتب. و این عمدهٔ إشکال و نقطهٔ دقیق بزنگاه إیراد عارفین است بر حکماء غیر عارف.

مرحوم آقا شیخ (ره) در این مکتوب ششم، متوجّه این إیراد و إشکال شده است؛ و نیز است؛ و خون در برابر استدلال متین مرحوم آقا سیّد (ره) مفرّی نداشته است؛ و نیز نخواسته و یا نتوانسته است تسلیم شود؛ فلهذا:

أولاً صرف الوجود را كه تمام حيثيّت ذاتـش حيثيّت طرد عـدم است، وجود بشرط لاى از تمام حدود ماهويّـه گرفته است؛ و گفته است: چنيـن وجودى فاقد هيچ و جودى، و هيچ مرتبه از مراتب وجود بما هو وجود نيسـت. پـس متصـور نيسـت كه محدود به حدود ماهوى باشد.

و ثانیاً در معنای صرف الوجود تصرّفی به عمل آورده، و بر خلاف معنای صحیح خودش آن را حمل نموده است. او گفته است: صرف الوجود همان مرتبهٔ بشرط لائیّت است. زیرا که چون محدود به حد ماهوی نیست بنابراین صرف است و لا ثانی له. زیرا آنچه را که ثانی صرف الوجود گمان کنی، بحسب اختراع و هم پس چون درست نظر کنی، همان صرف الوجود است که أوّل ملاحظه نمودهای!

و این است معنای صرف الوجود لا ثنانی له؛ نه آنکه وجود لاَ ثَانِی َلهُ یا آنکه وجود محدود را کسی ثانی صرف الوجود قرار بدهد.

و مرحوم سيد(ره) درپاسخ فرموده است: در مفهوم وجود بما هو وجود، همانطور كه اقتران به حدود عدميه و ماهويه ملحوظ نيست؛ همين طور تجرد از آنها نيز ملحوظ نيست. و اين است معناى صرف الوجود. و لهذا مطابق آن نيست مگر حقيقت وجود لا بشرط و معرى و مبرى از جميع قيود حتى التجرد فضلاً عن المعيّة للأشياء؛ فلهذا لايمكن أن يفرض له ثان في دارالوجود و كلما فرض له ثانياً كان عين الأول.

و این است معنای بساطت از جمیع جهات حتّی از جهات و قیود و حیثیّات؛ زیرا اگر معنای صرف الوجود، تجرّد و یا إطلاق بخصوصهما بود؛ در این صورت صرف الوجود نبود؛ بلکه مرکّب بود از وجود قیداً و حیثیّة و مشتمل بود بر ما به الاشتراک و ما به الامتیاز. و لهذا محدود بود؛ با اینکه فرض کرده بودیم که صرف الوجود است.

و أمًّا این وحدتی را که بسرای بشرط لائیّت وجود تقریرنموده اید؛ و صرافت به معنای اشتراط تجرد دانسته اید؛ و مَای در کلَّما فرضت ه ثانیاً را موصوله و یا موصوفه نگرفته اید؛ و ضمیر در فرضت و را به آن ارجاع نداده اید؛ بلکه به صرف الوجود به همان معنای بشرط لا، و بشرط تجرد برگردانیده اید؛ این همان وحدت عددی است؛ که در همهٔ أشیاء هست که هیچ یکی دو تا نیست. این به صرف الوجود چه ربطی دارد؟!

معنای جملهٔ شیخ إشراق: صِرفُ الوُجُودِ الَّذی لاَ اَتَمَّ منه كلَّمافرضتَ مثانیاً فاذانظرت إلَیه فَإذاً هُو َهُو؛ همانند كلمات ملاصدرا و سایرین كه در این مقام آوردهاند، این است كه: هر چیزی را كه از جنس وجود فرض كنی، در حقیقت فرض أول وجود به نحو صرافت داخل است؛ و همان است. نه آنكه صرف الوجود آن است كه: هر وقت كه خود او را فرض كنی، و در مرتبهٔ ثانی در نظر بیاوری، همان فرض أول است.

این وحدت عددی است؛ زیرا زُیْد ً را هم اگر به صرافتش توجّه کنی، اگر دوباره خود آن را در نظر بیاوری؛ همان زید است. و این همه مسائل مشکلهای که از راه صرافت وجود فقط، در مسائل إلهیّه حل می شود، کجا از این تعبیر حل ً

مسألة أمر بين الأمرين ٢٦٥

مىشود؟

و به نظر حقیر جملهای را که مرحوم سیّد (ره) در مکتوب چهارم دربارهٔ صدرالمتألّهین آورده که: در بحث علّت و معلول که در ضیق خِناق افتاده است؛ استعمال آن در این جا دربارهٔ شیخ که برای فرار از تسلیم و إقرار و اعتراف به توحید عرفاء، ناچار متوسّل به تحریف، و تصحیف، و مسخ معنوی معنای صرف الوجود شده؛ و وحدت بالصرافه را به وحدت عددیّه مِن غیر إشعار بلوازمه، برگردانیدهاند؛ بی مورد نیست؛ وگرنه برای چنین مرد حکیمی که مبنای کارهای خود را بر رصانت و متانت می نهاده است؛ چنین معنائی برای صرف الوجود، در غایت ابهام است.

و أمّا مسئلهٔ أمربًيْنَ الأمْرين كه حلّ آن را مرحوم سيّد (ره) فقط مستند به مسئلهٔ توحيد عرفاني، و وحدت ذات أقدس حق تعالى دانسته بود؛ و مرحوم شيخ (ره) معناى آن را بر أساس تشكيك در وجود، و داشتن موجودات إمكانيّه شائبهاى از حَظٌ وجودى كه بر أساس آن، اختيار أمور خود را مىكنند؛ استوار نموده بود؛ و اينك نيز مرحوم شيخ إشاره به مطلب خود نموده؛ و خواسته است با مبناى مذهب خود آن را تحكيم نمايد؛ ما براى حلّ اين مسئله گرچه ناچار به بحثى طولانى باشيم؛ ولى در اين جا بطور فشرده رؤوس مطالب را مىآوريم؛ و دربارهٔ آن بحث كوتاهى مىنمائيم؛ بحول الله و قوته ولا حول ولا قوّهٔ إلا بالله العلى العظيم.

آیات بسیاری در قرآن کریم وارد است که علّت شقاوت و گناه و جهنّمی شدن معصیت کاران را إرادهٔ خدا، و أمر خدا، و مُهر زدن خدا بر دلها، و بر گوشها، و افکندن پرده بر چشمهایشان، و بالأخره گذشتن و ثابت شدن قرول و کلام حتمی و غیر قابل رد و تغییر خدا می داند؛ مانند آیه:

وَلُو شِئِنَا لَآتَيْنَا كُلَّ نفس هُدَاها وَلَكِنْ حَقَّ الْقَوْلُ مِنِّى لأَمْلأَنَّ جِهِنَّمَ مِن الجنَّةِ

<sup>(</sup>۱) ما در ج ۱۰ از «معاد شناسی»، از دورهٔ علوم و معارف إسلام، در ضمن بحث از أهل جهنّم و در کات آن که مجلس هفتاد و دوم از این بحوث را تشکیل میدهد، بحث نه چندان مفصّلی، دربارهٔ حقیقت معنای أمر بین الأمرین، از ص ۲٤۷ تا ص ۲٦٥ نموده ایم.

#### والنَّاسِ أجمعينَ. ا

و مانند آية: فَهُم غافلونَ ـ لقدحق القولُ على اكثرهم فهم لايُؤمنونَ ـ إنّا جَعَلنا في مانند آية: فَهُم غافلونَ ـ لقدحق القولُ على اكثرهم فهم لايُؤمنونَ ـ وَجَعَلنا مِن بَيْن أَيْدِيهِمْ سَدّاً ومن خُلْفِهِمْ سَدّاً فَأَغْشَيْناهُمْ فَهُمْ لا يُبْصِرُونَ ـ وَ سَواءً عَلَيْهِمْ الْذَرْتَهُمْ أَمْ لَمَ تُنْذِرْهُمَ لا يُعْمِرُونَ ـ وَ سَواءً عَلَيْهِمْ الْذَرْتَهُمْ أَمْ لَمَ تُنْذِرْهُمَ لا يُعْمِرُونَ ـ وَ سَواءً عَلَيْهِمْ اللهُ اللهُ اللهُ يُعْمِرُونَ ـ وَ سَواءً عَلَيْهِمْ اللهُ اللهُ اللهُ يَعْمِدُونَ . '

و مانند آية: وَلَكَنْ مَنْ شَرَحَ بِالْكُفْرِ صَدْراً فَعَليهِمْ غَضَبُ مِن اللهِ ولهم عذابً عظيمٌ ـ ذلك بأنّهم اسْتَحَبُّوا الْحَيوة الدُّنيا على الآخرة وأنَّ الله لايهدى الْقومُ الكافِرينَ الولئيكَ الَّذين طَبَعَ الله على قُلُوبِهِمْ وَ سَمْعِهِمْ وَ أَبْصَارِهِمْ وَ أُولئكَ هُمُ الْغَافِلُونَ \_ لاَجَرَمَ أَنَّهُمْ فِي الأَخِرَةِ هُمُ الْخَاسِرُونَ. "

بر أساس این آیات، و برخی از شواهد دیگری، بعضی قائل به جَبْر شدهاند؛ و گفتهاند: انسان أبداً اختیاری ندارد؛ و کاری از وی ساخته نیست؛ و اختیاری را که در وی مینگریم، صورتی بیش نیست؛ و در حقیقت اختیاری نیست؛ و فرقی در میان کارهای اختیاری و غیر اختیاری نیست؛ چون همگی از مَمْشای واحد حرکت دارند؛ و از آبشخوار واحد که نفس إرادهٔ خداست إشراب میشوند. بنابر این همهٔ مردم از مطیع و عاصی، و بهشتی و دوزخی و سَعید و شَقِی، چه در کارهای اختیاری، و چه در کارهای غیر اختیاری، مقهور و مجبورند؛ و همگی در تحت إرادهٔ حق تعالی میباشند، بدون هیچ تفاوت در بین أفعال إرادی و غیر إرادی ایشان.

در مقابل ایشان أهل تفویض هستند که می گویند: أنسان دارای اختیار است؛ و در این اختیار استقلال دارد؛ و أفعالی را که انجام می دهد، چون مستند به این إراده و اختیار استقلالی اوست، فلهذا از اوست، نه از خداوند. خداوند إنسان را خلق فرموده؛ و دارای نفس ناطقه، و شعور، و إدراک نموده، و به وی غرائز، و

<sup>(</sup>١) آية ١٣، از سورة ٣٢: تنزيل.

<sup>(</sup>٢) آيهٔ ٥ تا ١٠، از سورهٔ ٣٦: يس.

<sup>(</sup>٣) آيهٔ ١٠٦ تا ١٠٩، از سورهٔ ١٦: نحل.

صفات، و قوره و استعداد، و علم به مصالح و مفاسد، و توان و قدرت بر أنجام هرگونه كارى را كه بخواهد و إراده نمايد مرحمت فرموده است. و اين إنسان ديگر از اين به بعد، با اين سرمايههاى خدادادى، از حيات، و علم، و قدرت، هرگونه إراده و اختيارى كه بكند، از اوست؛ و مستند به اوست؛ و به خداوند استناد ندارد. استناد به خدا همان أصول علم و حيات و قدرت بر إعمال أفعال و كارهاى إرادى بنده است؛ ولى نفس أعمال كه مستند به إراده و اختيار بندگان است، مستند به بندگان است؛ و خداوند را در آنها أثرى نيست؛ وگرنه جهنّم غلط بود؛ و عذاب مردم عاصى و گهنكار، عذاب مردم بدون استحقاق و بدون مبدأ و منشأ عذاب بود؛ و خداوند رؤوف و رحيم و عدل و حكيم، عذاب نمى فرمايد مگر كسانى را كه مستحق عذاب باشند؛ و استحقاق ايشان تنها مستند به اختيار استقلالى، و إراده مستحق عذاب باشند؛ و استحقاق ايشان تنها مستند به اختيار استقلالى، و إراده مستحق عذاب باشند.

در مقابل این هر دو دسته، أهل توحید و قائلین به أمر بین الأمرین، و منزلة بین المنزلتین، میباشند که انحصار در مکتب تشیّع دارد؛ و باز کنندهٔ این باب، حضرت مولی الموحّدین أمیرالمؤمنین الگیّن و پس از ایشان در روایات باقریّن علیه ماالسّلام، و حضرت إمام علی بن موسی الرّضا و حضرت إمام علی ّالهادی الگیّن وارد شده است. و این أعلام مذهب جِدًا عقیدهٔ هر دو گروه را نفی کرده؛ و آن را ظلم و شرک میدانند.

قائلین به این مطلب می گویند: نه جبر است، و نه تفویض. یعنی نه خداوند تبارک و تعالی بندگان را مضطر و مجبور و مقهور در کارهایشان می نماید؛ و إراده و اختیار ایشان را خنثی و کَلاَ إراده می کند؛ و نه آنکه أمر اختیار و إراده را به بندگان خود تفویض کرده است؛ و آنها می توانند إراده و اختیاری مستقلاً بدون إراده و مشیّت خداوندی داشته باشند. بلکه آنها دارای اختیار هستند؛ و این اختیار عین اختیار خداست، و در تحت و تبعیّت إراده و اختیار خداست. و مَا تَشَاؤُنَ إلاّ الله دُا

<sup>(</sup>۱) در دو جای از قرآن بدین عبارت وارد شده است: أوّل در آیهٔ ۳۰، از سورهٔ ۷۱: إنسان. دوّم در آیـهٔ ۲۰، از سورهٔ ۸۱: تکویر.

از طرفی أصل أختیار نفی و إنكار نشده است، تا جبر لازم گردد؛ و از طرفی دیگر بنده را در اختیار خود استقلال و از مَنْ در آوردی داده نشده است که عین تفویض گردد. بنده بالوجدان صاحب إراده و اختیار است؛ و این اختیار برای او حاصل نمی شود، مگر به اختیار خداوند. پس اختیار در تحت اختیار خدا و نفس مشیّت قاهرهٔ حضرت حق متعال است.

كُليني با سند خود از حضرت صادق العَلَيْلُ روايت ميكنـد كـه قـال: قـال رسـول اللـه عَلَيْنُ:

مَنْ زَعَمَ أَنَّ اللهَ يَأْمِر بالسُّوءِ والْفَحشاءِ فَقَدَ كذب على الله؛ وَمَنْ زَعَمَ أَنَّ السخَيْرَوَ الشَّرَّ بِغَيْرِ مَشِيَّةِ اللهِ فَقَدْ أَحْرِج الله مِنْ سُلْطَانه؛ ومن زَعَم أَنَّ الْمَعَاصَى بِغَيْرِ قُوَّةِ اللهِ فَقَد كذَبَ على اللهِ قَلْهُ النَّار. \ كَذَبَ على اللهِ لَلهُ النَّار. \

و همچنین کُلینی از علی بن إبراهیم، از پدرش، از إسمعیل بن مَراًر، از یونس بن عبدالرحمن آورده است که:

فإنَّ أهلَ الْجَنَّة قالوا: الحَمدُ لِلهِ الَّذى هَدَانا لِهَذا وما كنَّا لَنَهْتَدِى لولا أَنْ هَدانا الله. وقالَ أهلُ النَّار:ربَّنَا غَلَبَتْ علينا شِقْوتُنَا وكُنَّا قَوْماً ضَالِّينَ. وقال إبليسُ: ربِّ بسما أغْوَيْتَنى. فقلتُ: و اللهِ ما اقول بقولهم: ولكِنِّى أقول: لا يكون إلاَّ بسما شاء الله، و أراد

<sup>(</sup>۱) «اصول کافی»، طبع حروفی، ج ۱ ص ۱۵۸ و سند روایت علی بن إبراهیم از محمّد بـن عیسـی، از یونس بن عبدالرّحمن، از حفص بن أبی قرط میباشد.

<sup>(</sup>۲) «اصول کافی»، ج ۱، ص ۱۵۹ و سند این روایت از محمّد بن یحیی از أحمد بن محمّد بن حسن زعْلان، از أبوطالب قمی، از مردی میباشد که از حضرت پرسید.

و قَدَّرَ، و قَضَى. فقال: يا يُونُـس! ليـس هكـذا. لايكـون إلاَّ مَـا شَـاء اللــهُ، و أراد و قَـدَّر، و قَضَى ـ الخبر. \

و در این روایت که حضرت لفظ باء سببیّه را از لفظ ما ساقط کردهاند، و فرمودهاند: إلا ما شاء الله لا بِمَا شاء الله بسیار شایان دقیت است که چگونه حضرت می خواهند نفس مشیّت و إرادهٔ بنی آدم را نفس مشیّت خدا قرار دهند؛ وهُو هُویّت میان آنها برقرار نمایند.

حضرت می خواهند در این جا به یونُس بن عبدالرَّحمن که از أجلاًی أصحاب است ٔ بفرمایند: نفی واسطه کن! واسطه شرک است؛ بوی استقلال هر جا به مشام برسد شرک است؛ و شرک غلط است.

أفعال بندگان خدا كه داراي اختيار و إرادهٔ آنهاست؛ اين اختيار و إراده عين

<sup>(</sup>۱) «اُصول کافی»، ج ۱، ص ۱۵۸ و ص ۱۵۹.

<sup>(</sup>۲) در «تنقیح المقال»، ج ۳، ص ۳۳۸ تا ص ۳٤۳ به طور مشروح از أحوال یونس بن عبدالرّحمن مولی علی بن یقطین بحث کرده است؛ و او را توثیق نموده؛ و از أجلاء أصحاب حضرت موسی بن جعفر و حضرت علی بن موسی الرّضا اللّی به شمار آورده است. و گوید: خدمت حضرت صادق اللّی نیز در بین صفا و مروه رسیده است ولی روایتی از ایشان نقل ننموده است. وی بیشتر از سی کتاب تألیف کرد. وی از أصحاب إجماع است. ابن ندیم در «فهرست» گفته است: او از أصحاب امام کاظم اللّی بوده و علاّمهٔ زمان خود بوده است؛ و در مذهب شیعه کثیر التصنیف بوده است.

و نجاشی گفته است: او از أبی الحسن موسی و از حضرت رضا الناس روایت کرده و کان وجها فسی أصحابنا متقدّماً عظیم الْمنزلة و کان الرّضا الناس یشیر الیه فی العلم والفتیا و کان مِمّن بُذل له علی الوقف مال جزیل وامتنع من أخذه و ثبت علی الحق و و کشی گفته است: فضل بن شاذان گوید: حدثنی عبدالعزیز السمهتدی و کان خیر قُمی رأیته و کان و کیل الرّضا الناس و خاصته فقال إنی سألته فقلت: إنی لا أقدر علی لقائك فی کل وقت فعمّن آخذ معالِم دینی فقال الناس نفت نونس بن عبدالرّح من؛ وهذه منزلة عظیمة. و أبوهاشم بن داود بن قاسم جعفری گفته است: إنی عرضت علی أبی محمّد صاحب العسکر الناس کتاب یوم ولیلة لیونس، فقال لین تصنیف من هذا؟ فقلت: تصنیف یونس مولی آل یقطین. فقال: أعطاه الله بکل حرف نوراً یوم القیامة. و علامه حلی در «خلاصه» پس از مدح و تجلیل از وی گوید: او در سنه ۲۰۸ ثمان و مأتین فوت کرد. و در حدیث صحیح آورده است که حضرت رضا الناس ضمّن لیونس البختة ثلاث مرّات. و ابن داود گوید: هو أحد حدیث صحیح آورده است که حضرت رضا الناساء. و فی الوجیرة أنه ثقة وعلیه أجمعت العصابة. آنگاه به روایات وارده و بحث درباره او به طور تفصیل پر داخته است.

إرادهٔ إلهيّه و نفس مشيّت و اختيار حقّ متعال است. اينجا عَالَمْ عَالَمِ توحيـد است؛ و تمام كثرات مضمحلٌ و مندك در وجود حقّ أزلى است.

بنابراین مذهب جبر و مذهب تفویض هر دو غلط است.

أمًّا مذهب جَبْر، به جهت آنکه: خداوند عادل است و هیپ وقت بندهٔ خود را مجبور بر عمل نمی کند و سپس وی را به عذاب و مؤاخذه بکشاند. و ما نیز وجداناً می بینیم که انسان دارای اختیار است؛ و این اختیار از حاق وجود اوست، و هیچ کس را در آن دخالتی و إجباری نیست، و نفی اختیار خلاف وجدان است.

و أمَّا مذهب تَفْویض، به جهت آنکه هیچ گاه از قدرت وسلطنت و مشیت حضرت حق واحدِ قادرِ قهّار چیزی کاسته نمی شود؛ و موجودات چه در حدوث و چه در بقاء، چه در اُمور تکوینیّه، و چه در اُمور تشریعیّه و اختیاریّه، با تمام جهات وجودی خود، در تحت نفوذ و سلطان حضرت او هستند.

و اگر ما بخواهیم در أفعال اختیاریّه، انسان را بطور کلّی فاعل ما یشاء و حاکم ما یرید بدانیم؛ و به خداوند فقط اُمور غیر اختیاریّهٔ تکوینیّه را واگذار نمائیم، در این قسمت او را منعزل نمودهایم. و در این ناحیه او را از دائرهٔ حکومت خارج ساخته ایم و به مذهب ثَنویّه (دوگانه پرستان) بدون إراده و خواست خویشتن، خود را ملحق نموده ایم. و بنابراین هر چه در تحت عنوان واگذاری (تفویض) قرار گیرد؛ گرچه إراده و اختیار بنی آدم باشد، عزل خدا از حیطه قدرت، و سیطره، و هیمنهٔ سعه، و إحاطه و عمومیّت مُلک و مشیّت است. پس به خدا ظلم نموده ایم.

<sup>(</sup>١) أصول كافي، ج ١، ص ١٥٧.

## مذهب جَبْر ظلم خدا بر بنده است؛ و مذهب تَفْويض ظلم بنده است بر خدا.

و اینجاست که این هر دو قسم از ظلم نفی می شود؛ و مذهب الأمر بَیْنَ الأَمْرَیْن پیش می آید؛ که از مذهب جبر پائین تر، و از مذهب تفویض برتر است. و مذهبی در میان دو مذهب، و منزله و مقامی است میان این دو منزله و مقام. و آن مَذْهَب توحید است، توحید محض.

بنده دارای اختیار است. و این اختیار عین اختیار خداست وَمَا تَشَاؤُنَ إِلاّ أَ نُ يَشَاءُ اللهُ.

بندهٔ خداوند، جدائی و عُزلت و بینونتی از او ندارد؛ نفس ظهور و تجلّی اوست. و بنابراین در عالم توحید و بر أصل توحید، چیزی جز ذات أقدس حضرت حی قیّوم و أسماء و صفات و أفعال او وجود ندارد.

حضرت استادنا العلاّمة آية الله الوحيد علاَّمة طباطبائى فقيد أفاض الله علينا من بركات تربته المقدسة دربارة اين مطلب در تعليقات خود بر كتاب «كافى» مثالى زدهاند كه بسيار جالب است:

می فرمایند: شما فرض کنید که شخصی دارای مال فراوانی است. از باغ و خانه و غلامان و کنیزان و سایر لوازم زندگانی، و این مرد برای یکی از غلامان خود یکی از کنیزهای خود را انتخاب نموده؛ و تزویج می کند؛ و به آن غلام جمیع مایحتاج زندگیش را از خانه و أثاث البیت می دهد، و از باغهای خود به أندازهای که آن غلام بتواند در آن کار بکند، و کسب روزی در مدّت حیات خود بنماید نیز می دهد. حال در این فرض اگر بگوییم:

آن إعطاء أموال از خانه و أثاثيّه و باغ و ضياع و عقار و نكاح كنيز، هيچ گونه در مِلكيّت غلام أثرى نمى گذارد؛ مولى همان مولاى مالك است، و تمليك او نسبت به جميع آنچه را كه به غلام داده است، قبل از دادن و بعد از دادن، مساوى است. اين گفتار جَبْريُّون است.

و اگر بگوئیم: چون مولی به غلام خود این أموال را داد، دیگر از این به بعد، غلام مالک وحید این أموال می شود، و ملکیّت مولی باطل می گردد، و أمر به دست غلام می افتد که هرگونه تصرّفی بخواهد مستقلاً در این أموال بنماید، یَفْعَلُ مَا یَشاء ُ

و يَحْكُمُ مَا يُريد. اين گفتار أهْل تَفْويض است.

و اگر همانطور که حق است بگوئیم: غلام مالک می شود آنچه را که مولی به او داده است؛ ولیکن نه مستقلاً؛ بلکه در ظرف ملکیّت مولی، در طول ملکیّت او، نه در عرض آن.

بنابراین مولی مالک ِ أصلی است؛ و بنده و غلامش مالک تَبَعی است، و ملکیّت در ضمن ملکیّت است.

این همان گفتاری است که أئمَّه الطَّلِیُّ در این باره بیان فرموده؛ و بـر ایـن أسـاس مسئله را حلِّ کردهاند. و این است قول حقیّ.

همچنانکه نویسندگی و کتابت که بدون شک فعل اختیاری انسان است؛ می توان آن را به دست انسان نسبت داد، و گفت: دُست می نویسد. و می توان به نفس إنسان نسبت داد، و گفت: انسان می نویسد، بدون آنکه یکی از ایس دو نسبت، نسبت دیگر را ابطال نمایند. ا

البتّه باید دانست که: این مثال برای تقریب مطلب است؛ ولی یک تفاوت با مسئلهٔ ما دارد، و آن این است که: ملکیّت مولی به بنده و عبد خود، و إعطاء اموال را به او، همه اعتباری است؛ ولیکن ملکیّت خداوند به بندهٔ خود و به أفعال بنده همه ملکیّت حقیقی است.

فبناءً علیهذا این عالم با این زیبائی و طراوت و شکفتی، أفعال خدا و تجلّیات حضرت اوست. عالم سراسر زیبایی و نیکویی و حسن و جمال است؛ و همهاش اختصاص به خدا دارد.

سُبْحانَ اللهِ عمَّا يَصِفُونَ إلاَّ عِبَادَ اللهِ الْمُحْلَصينَ. `

در عالم آفرینش هیچ گونه عیب و نقص، و هیچ فتور و سستی، و هیچ کــژی و کاستی نیست.

أفعال بندگان هر چه باشد، همه در تحـت نفوذ و مشیّت حق است، همانطور

<sup>(</sup>۱) تعليقة ص ١٥٦ از ج ١، «اُصول كافي»، طبع حروفي.

<sup>(</sup>٢) آية ١٥٩ و ١٦٠، از سورة ٣٧: صافّات.

كه در روايت يونس بن عبدالرّحمن، حضرت رضا التَّكِيُّلُ به او گفتند: بگو: مَا شاء الله، و نگو: بِمَا شَاءَ الله.

و این است معنای بین الأمرین که همهٔ عوالم را فرا گرفته، ملک و ملکوت را إحاطه نموده است.

در روايت كلينى از على بن إبراهيم، از محمّد بن عيسى، از يونس بن عبدالرّحمن از جماعت بسيارى از روايان، از حضرت باقر و حضرت صادق الطّيّان اورده است كه قالاً: إنَّ الله أرْحمُ بخلقه مِن أنْ يُجْبِرَ خَلْقَه على الذُّنُوبِ ثُمَّ يُعَذِّبَهُمْ عَلَيْهَا. والله أعَزُّ مِن أنْ يُرِيدَ أمْراً فلا يكون. قال: فَسُئِلاً الطّيّلا : هَل بَين العَبْرِ والْقَدَر منزلَة ثالثة ؟!

قالا: نَعَمْ أُوسَعُ مِمَّا بَيْنَ السَّمَاءِ والأرضِ. ا

آرى همين أمر بين الأمرين است كه حقيقةً وسعتش از فاصلـ فن رميـن تـا آسـمان بيشتر است.

و در روایت أبوطالب قمّی دیدیم که حضرت فاصله و میانــهٔ جـبر و تفویـض را لُطْف مِنْ رَبِّک آوردهاند. زیــرا لطـف بــه معنــای اســتیلاءِ مُلکــی حقیقــی اســت کــه در نهایت دقّت و خفا است. نامرئی و نامشهود است.

إن الله الطيف خبير معنى خداوند نافذ با نفوذ دقيق است كه از شد ت دقت و ظرافت و لطافت، اين نفوذ پنهان است، و كسى را توان إدراك رؤيت و طريق نفوذ او در أشياء نيست.

پس هر جا ممکنی هست، از عقول مجرده، و نفوس کلیه، تا برسد به عالم طبع و ماده و أظلم العوالم؛ در هر جا، و در همه جا، و با همه چیز، خداوند موجود است و معیّت دارد؛ تا چه رسد به أفعال اختیاری انسان.

شرور أفعال، بديها و زشتيها، قبائح و مُنكرات، همه از ناحيهٔ ماهيّت بنـده

<sup>(</sup>۱) «اُصول کافی»، ج ۱، ص ۱۵۹.

<sup>(</sup>۲) اسم لطیف در هفت جای از قرآن کریم به خداوند إطلاق شده است؛ ولی، این عبارت در دو مورد آمده است: أوّل در آیهٔ ۱۳، از سورهٔ ۲۲: حجّ؛ و دوّم در آیهٔ ۱۸، از سورهٔ ۳۱: لقمان.

است؛ نه از ناحیهٔ وجود خدا. همچنانکه در روایت ابن وشّاء دیدیم که: حضرت رضا الگیّلی نقل از گفتار خدا نموده که: ای پسرآدم تو در سیبّئات و بدیهائی که میکنی، سزاوارتری از من، و من در خوبیها و نیکیهائی که تو بجا میآوری، سزاوارتر هستم از تو!

حقّاً این جمله یک کتاب معرفت است، یک کتاب فلسفه و حکمت است، یک عالم شهود و عرفان است که از آن معدن نبو ّت و ولایت، بیرون تراویده است.

شرور و بدی ها أمور عدمیّه هستند؛ و بطور کلّی تمام نقصانات، و عنوان باطل، و شرّ، و قبح، و زشتی و بدی، از ماهیّات نفوس پیدا می شود؛ و سلوبی هستند از ناحیهٔ حدود؛ نه أمر وجودی از ناحیهٔ أصل وجودشان. أصل وجودشان خیر محض است. و خداوند خالق خیر است نه خالق شرّ. و الشّر ُ لیس إلیك.

اگر عنوان بدی در نظر قاصر و کوتاه معصیت کاران برداشته شود؛ دیگر معصیت نمی کنند؛ سراسر کردارشان طاعت می گردد. و این بدی ها، و زشتی ها، ناشی از خرابی فکر و تجری است که آن گناه است، و جایش در دوزخ است. این نسبت های دوبینی، و هم دو روئی و شک و شرک؛ این همه إسنادهای ظلم به ذات أقدس حق باید در دوزخ برود و محترق گردد. بهشت جای پاکان است.

در اینجا می بینیم بسیاری از مردم نه تنها عوام بلکه خواص آنها این حقیقت أمر بین الأمرین را تعقّل ننموده ؛ و بدان إذعان نکردهاند؛ و از ترس وقوع در جَبْر، خود را در دامنِ تفویض انداخته، گرچه لفظاً تفویض را نیز إنکار می کنند، و می گویند: صحیح أمر بین الأمرین است؛ و در ایس باره دیده شده است بسیاری از علماء غیر وارد به فن حکمت الهیّه، و عرفان خداوندی، رساله ها نوشته، و یا در کتب خود ضمن بحث از آن سخن به میان آوردهاند؛ ولی معذلک در منتهی و نتیجه گیری از بحث، إنسان را دارای اختیاری مستقل قلمداد کرده، و بدین جهت می کنند مستحق بهشت و جهنم می نمایند. و أمر بین الأمرین را به این طرز معنی می کنند فرموده، و إنسان با اختیار ناشی از وجودش دست به طاعت می زند، و یا به گناه فرموده، و إنسان با اختیار ناشی از وجودش دست به طاعت می زند، و یا به گناه می آلاید.

این گونه تفکّر عین تفویض است؛ و گمان نمی رود قَدَریّه و قائلین به تفویض

بيشتر از اين را بگويند. همچنانكه فقيه نبيه، و عالم عاليقدر: مرحوم آية الله حاج آقا رضا همداني رحمة الله عليه، در كتاب طهارت خود بدين مطلب صريحاً إعلام نموده است.

او در رد بر صاحب «کشف الغطاء» که حکم به نجاست جبریون و أهل تفویض نموده است، گفته است: این دو دسته محکوم به طهارتند؛ زیرا فهمیدن أمر بین الأمرین از أسرار و غوامض مسائل توحید است؛ و چگونه می توان به منکر آن، حکم به نجاست را نمود، با آنکه آنها مسلمان هستند؟ و این مسئله که خواص، پایه فهم و إدراک آن را ندارند، از أحکام ضروریّهٔ إسلام شمرده نمی شود؛ تا منکرش محکوم به نجاست گردد.

قال: فماعن كاشف الغطاء من أنَّه عدّمن إنكار الضَّرورى القولَ بالجبْروالتَفْويض فِي غاية الضَّعف. كَيف وعامَّة النّاس لايمكنهم تصور أمر بيْن الأمرين كماهوالْمروى عن أئمّتنا حتى يعتقدوا به، فإنَّه من غوامض العلوم؛ بل من الأسرار الّتِي لا تصل إلَى حقيقتها إلاَّ الأوحَدِي من النّاس الّذي هداهُ الله إلى ذلك.

ألاَترَى أنّك إذاأمْعَنْتَ النَّظَرلوجدتَ أكثرمن تصدّى منأصحابنا لإبطال الْمذهبين لَـمـ يَقْدرعلى التَّحَطِّىعن مرتبة التَّفويض، وإنأنكره باللّسان،حيث زَعَمَ أنَّ مَنْشأعدماستقلال العبد في أفعاله، كونها صادرةً منه بواسطة أنَّ اللّه تعالَى أقدره عليها، وهَيَّأَله أسبابَها، مع أنَّه لا يُظَنَّ بأحَد ممّن يقول بالتفويض إنكار ذلك.

والْحاصل أنَّ هذا الْمعنى بحسب الظَّاهر عيْنُ القول بالتَّفويض معأنَّ عامَّة النَّاس يَقْصر أَفهامُهم عن أنَّ تتعقّلوا مرتبةً فوقَ هذه الـمرتبة لا تنتهى إلـى مرتبة الـجبـر.

لكن هذا في قام التصور التفصيلي؛ وإلا فلا يبعد أن يكون ما هو المغروس في أذهان عامَّة أصحابنا خواصهم وعوامهم مرتبة فوق هذه المرتبة. فإنهم لَم يزالوا يَر بُطون الْمُكُو ثات بأسرها من أفعال العبادو غيرها في حدو ثها وبقائها بمشيّة الله تعالى وقدرته من غير أن يعزلوا عللها عن التَّأثير حتى يلزم منه بالنِّسبة إلى أفعال العباد البعبر؛ أو يلتزموا يكن المشيّة من أجزاء عللها حتى يلزمه الإشراك و الوَهْن في سلطان الله تعالى.

وهذا الْمعنى وإن صَعُب تصور والإذعان به لدى الالتفات التَّفصيلي المافيه من الْمناقضة الظَّاهرة لدى العقول القاصرة، لكنَّه إجْمالاً مغروس في الأذهان ومآله على الظَّاهر إلى الالتزام بالأمربين الأمرين بالنِّسبة إلى معلولات جميع العلل من أفعال العباد وغيرها.

وكيف كان، فلاينبغى الارتياب في أنّه ليس شيءٌ من مثل هذه العقائد الّتي ربما يعجز الفحول عن إبطالِهامع مساعدة بعض ظواهر الكتاب والسُّنَّة عليها إنكاراً للضَّروريّ، والله العالِم. الفحول عن إبطالِهامع مساعدة بعض ظواهر الكتاب والسُّنَّة عليها إنكاراً للضَّروريّ، والله العالِم. اذا علمت ما ذكرنا لك في طَي هذه الأوراق، عرفت اينكه نزاع بين مرحوم شيخ (ره) و مرحوم سيد در اين مكاتيب در معنى و مفاد أمربين الأمرين، روى همين أصل و مبدأ خلاف دور مي زند.

مرحوم شیخ (قدیه) بر أساس مسئلهٔ تشکیک در وجود که وجودات را حائز مرتبه و درجهای جدا و متمایز از حَد اً اعلای آن که بشرط لاست، و آن وجود واجبی است عندهم؛ می گیرد؛ می گوید: همین امتیاز و جدائی و حائز مرتبه بودن وجود معلولی موجودات است که أمر بین الأمرین را به وجود آورده است. زیرا این وجودات عینیت با مرتبهٔ اعلا که حد واجب است ندارند، تا مستلزم جَبْر شود. و جدا و بدون ربط و ارتباط هم نیستند که مستلزم تفویض شود، زیرا معلولیت آنها برای فت واجب مسلم است. و بنابراین أمر بین الأمرین بدین گونه تصویر حل می گردد.

مرحوم سيِّد (قدّه) در پاسخ می گويد: أبداً اينطور نيست! اين عين قول به تفويض است كه شيما براى موجودات ممكن الوجود شائبهاى از وجود ممتاز و منحاز از ذات بسيط أحدي حضرت حيّ ذوالجلال قرار داده ايد!

حل مسئله فقط و فقط منوط به گفتار أهل توحید و عرفان است که: نسبت موجودات با أصل وجود حق متعال نفس ربیط و اتصال هستند؛ و معانی حرفیهای می باشند که أبداً شائبهٔ استقلال و خودنمائی ندارند. پس اختیار انسان عین اختیار خداست. وجود او و بقیه موجودات، نفس وجود مطلق و مرسل و عام و شامل اوست. البته با إسقاط حدود عمدیه و ماهویه. فعلیهذا نفوذ إراده و مشیت حضرت حق در ممکنات، بدون واسطهٔ شبکههای إمکانیه موجودات، و جدا و متمایز از إراده و اختیارشان نیست، تا مستلزم جبر شود؛ و همچنین آنها را در وجود و إراده و اختیار مرسل و مطلق العنان نگذارده است، تا مستلزم تفویض گردد.

اينجا هُو هُويَّت است. اينجا توحيد است. يعنى وجود إراده و اختيار

<sup>(</sup>۱) «مصباح الفقیه»، مجلّد طهارت؛ در جزء آخر آن، ص ٥٦.

موجودات إمكانيّه بـدون شكّ و شبهه حقيقت خارجى دارد؛ وليكن اين حقيقت مضمحل و مندك در تحت إرادهٔ قاهره، و وجود بسيط ولم يزلى حضرت أحديّت است. جلّ شأنه و عَلاَ قَدْرُه.

وَ مَا رَمَيْتَ إِ ذُ رَمَيْتَ وَلَكِنَّ اللَّهِ رَمَيْ.

و قضیّهٔ: أنّا مَنْ أَهْوَی و مَنْ أَهْوَی النح از جهت تکوین و آفرینش در میان جمیع موجودات یا حضرت حق تعالی ساری و جاری است. تمام عالم وجود ممهور به مهر فناء و إندكاك می باشند، شَعَرُوا بهِ أو لم يَشْعُرُوا.

<sup>(</sup>١) آية ١٧، از سورة ٨: أنفال.

# تذييل ششم، بر مكتوب ششم حضرت سيِّد طَهَّر الله تربته

#### بسم الله الرّحمن الرّحيم

و صلّى الله على سيّدنا محمد و آله الطّاهرين و لعنة الله على أعدائهم أجمعين

در این مکتوب نیز حضرت سیّد (قدیّه) إصرار بر آن دارد که وجود واجبی را وجود لابشرط از جمیع حُدُود و تعیّنات قرار دهد؛ و می فرماید: وجود بشرط لائی که شما آن را واجب الوجود گرفته اید، خود مرتبه ای از وجود و مقیّد و محدود به وجودات متعیّنه، و بشرط لای از جمیع حیثیّات است. و این وجود مجریّد نمی تواند واجب الوجود باشد، زیرا که قید تجریّد او را از تجریّد بیرون می برد؛ و تحدید به مبری و معریی بودن از وجودات ناقصهٔ إمکانیّه، خود حدی است که او را در مرتبه ای قرار می دهد. فلهذا طبیعت وجود که ملحوظ نیست در آن اقتران به حدود ماهویّه، همچنین ملحوظ نیست در آن لحاظ اقتران به عدم آنها. بلکه باید صرف من جمیع الوجوه باشد. ولایمکن أن یُفْرض که ثان فِی دارالوجود و کلّما فرض له ثان کان المفروض عین الأوّل.

و اين است معناى بساطت وجود من جميع الجهات، حتى عن الجهات و القيود و الحيثيّات.ولوكان صرف الوجود هوالتّجرّدأوالإطلاق، فإذاًلايكون صرف الوجود؛ بل يكون وجوداً مقيّداً ومتحيّثاً بحيثيّة؛ و مشتمل مى شود بر ما به الاشتراك و ما به الامتياز. پس محدود و مركّب مى شود، و خرج عن الصرافَه؛ مع أنّه تعالى صرف الوجود و فرضنا كونَه صرف الوجود.

و با دقّت در کلمات ایشان همان طور که صریحاً نیز در مکتوب پنجم

فرمودهاند، وجود واجب را منحصر و مقیّد بشرط ِ لا از وجـودات متعیّنه دانسـتن، سـه إشكال در بر دارد:

أول لزوم تحدید در ذات أقدس حضرت حق" زیرا اگر وجود وی را خصوص مرتبهٔ عالی قرار دهیم؛ گرچه آن مرتبهٔ عالی را لایتناهی و أبدی و سرمدی بدانیم؛ معذلک او را محدود و متعیّن ساخته ایم، تا این حد" یعنی او را وجودی دانسته ایم که حدی تا این موجود متعیّن محدود است گرچه در پائین درجهٔ از ضعف و فتور باشد. یعنی وجود واجب و بسیط و لا محدود را طوری گرفته ایم که همهٔ موجودات را فراگرفته، و إحاطه به جمیع آنها نموده، مگر این موجود پست و غیر قابل إدراک با چشم بَصَر، همچون یک ذرهٔ نامرئی.

و همین مقدار از تحدید، آن را از صرافت بیرون می برد؛ و از لاحدی خارج می کند، و وجود متعیّن و محدود می سازد؛ و همین قدر بس است برای خروج از وجوب. زیرا آنچه عمدهٔ برهان و دلیل ما برای وجوب او بود، لاحدی و بساطت او بود من جمیع الجهات؛ حالا اگر قیدی به او زدیم؛ و حدی برای او وارد ساختیم که او را از لاحدی مطلق بیرون آورد، دیگر فرق نمی کند این قید، قید بزرگی باشد، ویا کوچکی.

دوم لزوم ترکیب در ذات أقدس حق متعال. زیرا اگر مقید شود بشرط لای از تعیّنات، پس ناچار مرکّب می شود از أمر وجودی و أمر عدمی که تقیّد به عدم تعیّن بوده باشد؛ و این نحوهٔ از ترکیب، بدترین قسم از ترکیبات است؛ زیرا عنوان أمر عدمی را در ذات أقدسش وارد نموده ایم. و ترکیب از ما به الاشتراک و ما به الامتیاز لحاظ همین اُمور وجودیّه و اُمور عدمیّه پیدا می شود؛ و لازمهاش فقر و نیاز ذات أقدس اوست برای تحصّلِ خود به این اُمور، و خرج عین کونه واجباً، و صار ممکناً. و از همین جهتِ ترکیب فرموده بود: بدتر از همیان ملا قطب خواهد شد.

سوم لزوم و َحْدتِ عددیّه، و خروج از صرافت وی است. زیرا معنای صرافت، عدم امکان تصور و فرض وجودی است خارج از آن. و سعه و إحاطه و بساطت او به طوری است که چیزی در برون او متصور نیست؛ و هر چه تصور شود، و چنین

پنداشته اید که در برون است؛ چون نیک بنگری، در درون آن است. و این معنای صرافت در وجود است، که از آن به وحدت حقّهٔ حقیقیّه تعبیر کرده اند. و اگر ما طبق برهان برای ذات حضرت أحدیّت چنین وحدتی را إثبات نمودیم؛ آن گاه آن را بشرط لای از موجودی از موجودات و تعیّنی از تعیّنات قرار دادیم؛ او را از وحدت بالصرافه خارج نموده؛ و به واحد عددی مبدیّل ساخته ایم. و هذا خُلْفیُ.

و بنابراین مرجع این برهان سوّم، برهان خُلْف است.

و مطلب چهارم آن است که: شبههٔ این کَمُّونه بدون قائل شدن به وحدت بالصِّرافهٔ ذات أقدس حق و تشخص در وجود، أبداً قابل حل نیست. و تمام بزرگان از أعیان علماء که از این شبهه پاسخ دادهاند؛ گرچه از أرباب کشف و شهود هم نبودهاند؛ همچون میرسیّد شریف جُرجانیّ، و ملاّ محمّد قاسم إصفهانیّ، و ملاّ أحمد أردبیلی و ملاّ محسن کاشانی و ملاّ جلال د وانی، و ملاّ قطب الدیّن شیرازیّ، و ملاّ قطب الدیّن رازی وشیخ محمّد خِضِری، و رازی وشیخ مقتول شهاب الدیّن سُهْرور دیّ: شیخ الإشراق، و شیخ محمّد خِضِری، و شیخ حسین تنکابنیّ، و ملاّ عبدالرّزاق لاهیجی، و صدر المتألّهین شیرازی، وغیرهم از اگابر مهرهٔ فن و خصیصین فلسفه و حکمت، دفع این شبهه را فقط از راه وحدت حقّهٔ حقیقیّهٔ وجود، که از مسلّمات أرباب کشف و شهود است، کردهاند. ا

و ما قبل از اینکه وارد بیان شبهه دفع آن گردیم، باز مطالبی را در إثبات وجود بالصِّرافهٔ ذات أقدس حضرت أحدیّت، از بزرگان فن می آوریم؛ و سپس شبهه و دفع آن را متذکّر می گردیم:

صدرالمتألّهين شيرازي قدّس الله سره در «أسفار»، في ذكر نَمَطٍ آخر من البرهان على أنَّ واجب الوجود، فَرداني الذّات تامُّ الحقيقة؛ لا يخرج من حقيقته

<sup>(</sup>۱) «مفتاح النبوّة» طبع رحلی سنگی ص ۱۲، که تألیف حاج مولی محمد رضای کوثر ابن محمّد أمین همدانی و متوفی در سنهٔ ۱۲٤۷ است. شرح حال وی را در «الذریعی» ج ۱۱، ص ۳۵۲ و در «طبقات أعلام الشیعة الکرام البررة» ص ۵٤۹ آورده است. این کتاب فارسی است و در باب نبوّت خاصّه بر رد نصاری سرهنگ انگلیسی: پادری هنری مارتن نگارش یافته و دیباجهٔ آن به قلم میرزا أبوالقاسم قائم مقام فراهانی است. انشاء این کتاب در سنهٔ ۱۲۳۲ بوده است.

شيءٌ من الأشياء؛ فرموده است:

اعلَم أنَّ واجبَ الوجودبسيطُ الْحقيقة، غاية البساطة؛ وكلّ بسيط الْحقيقة كذلك فهوكلّ الأشياء. فواجب الوجود كلّ الأشياء لايخرج عنه شيء من الأشياء.

وبرهانه على الإجْمال أنَّه لوخرج عن هُويَّةِ حقيقتِهِ شَيْءٌ، لكان ذاتُه بذاته مصداقَ سَلب ذلك الشَّىء؛ وإلاَّ لصدق عليه سَلبُ سَلب ذلك الشَّيْء. إذ لامخرج عن النَّفيضين. وسَلب السَّلبمساوق للشُّبوت. فيكون ذلك الشَّئ ثابتاً غير مَسْلوب عنه، وقدفرضناه مسلوباً عنه. هذا خُلْف .

وإذاصدق سَلَبُ ذلك الشَّىءِ عليه، كانت ذائه متحصِّلَةَ القِوام مِن حقيقةِ شَيْء ولاحقيقةِ شَيْء ولاحقيقةِ شَيْء. فيكون فيه تركيبٌ ولوبحسب العقل بضرب من التحليل؛ وقدفرضناه بسيطاً. هذا خُلْفُ. اَنگاه بعد از تفصيل و تمثيل، با اين عبارات بحث را خاتمه مي دهد كه:

فلا يُسْلَب عنه شَيْءٌ من الأشياء إلاَّ سَلَبُ السُّلُوب،والأعدام، والنَّقائص، والإمكانـات. لاَنَّها أمورٌ عدميّةٌ وسَلْبُ العدم تحصيل الوجود. فهو تَمام كلّ شَيْءُو كمال كُلِّ ناقـصٍ. وَجَبَّـار كُلِّ قُصُور، و آفَةٍ وشَيْن.

فالْمَسْلُوب عنهو بهليس إلاّنقائص الأشياء، وقُصُوراتِها، وشرورها؛ لأنَّه خَيْريَّة الْخَيْرات، و تـمام الوجودات. و تـمام الشَّيءِ أَحَقّ بذلك الشَّئ وآكد له من نفسه.

وإليه الإشارة فـى قوله تعالـى: وَمَا رَمَيْتَ إِذْ رَمَيْتَ وَلَكِنَّ اللَّـهَ رَمَى. ﴿ وَقُولُهُ تَعَالَــي: و هُو مَعَكُم أَيْنُمَا كُنْتُمْ. `

وقوله تعالى: هُوَ الأوَّلُ والآخرُ والظَّاهرُ والباطنُ وهو بكلِّ شَيْء عليمٌ. <sup>197</sup> و شيخ محقّق مدقّق صدرالدِّين قونوي قدّس سرّه در كتاب «نُصُـوص» كويد:

<sup>(</sup>١) آية ١٧، از سورة ٨: أنفال.

<sup>(</sup>۲ و۳) به ترتیب بعضی از آیهٔ ٤، و آیهٔ ۳، از سورهٔ ۵۷: حدید.

<sup>(</sup>٤) «أسفار اربعة»، طبع حروفي، ج ٢، فصل ٣٤، ص ٣٦٨ تا ص ٣٧٢ و مرحوم حكيم سبزوارى در تعليقة بر اين مسئله، از جمله گويد: ومن محسنّات هذه المسئلة أنَّ أحد المخالِفَيْن في غاية الخلاف صار دليلاً على الآخر، فإنَّ غاية البساطة والوحدة اقتضت أن يكون هوالكلّ الّذى في غاية الكثرة الّتي لا كثرة فوقها. و هذا كما قد يكون هو مناط الشبهة بعينه مناط الدّقع كما في الشبهة الثّنويّة والدّقع الله بجمعه بين الأضداد؛ ومسئلتنا هذه أحد مصاديقه.

اعلم أنَّ الْحقَّ منحيث إطلاقه الذاتِي لايصحُّ أنيُحكم عليه بحكم، أويُعرف بوصفٍ، أو يُضاف إليه نسبةٌ مّا، من وحدة أو وجوبِ وجودٍ، أو مَبدئيَّة. أو اقتضاءَ الإيجادِ، أو صدور أثَر، أو تَعَلّق عِلْم مِنه بنفسهِ أو بغيرُه.

كَانَّ كلَّ ذلك يقضى بالتَّعيّن والتفيّد.ولاريب فِي أنَّ تعقُّل كلرِّتعيُّن يَقْضِي بسبقِ اللاَّتعيّن علىه. وكلّ ما ذكرنا ينافي الإطلاق.

بل تصور إطلاق الْحق بشترط فيه أن يتعقّل بمعنى أنَّه وصف سُلبي لل بمعنى أنَّه إطلاق صِدهُ التَّقييد، التَّقييد. بل هو إطلاق عن الوحدة والكثرة الْمعلومتين؛ وعن الْحصر أيضاً في الإطلاق والتَّقييد، وفي الجمع بين كلِّ ذلك، والتَّنَزُّه عنه؛ فيصح في حقّه كل ذلك حال تنزّهه عن الجميع.

فنسبة كلّ ذلك إليهوغيره،وسلبه عنه على السّواء، ليسأحدالأمرين أولى من الآخر. السّواء، ليسأحدالأمرين أولى من الآخر. الوأيضاً در كتاب «نصوص» كويد:

اعلم أنَّ الْحقَّ هوالوجود الْمَحض الَّذى لااختلاف فيه،وأنَّه واحدُوحدة حقيقيّة لايتعقل في مقابله كثرة، ولايتوقّف تَحقّقها في نفسها، ولاتصور هافي العلم الصحيح المحقّق على تصور ضدِّ لها. بل هي لنفسها ثابتة مُثْبَتَة لاَ مُثْبَتَة .

وقولنا: وحدةٌ؛ للتَّنْزيه والتَّفهيم والتَّفخيم؛ لاللدِّلالة على مفهوم الوحدة على ماهو متصور في الأذهان المحجوبة.

وإذا عرفت هذا فنقول: إنَّه سبحانه من حيث اعتبار وحدته الْمنبّه عليها، وتـجرّده عن السمظاهر، وعن الأوصاف الْمضافة إليه منحيث الْمظاهروظهوره فيها لايُدرك، ولايُحاط به، ولا يُعرف، ولا يُعت ولا يوصف. إلى آخر كلامه. \

چون این مقدّمه در بیان معنای صرافت وجود معلوم شد، اینک در بیان شبهه و طریق دفع آن وارد میشویم:

أمًّا أصل شبهه در باب توحید ذاتی، و عدم شریک برای حضرت حـق متعـال در وجوب وجود است؛ و آن این است که: إنَّ العقلَ لایــأبَی بـأوَّل ِنظَـرهِ، أ ن ْ یکـونَ هنـاك هُوِیَّتانِ بسیطتانِ لایمکن للعقلِ تَحلیلُ شیءِ منهما إلَی مَهِیَّةٍ ووُجودِ.بلیکون کلٌمنهما موجوداً

<sup>(</sup>۱) كتاب «نصوص»، در هامش «شرح منازل السّائرين»، ص ٢٧٥.

<sup>(</sup>۲) کتاب «نصوص»، ص ۲۹۶.

### بسيطاً مستغنياً عن العِلّة.

أصل اين شبهه از شيخ الإشراق: شَهاب الدّين سُهْرَوَرْدى است كه در كتاب «مُطَارِحات» خود تصريحاً و در «تَلْويحات» إشارةً، از آن سخن به ميان آورده است.

و پس از وی ابْن کَمُّونَه که یکی از شارحین کتب اوست، در بعضی از مصنفاتش آن را ذکر کرده است؛ و لهذا به نام وی مشهور گردیده است. او در بعضی از کتب خود گفته است که:

إِنَّ البَراهينَ الَّتِي ذكروها إِنَّما تدلّ على امتناع تعدّد الواجب مع اتّحادالْماهيّة. وأمَّا إذا اختلف، فلابد من برهان آخر؛ ولـم أظْفَر به إلـي الآن.

توضیح این مطلب آن است که مشهور از حکماء در باب توحید ذاتی حضرت حق، و عدم تعدد قدماء و شریک الباری در وجوب وجود، استدلال نمودهاند به آنکه: وجوب وجود، عین ذات حق است. بنابراین تعدد و تکثر معنی ندارد. زیرا موجودی که وجوب وجود، ذاتی اوست اگر متعدد باشد، بناچار این تعدد باید به واسطهٔ امتیاز هر یک از آنها نسبت به دیگری متحقق گردد.

و این امتیاز، یا بواسطهٔ امتیاز ذاتی آنهاست؛ و یا به واسطهٔ أمر زائد و خارج از ذات آنهاست؛ این هم به دو گونه است: یا به واسطهٔ آنکه معلول آن دو ذات است، و یا به واسطهٔ آنکه معلول أمر دیگری غیر از دو ذات است.

و تمام این صور، به علّت بطلان، و خُلْف، و خروج از وجوب به إمكان غیر متصور است. فبناءً علیهذا امتیاز، باطل؛ و در نتیجه تعدد و تكثّر باطل؛ و نتیجه آن این می شود که: إنّه تعالَی و حُدانِی الذات، ولا شریك له فی وجوب وجوده، و إنّ وجوب الوجود عین داته تعالی.

و بر این استدلال، این إشکال وارد می شود که: اگر مراد شما از اینکه می گوئید: وجوب وجود عین ذات اوست، این مفهوم وجود معلوم برای همه کس، عین ذات اوست؛ هیچ مرد عاقلی به این گفتار لب نمی گشاید. و اگر مراد شما این است که: ذات واجب الوجود بذاته، طوری است که مبدأ انتزاع وجود است؛ بخلاف ممکنات. پس چرا جائز نباشد که: در عالم وجود، دو چیز بوده باشند که

هر كدام يك از آنها بذاته مصداق اين مفهوم و منشأ انــتزاع وجـود و وجـوب آن واقـع شوند؟

و اگر کسی پاسخ این إشکال را این طور بدهـد کـه: آن چـیزی کـه مبـدأ انـتزاع وجود مشترک است، حتماً بـاید وجـود خـاص و تعیّنـش کـه عیـن آن وجـود اسـت، خارج از آن و زائد بر آن نباشد.

و چون زائد نیست، ماهیّت متکشّره در آن معقول نیست. زیرا که إنَّ الشَّئ بنفسه لایَتثنی و لا یتکثّر. پس چگونه وجود خاص وی که عین تشخّص آن است، می شود متکثّر شود؟!

بنابراین وجود خاص واجب الوجود، عین هویّت شخصیّهٔ اوست؛ و حتماً دارای تشخّص است؛ و برای او تعدّد و تکثّر و شریک معقول نمیباشد.

در اینجاست که شبههٔ مشهورهٔ منسوبهٔ به ابن کَمُّونه بر این تقریر وارد می شود که: عقل در بدو نظر خود جائز می داند که: دو هویّتی که در کمال بساطت باشند، در آن مقام واجبی فرض و تصور شوند. چون لازمهٔ معنای بساطتشان این است که: عقل نمی تواند آنها را به ماهیّت و وجود تحلیل کند، تا ترکیب لازم آید. بل یکون کل منهما موجوداً بسیطاً أی واجباً مستغنیاً عن العلّة.

این شبهه بر أساس مذهب و اُسلوب متأخّرین از شیخ إشراق و متابعانش که شدیداً قائل به أصالة الماهیّة و اعتباریّة الوجود هستند؛ سخت وارد است. زیرا أمر مشترک در میان موجودات نزد ایشان غیر از مفهوم وجود که أمر انتزاعی عام است، چیز دیگری نیست. و آنها برای وجود، یک فرد حقیقی نه در واجب، و نه در ممکن قائل نیستند. و وجودی را که واجب الوجود إطلاق میکنند، بر حسب إصطلاحشان بر أمر مجهول الکنه و مخفی الذات و الحقیقه است. و لهذا فرض دو ماهیّت أصیل واجب بسیط من جمیع الجهات برای آنها ممکن است بطوری که آن دو ماهیّت به تمام ذاتشان با هم متفاوت باشند.

و أمًّا بر أساس مذهب و أسلوب أصالة الوجود و اعتباريّة الماهيّة اين شبهه قـوى نيست، و به أندك تأمّل مندفع مى شـود. زيـرا مفـهوم وجـود كـه أمـر انـتزاعى اسـت، بنابراين مذهب داراى أفراد حقيقـى خـارجـى است، بطـورى كـه نسبت اين مفهـوم به

أنها همانند نسبت عرض عامٌ به أفراد و أنواع أن است.

بنابراین، این مفهوم گرچه از ماهیّت به سبب عارضی انتزاع می شود، ولیکن انتزاعش از هر وجود خاص ّحقیقی به سبب ذاتش بذاتش می باشد. فعلیه انتزاعش از هر وجودات خاصهٔ خارجیّه، همچون نسبت معانی مصدریّهٔ ذاتیّه است به ماهیّات؛ مثل انسانیّت که از إنسان، و حیوانیّت که از حیوان منتزع می گردد. زیرا که به ثبت رسیده است که: إشتراک این معانی مصدریّه در معنی، تابع اشتراک ما یتنزع هی منه می باشد؛ و تعدیدشان نیز تابع تعدید ما ینتزع منه است.

پس اگر فرض شود که: در عالم وجود، دو وجود بوده باشد که وجوبشان ذاتی باشد؛ وجود انتزاعی آنها، مشترک میان آن دو میباشد، کما هو مسلم عند الخصم؛ و همچنین ما بازاء این وجود انتزاعی که وجود حقیقی است، و آن مبدأ انتزاع موجودیّت مصدریّه است، نیز مشترک در میان آن دو خواهد بود.

و بنابراین حتماً باید جهت امتیاز بین آن دو واجب، به حسب أصل ذاتشان باشد؛ زیرا که ما به الاشتراک و الاتفاق در میان دو چیز اگر ذاتی باشد، باید ما به الامتیاز و التعیّن نیز در میان آن دو ذاتی باشد. و در این صورت ترکیب لازم می آید؛ و ترکیب با وجوب تنافی دارد؛ و دیگر آن دو واجب، بسیط نخواهند بود، و قد فرضناهما بسیطین. و هذا خُلْف ...

این پاسخ از إشکال ابن کمّونه، بنابر أصالة الوجود بود. و این بیان و تقریب در إثبات توحید بنابر مذهب اعتباریّت وجود جاری نیست.

آری ممکن است بدین بیان و تقریبی که ذکر مینمائیم، بنابر آن مذهب هم پاسخ گفت بدین گونه که: چون ثابت و مقرر است که وجودی که أمر انتزاعی است، مشترک معنوی است در میان جمیع موجودات؛ ولیکن منشأ انتزاع آن در ممکنات مختلفة الماهیّات به جهت حاقً ذات آن ماهیّات نیست؛ بلکه به واسطهٔ ارتباط آن ممکنات با جاعل قیّوم آنهاست؛ و منشأ انتزاع وجود این ممکنات در واجب، خود ذات واجب است. و درحقیقت الْمُثَنزَعُ مِنهالوجودفِیالْجمیع،هوذات البارئ.

<sup>(</sup>۱) مرحوم حاجی سبزواری تا به اینـجا از کـلام صدرالمتألّهین کـه میرسد؛ بر کـلام او در «أسفار»،

و در این صورت اگر فرض شود که: واجب قیّوم، متعدّد باشد؛ بـاید هـر یـک از آنها بحسب ذات خود مصداق این معنای واحد مشترک، و مبدأ انتزاع آن، و مطابق حكم محمولي آن بوده باشد؛ با آنكه بالبداهة درمي يابيم كه براي معناي واحد مصدري، ذوات متخالفه از جهت تخالفشان، بدون جهت جامع در ميانشان، نمي توانند مناط حكم به آن، و حيثيت اتّصاف به آن قرار گيرند.

و بنابراین لازم می شود که: در میان آن دو واجب الوجود، یک جهت اتّفاق در أمر ذاتي كه خارج از حقيقت آن دو نباشد، بوده باشد، و اين اتّفاق در أمر ذاتي موجب آن می شود که جهت مغایرت و امتیاز و تعدّد نیز به جهت دیگری در ذاتشان باشد. و در این صورت لازمهاش ترکیب می گردد که منافات با وجوب

و این وجه تصحیحی بود، که گفتار قائلین به أصالة الماهیه را در جواب ایس شبهه که در کتابهای خود ذکر کردهاند، با آن توجیه کنیم؛ همچون شیخ أبوعلی در «تعليقات» كه گفته است: وجودُ الواجب عين هُو يَّته؛ فكونُه موجوداً عيْنُ كونه هُو.َ فلا يُو جَد وجودُ الواجب لذاته لغيره. انتهى.

ج ٦ ص ٦١، تعليقه اي بدين عبارت دارد؛ ولذلك يسمّى عند أهل الذّوق من المتألّهين بمنشأ انتزاع الموجوديّة كما في كتابه المبدأ والمعاد؛ وبعض كتب المحقّق الأجلّ الأفخم السيّد الدّاماد قدس سرّه كما يسمّى عند الإشراقيّين بنور الأنوار؛ وعند الـمشّائيْن بالوجود الْحقيقي وعند غيْرهم بغيْر ذلك. وحاصل جوابه(قده)من قبلهم أنّــه لايمكن انتزاع مفهوم واحد من حقائق متخالفة بما هي متخالفة حتّى لاتكون فيها جهة وحدة؛ وقد مضى ذلك فسي السفرالأوّل وأنّه كما أنّ انتزاع المفهوم الواحد وهوالوجود الْمشترك فيه من الـماهيّات الـمتخالفة الإمكانيّة إنّمـا هـو بجهة الوحدة الّتي فيها لأجل ارتباطها الى الجاعل (تعالى) بحيث يكون حيثية فاعليّة الفاعل داخلة في مصداق الحكم عليها بالوجود. فبالحقيقة وجوده تعالى مناط حمل الموجود على ذاته وعلى ذوات الأشياء وهو المحكيّ عنه والمنتزع منه كذلك انتزاعه من الواجبين المفروضين لابدّ له من جهة جامعة بينهما فيلزم التركيب. لكن الانصاف أنّه لا يصحّح كلامهم فـي الـحقيقة كما أشار إليه بقوله: «لكن يـمكن» لأنّ كونه تعالـي وجوداً كما سبق و سيأتى مجرّد اصطلاح عند أهل الاعتبار. والارتباط الّذي جعله جهة الوحدة من قبلهم وكذا الانتساب، إن كان الْمراد بهما الوجود العيني والإضافة الإشراقيّة الّتِي هي نورالسموات والأرض وهي بالـحقيقة نورالوجـود العينيفنعـم الـمراد؛ لكن أين هذا من مذهبهم حيث نفوا أصالة الوجود؛ وإن كان الـمراد بـهما الإضافة الـمقوليّة فهي تبع محض للأطراف في الوحدة والكثرة والماهيّات كما علمت أنّ حيثيّة ذواتها حيثيّة الكثرة والاختلاف. انتهي. و همچون گفتار فَارابی در «فُصوص» که گفته است: وجوب الوجود لا يَثقسم بالحمل على كثيرين مختلفين بالعَدَد؛ و إلا لَكان مَعْلُولاً. انتهى.

این طریق بحثی که در جواب ابن کَمُّونه برای إثبات توحید ذات واجب قدیم داده شد؛ بر أساس مسلک شریف کلّی أصالة الوجود بود.

و أمّا وجه روشن و واضح و طریق عرشی که از این شبهه باید جواب گفت، همان إثبات صرافت وجود است که لازمهاش وحدت و تشخّص آن است. و در این صورت این شبهه یعنی أمکان تصور همتائی برای ذات واجب محال است. زیرا که صرف الوجود، حاق و حقیقت وجود است که در بساطت و صرافت بطوری است که برای آن وجودی غیر از آن تصور ندارد؛ و هر چه غیر از آن فرض شود، بازگشتش به خود آن است؛ و چون به نظر دقّت نظر شود، خود آن است. این چنین وجودی که در صرافت و بساطت به گونهای وسیع و عام است که ذرّهای را غیر از آن نتوانی از او خارج دانست؛ نفس تصور آن مستلزم آن است که: چیزی را غیر از آن نتوانیم تصور گنیم. و در این صورت آن واجب الوجودی را که دارای ماهیّت بسیط است، و هویّت وجودی وجوبی دارد، چنانچه در پهلو و جانب آن این چنین واجب الوجود دیگری تصور نمائیم؛ خود آن را تصور نمودهایم؛ نه غیرخود او را. فعلیهذا هُوَ هُو؛ ولاَ هُوَ اِلاَّ هُو؛ ولاَو جُودَ وَ لاَو جُود و رافت آن است. الله لزوم وجوب برای وجود؛ و صرافت آن است.

باری مرحوم صدرالمتألهین با اینکه قائل به تشکیک در وجود است، ولی از عرفای شامخ بسیار تجلیل میکند؛ و نام آنها را به عظمت میبرد، و در بسیاری از مواضع «أسفار» و سایر کتب خود، تقریب مطلب و بیانی را که در باب حقیقت وجود دارد، بعینه همان کلام أساطین از عرفاء بالله، و حائزین مقام عرفان است.

<sup>(</sup>۱) آنچه در اینجا بعد از بیان مقدّمه، برای شبهه و دفع آن ذکر کردیم، ملخّص و ماحصل مطالبی است که صدرالمتألّهین قدر سلسه سرّه در «أسفار»، طبع حروفی، ج ٦، فصل ٦، ص ٥٧ تا ص ٦٣، با توضیح و بیانی که ما نمودهایم، آورده است.

و سر این مطلب همان طوری که مرحوم سیّد (ره) گفتهاند: آن است که خود وجداناً و شهوداً به مقام توحید أعلای حضرت حق تعالی نرسیده است؛ ولی ضرورت برهان در بسیاری از مواقع وی را ملزم و مجبور به قبول قول آنها مینموده است.

از جملهٔ مواضعی که در این باره، گفتار او بعینه گفتار أهل عرفان و قائلین به توحید در وجود است، کلام او در فصل أول از إلهیّات در إثبات وجود حق تعالی والوصول إلی معرفته میباشد، که پسس از بحث تام در توحید در مقام نتیجه می فرماید:

تذكرة أبخماليّة : قد بَزَغَ نُورالْحق من أفق هذا البيان الّذى فَرَعَ سَمْعَك أَيُّهَا الطَّالِب ! من أنَّ حقيقة الوجود ـ لكونُها أمراً بسيطاً غير ذى مهيّة ، ولا ذى مقوّم ، أو مُحَدِّد \_ هى عين الواجب المقتضية للكمال الأتمّ الذى لانهاية له شدَّة ؛

إذكل مرتبة أخرى منهادون تلك المرتبة في الشدَّة إليست صرف حقيقة الوجود؛ بل هي مع قصوره، وقصور كلِّ شَئ هو غير ذلك الشَّئ بالضَّرورة. وقصور الوجود ليس هو الوجود؛ بل عَدَمُهُ. وهذا العدم إنَّما يلزم الوجود، لا لأصل الوجود؛ بل لوقوعه في المرتبة التَّالِيَة وما بعدها. فالقصورات والأعدام إنَّما طَرَات للثَّواني من حيث كونها ثواني.

فالأوَّل على كماله الأئمّ الذي لاحدَّله ولا يتصوّر ما همأئمّ منه. والقصور والافتقارينشآن من الإفاضة والْجعل، ويتمّمان به أيضاً؛ لأنَّ هويّاتِ الثَّوانِي متعلّقة بالأوَّل، فينجبر قصور هابتمامه، وافتقار ها بغناه.

فقد ثبت وجود الواجب بهذا البُرهان؛ ويثبت بهأيضاً توحيده الأنَّ الوجود حقيقة واحدة الايعتريها نقص بحسب سنخه وذاته؛ ولا تعدّد يتصور في الاتناهيه.

ويثبتأيضاً علمه بذاته وبماسواه؛ وحيوته، إذا لعلم ليس إلا الوجود ويثبت قدرته وإرادته،

<sup>(</sup>۱) مرحوم حاجى سبزوارى أعلى الله مقامه، در تعليقه گويد: إذ لم يتخلّل غيره فيه، ومن كلمات العرفاء: «أنه إذا جاوز الشئ حدّه، انعكس إلى ضدّه» كعدم النّهاية في الظّهور ينعكس إلى الخفاء، وفرط القرب ينعكس الى البعد، وفرط الفقر ينعكس الى الغناء، وقس عليه. فعدم النهاية في كثرة الشئون والمراتب في الوجود بحيث لاتحووجود إلا هو مصداقه، ينعكس الى الوحدة الْحقيقيّة، ومن هنا قال الشيخ فريد الدّين العطار النسابورى:

لكونهما تابعَيْن للحيوة والعلم.

ويثبت أيضاً قَيّومِيَّةُ وجوده؛ لأنِّ الوجود الشَّديد فَيَّاضُ فَعَّالٌ لْمادونه فهو العليمُ القديرُ المريدُ الحيُّ القَيُّرمُ الْمدْركُ الفَعَّالُ.

ولكونهمستتبعاًللمراتبالَّتِي تَلِيه(الأشدّ فالأشدّ،والأشرففالأشرف)ثبت صنعهو إبداعه، وأمره وخلقه، ومَلَكُو تُه ومُلْكُه.

فهذاالْمنهج الَّذى سلكناه أُسدُّ الْمناهج، وأشرفها وأبسطها حيث لايَحتاج السَّالك إيّاه فِي مرتبة ذاته تعالى، وصفاته، وأفعاله، إلَى توسط شيْء غيره؛ ولاإلَى الاستعانة بإبطال الـدَّور و التَّسلسُل.

فبذاته تعالَى يعرفذاته،ووَحْدَانيَّته.شَهِدَ اللَهُ أَنَّه لاإله الاَّ هُو اويعرف غيْره.أوَلـم يكف بربِّك أَنَّه على كلِّ شَيْء شهيدٌ. ٚ<sup>٢ و</sup> "

و این گونه مطالب و بحث مرحوم صدرالمتألهین قد س الله سرّه بسیار مشابه و مماثل با بحث های أهل عرفان است. غایم الأمر أهل عرفان دربارهٔ توحید ذات حق، قدری بی پرده بحث می کنند؛ و ایشان با ملاحظهٔ حجاب و پرده که البتّه لازمهٔ بحث های برهانی است بحث و گفتگو دارند. و این دو مَمْشَی و مَجْری از محل واحدی سر درمی آورد؛ و تلاقی در جای واحدی خواهد شد.

فلهذا أستادنا المعظّم علاّمهٔ طباطبائی رضوان الله تعالی علیه که جامع بین حکمت و عرفان بودهاند؛ در این جا که صدرالمتألّهین فرموده است: ولا تعدّد یتصور فی لا تناهیه در تعلیقه مرقوم داشتهاند که: الْمراد بلاتناهیه عدم مَحدودیَّته بحَدِّ. إذ حدُّ الشَّیءغیْرُه، و کل عیْرمفروض نْحقیقـةالوجودباطل الذات.فالوجودانْحق لاحداً لَه،فهومطلق عیْر مُتناه. کل ما فرض ثانیاً عاد او لاً بعدم حدِّ یوجب الْمتّمیّز. و هذا اللا تناهی بحسب الدِّقة

 $\leftarrow$ 

چون توئی بیحـــد و غــایت جــز تــو کیســت؟ چـــون بـــرون نـــامد، کجـــا مـــاند، یکـــــی

ای خدای بی نهایت جز تو کیست؟ هیپ چیز از بینهایت، بیشکی (تعلیقهٔ اوّل از ص ۲۶، از ج ۲، «أسفار أربعه»).

<sup>(</sup>١) آيهٔ ١٨ از سورهٔ ٣: آل عمران.

<sup>(</sup>٢) آيهٔ ٥٣، از سورهٔ ٥١: فصّلت.

<sup>(</sup>٣) «أسفار» طبع حروفي، ج ٦، فصل أوّل، ص ٢٣ تا ص ٢٦.

سلبٌ تحصيليُّ، لكنّه رحْمه الله يستعمله إيجاباً عدوليّاً. وهو نظر متوسّطُ بني عليه أبْحاثَه تسهيلاً للتّعليم كما صرّح به في مباحث العلّة والـمعلول، فافهم ذلك. ا

باری یکی ازجهاتی که در مکتوب ششم شیخ قد س سرّه آمده بود، این جمله بود که: موجودات إمکانیّه، عین رَبُط و تعلّق را دارند؛ نه آنکه شیء ً له الرَّبط و التَّعلُق بوده باشند.

و مرحوم سيّد در مكتوب ششم جواب دادهاند كه: اين بيان كه عين رَبْط هستند، سابقاً معروض داشته شده بود كه: اين بيانات تمام است بعد التّنزّل عن التّوحيد الحقيقيّ بمشاهدة التعدّد و الكثرة بانضمام القيود والحيثيّات و الاعتبارات.

و مرحوم شیخ در مکتوب هفتم پاسخ می دهد که: بدیهی است که وجود رابط هرگاه بما هُو عَلَیْه مشاهده شود، خود را ننماید؛ و إلاً بما هو علیه مشاهده نشده.

و نیز میگوید: ما دعوای استقلال در وجود را نمیکنیم؛ بلکه وجود ظِلِّی فعلی

(۱) «أسفار»، طبع حروفي، ج ٦، ص ٢٤ از نسخه خطّى به خط خود حقير با شش رساله ديگر در فصل دوّم از رساله توحيد، ص ١١ و ص ١٢ از نسخه خطّى به خط خود حقير با شش رساله ديگر ايشان كه در أسماء الله، و أفعال الله، و الوسائط، و الانسان قبل اللانيا، وفي اللانيا، و بعد اللانيا كه مجموعاً هفت رساله است، و به نام رسائل سبع از آنها نام برده ميشود، ميفرمايند: قد عرفت ان مقتضى البرهان المذكور في الفصل الثاني من الرسالة أن الله عز اسمه ذات مستجمع لجميع صفات الكمال منفي عنه جميع صفات النقص وان جميع صفات المقال منفي عنه جميع صفات النقص وان جميع صفاته عين ذاته وهوالموروث عن الشرايع السابقة المندوب إليه بدعوة المرسلين والأنبياء الماضين السلام وهو الذي يظهر من تعاليم الحكماء المتألّهين من حكماء مصر ويونان والفرس وغيرهم، وهو الذي شرحه الأعاظم من فلاسفة الإسلام مثل المعلّم الثاني أبيي نصر، ورئيس العقلاء الشيخ أبي على، و بنسي عليه صدرالمتألّهين في كتبه، وإن ذكر في أواخر مرحلة العلّة والمعلول من كتاب «الأسفار» أن هناك طوراً آخر من التوحيد ورآء هذا الطور؛ لكنّه معذلك بني تعليمه على هذا النحو تسهيلاً، وأسس أن الوجود حقيقة واحدة مشكّكة دات مراتب مُختلفة في الشدة الواجبيّة؛ وان جميع المراتب موجودةغيرائه بالنسبة إلى المرتبة الواجبيّة وجودات رابطة غيسر وكمالاً وهو المرتبة الواجبيّة؛ وان جميع المراتب موجودةغيرائه بالنسبة إلى المرتبة الواجبيّة وجودات رابطة غيسر مستقلة في نفسها لايحكم عليها وبها، مستهلكة تحت لعان نوره وإشراق بَهائه. و سپس به دنبال آن فرمودهاند:

أقول: وعليهذا المبنى وإن كانت الموجودات الممكنة ساقطة عن الاستقلال والتّحقق في قبال الواجب تعالَى وتبوت وتقدّس من كلّ وجه؛ لكن معذلك يثبت عليه وجودٌ ما للممكن قبال الواجب. كيف وأساسه التشكيك وثبوت المراتب. وإنّما قصر الوجود على الواجب باعتبار استهلاك الممكن واختفائه؛ لابنحو انمحائه وفنائه. (انتهى محلل الحاجة من كلامه أفاض الله على تربته من ألطف البركات و أسنى الرّحمات.

را وجود رَابط مي گيريم؛ كه پستتر از وجود رابطيّ است كما لايخفي على أهله.

ما برای روشن شدن و توضیح کلام شیخ، و مرام سیّد، ناچار در این جا به طور مختصر باید از أقسام وجود، از جهت استقلال و غیره ابتداء بحثی نموده، و سپس مرام و مقصد آن دو بزرگوار را تحریر نمائیم: وجود یا فی نَفْسِه است، یا فی غَیْره.

وجود فی نَفْسه همان وجود محمولی است، که مفاد کان تامّه میباشد؛ و از آن به وجود نَفْسِی، و به ثبوتُ الشَّئ تعبیر میشود.

وجود في غَيْرِه مفاد كان ناقصه است؛ و از آن به وجود رَابِط، و بــه ثبــوتُ الشَّـئ لِلشَّئ تعبير مي شود.

وجود في نَفْسِهِ يا لِنَفْسِه است و يا لِغَيْره.

وجود لِغَیره مثل وجود عرض است براًی معروض، و مانند صُورَی کـه در محـل خودشان حلول مینمایند؛ و مانند نفوس منطبعه، و از آن بـه وجـود رَابِطـی و نـاعتی و عَرَض تعبیر میشود.

و وجود لِنَفْسه يا بنَفْسه است و يا بغَيْره.

آن که بغیره است همانند وجود جوهر است که در وجودش نیاز به علّت دارد.

و آن که بنفسه است، وجـود واجـب الوجـود اسـت کـه در وجـودش اسـتقلال دارد، و به نفس خود قائم است.

بنابراین در واجب تعالی سه مرتبه از نفسیّات مذکوره موجــود اســت: فــی نَفْسِــهِ یعنی لاَ بغَیْره. وَ لِنَفْسِهِ یعنی لاَ لِغَیْره، و بنَفْسِهِ یعنی لاَ بغَیْره.

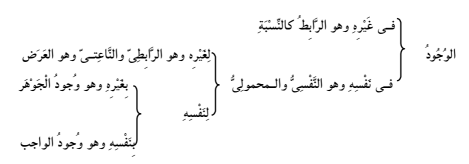
و در وجُود جوهر دو تا از نفسيّات موجود است: في نَفْسِهِ لِنَفْسِهِ و لا يكون بنفسه بل بغيره الَّذي هو وجود علّته.

و در عَرض یک نفسیّت هست، و آن وجود فی نَفْسِهِ است. و لیکن این وجود، لِنَفْسِه نیست بلکه لِغیْره میباشد، زیرا عَرض است و وجوده فی نَفْسِهِ نعت لغیره. فلهذا از آن تعبیر به وجود ناعتی میکنند و چون موجب ربّط با جوهر میشود، آن را وجود رابطی گویند، و دیگر آنکه بِنَفْسِهِ نیست، بلکه بِغَیْره میباشد که وجود علّتش بوده باشد.

و أمّا در وجود رَابط كه آن را رَبْط هم گويند، نه رَابطِيّ، تمام نفسيّـات ســهگانه

منتفی است. و آن، اضعف مراتب وجود است، مانند معنای حرفی که بالذات ملحوظ نمی شود؛ و همان طور که در موجودات به وجود نفسی متحقّ می گردد، در عدمیّات نیز متحقّ می شود؛ مثل زیّد أعْمی و عَمْرو ٌ أُمِّیُّ؛ و همچنین در ممتنعات، مثل اجتماع النّقیضین مغایر ٔ لاجتماع الضّدیّن، و شریك الواجب تعالی محال.

و محصّل این گفتار در نقشهٔ زیر ترسیم شده است:



اینک چون این أقسام وجود معلوم شد می گوئیم: این تقسیم در کَشَرات است، و مرحوم صدرالمتألّهین که قائل به تشکیک در وجود بوده است، این تقسیم را فرموده است. و موجودات إمکانیّه و جمیع أشیاء را نسبت به ذات أقدس حق تعالی وجود رابط قرار داده است؛ که از خود هیچ نفسیّتی ندارند، و استقلالی به هیچ گونه ندارند. و همان طور که سابقاً گفتیم: معانی حرفیّه که در این عالم کثرات، خداوند در قرآن کریمش از آنها به آیات و کلمات و أسماء تعبیر فرموده است، برای محجوبان است که پرده و غشاء و غطاء حقیقت از برابر دیدگان آنها برداشته نشده؛ فَکَشَفْنَا عنك غِطاءَكَ فَبَصَرُكَ الْیَوْمَ حَدید برای آنها متحقیق برداشته نشده؛ فَکَشَفْنَا عنك غِطاءَكَ فَبَصَرُكَ الْیَوْمَ حَدید برای آنها متحقیق

<sup>(</sup>۱) اُستادنا الأعظم علاَمهٔ طباطبائی قدّس سرّه در جزوهای که به نام «صدرالمتألّهین» محمّد إبراهیم شیرازی مجدد فلسفهٔ إسلامی در قرن ۱۱ هجری منتشر فرمودهاند، در ص ۷ ذکر کردهاند که از جمله مسائل بسیاری که از صدرالمتألهین خودش به میدان آورده و از آن بحث نموده است و قبل از او سابقه نداشته و معهود نبوده است؛ یکی تقسیم وجود به خارجی و ذهنی؛ و یکی تقسیم وجود به مستقل و رابط؛ و یکی تقسیم وجود بر لنفسه و لغیره میباشد.

<sup>(</sup>٢) أيهٔ ٢٢، از سورهٔ ٥٠: ق: لقد كنتَ فعي غفلة من هذا فكشفنا عنك غِطاءك فبصرك اليوم الـحديد.

نگردیده است. و به طور کلّی در عالم کثرت، خواه در مقام سیر و عروج إلی الله باشد؛ و خواه در مقام نزول و تحقّق به بقاء بعد از فناء کلّی، از این مراتب کثرت و أحكام آن جاری و ساری است؛ و به قدر سر سوزنی نمی توان از آن تخطّی نمود؛ و از این جاست که فرموده اند:

## هرمرتبه از وجود حکمی دارد گر حفظ مراتب نکنی، زندیقی

(۱) و این همان ورطهای است که علاءاللتولهٔ سمنانی در آن گرفتار شده است و مرحوم حضرت سید قدس سره در این مکتوب به آن اشاره فرمودهاست که: نظیر این توهمات از اجانب در کلمات اهال معرفت واقع شده؛ و منازعات با علاءاللوله سمنانی در کتب مسطور است. ما برای روشن شدن کلام علاءاللوله که بر رد شیخ محیی اللاین عربی آورده است؛ بهتر آن است که بطور اجمال آنچه را که قاضی نور الله شوشتری در «مجالس المؤمنین» در مجلس ششم ص ۲۸۳ و ص ۲۸۵ از شرح حال محیی الدین ذکر کرده است در اینجا بیاوریم: از جمله سخنان که مناسب این مقام است آنکه شیخ علاءالدوله در بعضی از تألیفات خود گفته که: در اثنای مطالعه کتاب «فتوحات» و مباحثهٔ آن به این عبارت رسیدم که: سُبْحان مَن اَظْهَرَ الأشْیاءَ وَهُو عَیْنُها. پس نوشتم بر کنار آن: وَ إِنَّ الله لاَ یَسْتَحیی مِنَ الْحَقِّ. آیُها الشَّیْخ کِوْ سَمِعْت مِن اَحَد الله الله یَوْبُه وَکُوْ الله الله یَوْبُه وَ الله الله یَوْبُه تَصُوحاً لِتنْج مِنْ هَنْدِ الْوَرْطَةِ الْوَعرةِ الَّتَی یَسُوخ لِلْعَاقِل اَنْ یَسُب هَذَا الْهَذیانَ اِلَی الله یَوْبُه وَلَیْ الله یَوْبُه تَصُوحاً لِتنْج مِنْ هَنْدِ الْوَرْطَةِ الْوَعرةِ الَّتَی یَسُوخ لِلْعَاقِل اَنْ یَسُوم الله الدَّهْریُوْنَ وَ الطَّبِعیُّونَ وَ السَّلام عَلَی مَن البَّع الله یَوْبَه تَصُوحاً لِتنْج مِنْ هَنْدِ الْوَرْطَةِ الْوَعرةِ الَّتَی یَسُونَ الله یَوْبُه مَن البَّع الله یَوْبُه تَوْبُه مَن البَّع الله یَوْبُه مَن البَّع الله یَوْبُه مَن البَّع الله یَوْبُه مَن البَّع الله یَوْبُه الله یَوْبُه الله یَوْبُه مَن البَّع الله یَوْبُه الله یَوْبُولُول الله یَوْبُولُول الله یَوْبُه الله یَوْبُه مَن الله یَوْبُولُول الله یَوْبُولُول الله یَوْبُه الله یَوْبُول الله یَوْبُولُولُول الله یَوْبُول الله یَوْبُولُول الله یَوْبُولُول الله یَوْبُولُول الله یَوْبُولُول الله یَوْبُولُولُول الله یَوْبُولُولُول الله یَوْبُولُولُول الله یَوْبُولُولُول الله یَوْبُولُول الله یَوْبُولُول الله یَوْبُولُول الله یَوْبُولُول الله یَوْبُولُولُول الله یَوْبُولُول الله یَوْبُولُول المیول الله یو میون الله یو می

و امّا آنچه شیخ علاءالدوله در آخر گفته که اگر کسی گوید که فضلهٔ شیخ عین وجود شیخ است غضب خواهد فرمود و مسامحه نخواهد، تمثیلی بغایت ناستوده است؛ و به فضلهٔ نادرویشی آلوده. زیرا که ارباب توحید اگر معیّت حق را به اشیاء چون معیّت جسم به جسم دانند این فساد لازم آید. امّا معیّت بر زعم ایشان چون معیّت وجود است به ماهیّات. و ماهیّت ملویّث نیست بخلاف معیّت شخص با فضله که از قبیل معیّت جسم است مرجسم را و به آن ملویی می تواند شد. و ایضاً سخن در نفی وجودات ممکنات

و از این جهت است که مرحوم سیّد رضوان الله علیه، در دو جا تصریح میکند که: کلام ما در توحید ذات حیق، در مقام فناء مطلق و هیو هویّت است؛ و أمّا در مقام رجوع و تنزّل، تمام أحكام كثرت به جای خود باقی است:

أول در مكتوب سوم كه مى گويد: «و غايت قصواى سالكان، إسقاط اعتبارات و إضافات است؛ و خروج از عالم پندار و اعتبار كه عالم غرور است، به سوى حقيقت و دارالقرار. و بناى تكلّم در هر يك از عوالم غير ذات، حتّى الأسماء و الصّفات، بلكه در ذات بعد مقابلتها بما سواه، بر تنزّل به عالم اعتبار، و انصباغ به اوست. و شرح و بسط كلام بما هو عليه من الاعتبار، و أماء كل عَالَم حَقّه است؛ و إلاّ لزم الخلفُ». انتهى.

\_

است که آثار وجود حقّند و اثر شئ فضلهٔ آن شئ نمی شود تــا تنظـیر و تمثیــل کــه نمودهانــد درســت باشــد. و لهذا اگـر كسـي شـيخ علاءالدولـه را گفتـي كـه كتـاب «عُـروه» فضلـهٔ تـو اسـت، غضب خواسـتي نمـود و مسامحه و تجور را تجويز نمي فرمود. و بالجمله امثال اين كلمات پريشان نــه لائــق بــه علوتشــأن ايشــان اســت، دیگر چه گوید و چه نویسد؟ درویشی درویشان است. صاحب «نفحات» اَورده که بعضی اهالی عصر که بعضی کلمات هر دو شیخ را تتبّع بسیار کرده بود و به هر دو اعتقـاد و اخـلاص تمـام داشـت در بعضـی از رسائل خود نوشته است که در حقیقت توحید در میان ایشان خلاف نیست؛ و تخطئه و تکفیر شیخ علاءالدوله شيخ را قدّس سرّه راجع به اين معنى است كه وي از كلام شيخ فهم كرده؛ نـه بـه أن معنى كـه مراد شیخ است. زیرا که وجود را سه اعتبار است: یکی اعتبار وی بشرط شی که مقید است. دوم اعتبار بشرط لا شئ كه وجود عام است. و سوم وجود لا بشرط كه وجود مطلق است. و أنكه شيخ قــدّس سـرّه ذات حقّ را سبحانه، وجود مطلق گفتهاند به معنی اخیر است و شیخ علاءالدولـه آنـرا بـر وجـود عـام حمـل كرده و در نفي و انكار أن مبالغه نموده، با وجود أنكه خود بــه اطلاق وجـود بـر ذات بـه معنـي اخـير اشــاره كرده است چنانكه در بعضى از رسائل فرموده آن است كــه: ٱلْحَمْدُلِلّــهِ عَلَــى الاِيْمــانِ بوُجُــوبِ وُجُــودِهِ وَ نَزَاهَتِــهِ عَنْ أَنْ يَكُونَ مُقَيّداً مَمْدُوداً و مُطْلَقاً لاَ يَكُونُ بلاَ مُقَيّداتِهِ. و وجود چون مقيّدى محدود نباشد و مطلقـي نباشــد كــه وجود وي موقوف باشد بر مقيّدات ناچار مطلقي خواهد بـود لا بشـرط شـئ كـه بـهيچ يـک از تقيُّـد مشـروط نباشد و قیود و تعیّنات شرط ظهور وی در مراتب نه شرط وجـود او فـی حــد ذاتـه. و نزاعـی کـه میــان شــیخ علاءالدوله و شيخ عبدالرّزاق كاشي واقع شده نيز از اين قبيل تواند بود. و بالجمله طائفه صوفيّه موحّده چنانکه حکم به عینیّت اشیاء میکنند و همه را وجود حق و هستی مطلق می گوینـد حکـم بـه غـیریّت اشـیاء نیز از ایشان واقع است و اشیاء را غیر حق گفتهاند که نــه عیــن او اســت و نــه غـیر او چنانکــه در «فصــوص» اشارت به این عبارت و اطلاقات کرده؛ و مست بادهٔ قیّومی: مولای رومی نیز فرموده: دوّم در مکتوب چهارم که می گوید: «این بود کلام در مقام توحید. بلی بعد از تنزّل به مقام کثرت و اعتبار به اعتبار مراتب، و علیّت و معلولیّت، و ظهور و بطون، و سایر درجات وجود در ظرف اعتبار، به اعتبار کردن ماهیّات را بأنفسها که مجرد اعتبار است؛ و اعتبار کردن وجود را برای آنها که اعتبار فی اعتبار است؛ آن وقت کثرت در موجودات، بل الوجودات، و التفاوت بالغنی و الفقر، و القوة الضّعف، والاستقلال و الربّط، و غیر ذلک؛ همه درست است». انتهی.

ولى سخن در مقام معرفت إلهى، و عرفان خداوندى، و كشف حُجُبِ ظلمانى و نورانى، و إدراك حقايق كما هي مي باشد.

در این مشهد عظیم و تجلّیگاه قویم، چیزی غیر از خدا نیست. آن جا نه وجود نفسی است و نه غیری، نه رابط و نه رابطی، نه شاهد و نه مشهود و نه شهود، نه عارف و نه معروف و نه عرفان، نه محبّ است و نه محبوب و نه محبّت. آنجا

**←** 

گاه کوه قاف و گه عنقا شوی گاه خور تو نه این باشی نه آن در ذات خویش پای برو و چنین نیز می گویند که طریقهٔ اعتدال در توحید این است که:

گاه خورشید و گهی دریا شوی پای برون از وهمها در پیش پیش داریکه:

> جهان پرتوی است از رخ دوست هر آن چیزی که در عالم عیان است ای جلوهگر از جمال جانان همه تو أعیان همه آئیننه و عکس رخ خویش

جملهٔ کائنات سایهٔ اوست چو عکسی ز آفتاب آن جهان است مقصود دل و آرزوی جان همه تو بنموده و در آئینهٔ أعیان همه تو

هر یک از این اطلاقات بر اعتباری است از تشبیه و تنزیه و جمع و تفصیل و نظر به بعضی حیثیّات نــه به جمیع حیثیّات. و لـهذا در کــلام ایشــان تنــاقض نمــا بســیار اســت کمـا لا یخفــی علــی المتتبع لکلامــهم و المتفطّن لمرامهم. و از آن جمله است این نظم مرغوب که به بعضی از موحّدان عالی منسوب است: شعر

يَا جَلِى الظُّهُور وَ الإشْراقْ لَيْس فَى الْكائناتِ غَيْرُكَ شَيئ دو جهان سايه است و نور توئى حرف ما و من از دلم بتراش خود چه غير و كدام غير اينجا در بدايت ز تست سير رجال

کیست جز تو در انفس و آفاق اثبت شمس الفتیمی و غَیرُک فَی فَی فَی الفتیمی و غیر کو تو سایه را مایسه ظیور توئی محو کن غیر را و جمله تو باش هم زتو سوی تست سیر اینجا وزنهایت به سوی تست آمال

اللَّهُمَّ أَنْتَ السَّلاَمُ، وَ مِنْكَ السَّلاَمُ، وَ إِلَيْكَ يَرْجِعُ السَّلاَمُ.

لا إله إلا هُو است. أن جا شَهدَ الله أنَّه لا إله إلاَّ هُو است.

أنجا اً وَلَمْ يَكُف بِرَبِّك أَنَّه على كلِّ شَيء شهيدٌ است.

آنجا مقام و مشهد رأيْتُ ربِّي بعَيْن ربِّي است.<sup>٣</sup>

دیدهای وام کنم از تو به رویت نگرم چونکه شایستهٔ دیدارت و نبود نظرم ٔ در آنجا این معانی مشهود، و نیاز به توجیه و تأویل ندارد، که:

یکی هست، و هیچ نیست جز او وحدده لا إلیه إلاّ هسو و حقیقةً: ذات هستی اقتضای یگانگی مطلق کند، که غیر هستی نبود. شَهِدَ اللهُ أَنَّه لا إِلَـه إِلاَّ وَيَامِّدُ اللهُ أَنَّه لا إِلَـه إِلاَّ وَيَامِرُ وَيَامُ وَيَامِرُ وَيَامُ وَيَامِرُ وَيَامِرُ وَيَامِرُ وَيَامِرُ وَيَامِرُ وَيَامِرُ وَيَامُ وَيَعْرُونُ وَيَامُ وَيَامُ وَيَامُ وَيَامُونُ وَيَعْمُونُ وَيَامُ وَيَامُونُ وَيَامُ وَالْمُوامُونُ وَيَامُونُ وَيَامُ وَالْمُوامُونُ وَيَامُ وَيَامُ وَالْمُوامُونُ وَيَامُونُ وَالْمُوامُونُ وَالْمُعُلِقُونُ وَامُونُ وَامُنُوامُ وَالْمُوامُونُ وَالْمُوامُونُ وَامُوامُونُ وَالْمُوامُونُ وَالْمُوامُونُ وَالْمُوامُونُ وَالْمُوامُونُ وَالْمُوامُونُ وَالْمُوامُونُ وَالْمُوامُونُ وَاللّٰهُ وَلَا لَا لِمُعْلِمُ وَالْمُوامُونُ وَالْمُوامُ وَالْمُوامُونُ وَالْمُوامُونُوامُ وَالْمُوامُونُ وَالْمُوامُ وَالْمُوامُ وَالْمُوامُ وَل

حقيقةً: ذات هستى ديگركه غير هستى است، بر هستى مقدّم نيست؛ كه تقد مُ الشَّئ على نفسه لازم آيد. پس هستى واجب يگانه بود، لاَ اِلَه إلاَّ هو في الآخرة والأولى. \

حقیقة ٔ باهستی نیست درنساز دکه ضِد ًین أند. نه هست و نه نیست ، یعنی إمکان اعتباری

(١و٦) آية ١٨، از سورة ٣: آل عمران.

(٢) آية ٥٣، از سورة ٤١: فصّلت.

(۳) روایت مرسل از رسول خدا ﷺ کما فی «جامع الأسرار» سید حیدر آملی ص ۲۹۹ و ص

(٤) از «دیوان مغربی» ص ۹۶ و به دنبال این بیت گوید:

چون ترا هرنفسی جلوه به حسنی دگراست توئی از منظر چشمم نگران بررخ خویش هر که بی رسم و أثر گشت به کویش پی برد تا زمن هست أثر از تو نیابم أثری تا آخر أبیات.

هرنفس زان نگران در تو به چشمی دگرم که توئی مردمک دیده ونرور به من بیرسم و أثر ناشده پی مینبرم کاشکی در دو جهان هیچ نبودی اثرم

(٥) این بیت از ترجیع بند معروف مرحوم سیّد أحمد هاتف إصفهانی است که دارای پنج بنـد اسـت و در پایان هر بند آورده شده است. این ترجیع بند، از شاهکارهای ادب عرفانی بـه شـمار می آیـد و از نَـود بیـت متجاوز است.

(۷) با غير اين مضمون، نه با اين عبارت در دو جاى از قرآن كريم آمده است: أول در آيه ۷۰ از سوره ٢٨: قصص: لا إله إلا هو له الحمد في الأولى والآخرة. دوم در آيه ۲۵، از سوره ٥٣: نجم: فلله الآخرة والأولى.

است؛ حقيقتي در خارج ندارد؛ آنچنان كه گفته شود: وَاللَّهُ مَعَ اللَّهِ. ا

حقيقةً: وجوبوجود،وحدتواجبراذاتي است،كه قلب حقايق ممتنع است.و تغييرو تبديل بههيچ وجهواعتباربهحضرت ذات مقدّس اوراه نيست؛ وهو الآنعلىماعليهكان. ٚ

قاعدةً: يكانكي ذاتي كه ذات لذاته، اقتضاى انتفاء غير كند، جز هست حقيقتي رانيست. واين يگانگى مُسمَى است بهأحَدِيَّت. كه يگانگى مجرّد بُورد ازنسَبْ وإضافات، تاغايتى كه منزّه بود از مفهوم آن ألفاظ؛ وآن نفى مفهوم اين ألفاظ.

وازجملة مفهومات ويكانكي صفات كهذات درصفات أُلوُهِيَّت ْ نفي مماثل ومشاركت را كند، مُسَمَّى استبه وَ حْدَانيَّت، همچنان مخصوص استبه هستى؛ ودر حقيقت مغايرت ميان دو مرتبه نيست، ليكن نسبت با مفهوم فرموده؛ وَ إلهُكُم إله واحد ".

حقيقةً: ممكن أمرى است اعتباري كه عقل بر وفق خويش از إدراك وجودو عَدَم بــهم در ذهن تركيب كند؛ وچـون بـه نـهايت طورخويشرسدكهمبدأطوركشفاست،حكمكندبـر آنكه: اعتباريّات را درخارج وجودى نيست. إ نْ هِيَ إِلاَّ أَسْمَاءٌ سَمَّيْتُمُوهَا أَنْتُموآبَاءُكُمْ. <sup>اوه</sup>

> پرده ندارد جمال، غیر صفات جلال جامه هِ أَنْ گل از أَن، نعره زنان بلبلان دُمچوفرورفتْهاســت،هُوســتچوبـــيرونرود یاربه کوی دل است، کوی چو سر گشته گوی

ای بره جُستجوی، نَعـره زنـان دوسـت دوسـت! گر به حَرَم وَر به دیر کیست جز او؟ اوسـت اوسـت نیست بر این رُخ نقاب، نیست بر این مَغْزپوست غنچه بییچد به خود، خُون به دلش تو به توست یعنی ازو در همـه هر نَفَسی های و هٔـوست بحر به جُوْی است، وجُوْی این همه در جستجوست

(١) اين جمله مضمون روايتي نيست؛ شايد گفتار خودش باشد.

<sup>(</sup>۲) در «جامع الأسرار» در دو جا: أول در ص ٥٦ و دوّم در ص ٦٩٦ اين كلام را به بعضي از عـــارفين از اُمّت رسول خدا ﷺ نسبت داده است. و ما در تعلیقهٔ ص ۱۱۶ و ص ۱۱۵ در ضمن مکتوب چهارم سیّد قدّس الله سرّه، مفصّلاً از این عبارت گفتگو نمودهایم. و روش شده که مراد او از بعض از عارفین امّت رسول خدا ﷺ حضرت أبوالحسن أبو ابراهيم موسى بن جعفر التَّلِيُّلاً ميباشند.

<sup>(</sup>٣) آية ١٦٣، از سورة ٢: بقره: و إلـهَكم إلهُ واحدُ لا إله إلا هو الرّحمن الرّحيم.

<sup>(</sup>٤) آيهٔ ٢٣، از سورهٔ ٥٣: نجم.

<sup>(</sup>٥) اين حقيقتها منتخباتي است از رسالهٔ «حق اليقيـن» شـيخ محـمود شبسـتري، ص ٣٦ تـا ص ٣٦ از مجموعهای که در تحت عنوان و به نام «عوارف المعارف» به طبع رسیده است.

با همه بی رنگیش، در همه زو رنگ وبوست آینه خانه جهان، او به همه روبه روست غیریکی نیست، راز مختلف از گفتگوست درپیش أسرار بازدر بدر و گوبه گوست

باهمه پنهانیش هست درأعیان عیان یاردر این انجمن، یوسف سیمین بدن پرده حجازی بساز، یا به عراقی نواز مخزن أسرار اوست، سِرً سُویدای دل

إى سَيِّد! اين همه اشــتغال، و أذكار، ومراقبات، وتوجّهات، وطرق سلوك كهمشايخ وضع نموده اند؛ براى رفع اثْنَيْنيَّتِ موهومه است.

پس بدان که فاصل میان وحدت که حت است، به صورت کثرت می نماید. و یکی است که بسیار در نَظَر می آید. چنانکه أُحْوَلُ یکی را دومی بیند. و چنانک نقطهٔ جَوَّاله به صورت دائره دیده می شود، و چنانکه قطرهٔ باران نازله به شکل خَطِّ در نظر می آید.

پس وحدت عين كثرت است؛ و كثرت عين وحدت.

إى سَيِّد!عارفى رفيع مرتبه مى فرمودكه: درويشى تصحيح خيال است. يعنى غيرحق در دل نماند. الحق خوب مى فرمود.

إى سَيِّد!دانشى پيداكردى؛ ويقين بهمرسانيدى كه به هيچآب وآتش زايلنگردد كه: ازأزلتا أبدحق تعالى موجود است وبس. وهرگزديگرى موجود نشده؛ وتَوَهُّم باطل اعتبارى ندارد.

زَیْد را بیمارئی پیدا شد که خود را عَمْرودانست؛وازمردم أوصافزیدشنیده،درطلب او شد. چون به علاجهای خوب، بیماری او رفع شد؛ عَمْرو هیچ جا نبود. زَیْد بود و بس.

سی مرغ، قصدسیمرغنمودند. چون به منزلگاه سیمرغ رسیدند، خود راسی مرغ دیدند. پس حق تعالی خود را به صفت های خود می دانست. این حقیقت چیز هاست و بعد از آن به این صفت ها خود را وانمود.

آن عالم این است. این جا غیر کجاست؟ و غیر کجا موجود شد؟

إى سَيِّد: با آنكه همه اوست، از همه پاک است. این إطلاق اونسبتی دیگراست: غیر آن إطلاق که او همه است، یا عین همه.

(۱) دیوان حکیم و عارف شهیر مرحوم حاج مولی هادی سبزواری قاتس اللـه نفسه، متخلّص به أسرار، طبع اصفهان، ص ۳۸ و ص ۳۹. دراین إطلاق هیچ کَشْفی وعَقلی وفهمی نرسد. ویَعَذِر کُمُ الله نَفْسَهُ این جاست. ای سیّد!مقصود همیناست که وَهْم دوئی برخیزد؛ وتونمان؛ واو بماندوبس.همه أنبیاء و أولیاء براین اتّفاق کردهاند؛ ودرکتب إلهیّه، وحدیث، وکلمات أولیاء دلائل این بسیاراست. آ

آنچه را که أخیراً در اینجا آوردیم، از رفع حجاب دوبینی، و مشاهدهٔ نور توحید حضرت حق، مفاد و محصل روایتی است که با اُسناد مختلف شیعه و عامّه از رسول خدا گال روایت نمودهاند که: خداوند تعالی می فر ماید:

مَا يَتَقَرَّبُ إِلَى عَبْدُ مِنْ عِبَادِى، بِشَى ْء اَحَبَّ إِلَى مَمَّا افْتَرَضْتُهُ عَلَيْهِ. وَإِنَّهُ لَيَتَقَرَّبُ إِلَى مَمَّا افْتَرَضْتُهُ عَلَيْهِ. وَإِنَّهُ لَيَتَقَرَّبُ إِلَى يَسْمَعُ بِهِ، وَبَصَرهُ لَيَتَقَرَّبُ إِلَى يَسْمَعُ بِهِ، وَبَصَرهُ الَّذِى يَبْطُ شُ بِهَا، إِنْ دَعَانَى أَجَبْتُهُ، وَ الَّذِى يَبْطُ شُ بِهَا، إِنْ دَعَانَى أَجَبْتُهُ، وَ الَّذِى يَبْطُ شُ بِهَا، إِنْ دَعَانَى أَجَبْتُهُ، وَ اللَّذِى يَبْطُ شُ بِهَا، إِنْ دَعَانَى أَجَبْتُهُ، وَ اللَّذِى يَبْطُ شُ بِهَا، إِنْ دَعَانَى أَجَبْتُهُ، وَ اللَّذِى يَبْطُ شُ بِهَا اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ

وجاء حديثُ في اتّحادي ثابتً بشير بجبّ الحقّ بعد تقرّب وموضع تنبيه الاشارة ظاهر

روايت بالنقل غير ضعيف قي السيد بنف ل أو أداء فريض قي بكنت أله سيمعاً كنور الظّهرة

<sup>(</sup>۲) منتخباتی از رساله «نور وحدت»، تصنیف خواجه عبدالله معروف به خواجه حوراء ملقّب به مغربی که با مجموعهای از رسائل دیگر در یکجا به نام «عوارف المعارف» تجلید شده است ص ۷ تا ۱۱ و أیضاً ص ۳۰.

<sup>(</sup>۳) این حدیث مبارک از روایات مشهوری است که از رسول الله است در است. کلینی در «اصول کافی»، ج ۲ ص ۳۵۲ با سه سند مختلف که دوتای از آنها به حضرت صادق الله منتهی میشود؛ و یکی به حضرت باقرالته و نیز بَرقی در «محاسن» از عبدالرحمن بن حماده، از حنان بن سدیر از حضرت صادق الله روایت نموده است، و بخاری در کتاب «رقاق» ص ۳۸ از رسول خدا اگرده است، و غزالی در «إحیاء العلوم» در کتاب محبّت و شوق به خدا آورده و شیخ نجم الدین رازی در «مرصاد العباد»، در ص ۲۰۸ و در ص ۳۲۱ به عنوان شاهد و دلیل ذکر نموده است و مرحوم آیة الحق والعرفان: حاج میرزا جواد آقای ملکی تبریزی رضوان الله علیه در کتاب «لقاء الله» گفتهاند: این حدیث متفق علیه بین همهٔ أهل اسلام است. و عارف مشهور ابن فارض مصری در دیوان خود ص ۱۱۳ در ضمن تائیه کبری از بیت ۲۰۸ تا بیت ۷۲۶ گوید:

تَسَبَّبْتُ في التَّوحيد حتّى وجدتها ووحَّدْتُ في الأسباب حتّى فقدتُها و َ جَـر َّدتُ نفسي عنهما فتجـر دت

و نیز عارف شهیر شیخ محمود شبستری در «گلشن راز» در ص ۱۶ به فارسی فرماید:

چون نیکو بنگری در أصل این کار حدیث قدسی این معنی بیان کرد

هم او بیننده، هم دیده است و دیدار فبى يسمع و بى يبصر عيان كرد و قبل از این أبیات، أبیاتی را ذكر كرده است، و این أبیات را شاهد بـرای آنها آورده است. و آنها از

و و اسطة الأسباب احدى أدلّتي

و رابطـــة التّوحيــد أجـــدي وسيلتــــي

ولم تك بوماً قط أغر وحدة

این قرار میباشند:

در این مشهد که أنوار تجلّی است اگر خواهي که بيني چشمهٔ خـور چو چشم سر ندارد طاقت و تاب ازو چـون روشـنى كمـــتر نمـايد عدم آئینه هستی است مطلق عدم چون گشت هستی را مقابل شد آن وحدت ازین کثرت پدیدار عدد گرچه یکی دارد بدایت عـدم در ذات خـود چـون بـود صـافي حديث كنت كنزاً را فرو خوان عدم آئینه، عالم عكس، و انسان تو چشم عکسی، و او نور دیده است جهان انسان شد و انسان جهاني

سخن دارم ولي ناگفتن أولي است ترا حاجت فتد با چشم دیگر تـوان خورشـيد تابـان ديـد در آب در إدراک تــو حــالی میفزایــد كزو يبداست عكس تابش حق در او عکسی شد اندر حال حاصل یکی را چون شمردی گشت بسیار ولیکن نبودش هر گز نهایت وزو با ظاهر آمد گنج مخفی کے تا پیدا ببینی گنج پنھان چو چشم عکس در وی شخص پنهان به دیده دیده را دیده که دیده است؟ ازين ياكيزهتر نبود بياني

### تذييل هفتم بر مكتوب هفتم حضرت شيخ رضوان الله عليه

#### بسم الله الرّحمن الرّحيم

و صلّى الله على مُحمّد و آله الطّاهرين و لعنةالله على أعدائهم أجْمعين من الأن إلَى يوم الدّين مباحثات در توحيد وجود و صرافت و بساطت آن من جميع الوجوه، در ميان اين دو عالِم بزرگوار، به طول أنجاميد. نه شيخ مى خواهد از أصالتى را كه براى موجودات متعيّنه قائل است، دست بردارد؛ و نه سيّد مى خواهد از وحدت حقّه حقيقيّهٔ ذات أقدس حق متعال صرف نظر نمايد؛ و به گونهاى آن وجود را محدود بنمايد؛ - گرچه به حدود عدميّه و نواقص باشد كه مرجعشان به سلب سلب است ..

در این مکتوب میبینیم که: مرحوم شیخ، بدون إرائهٔ مطلب تازهای باز مطالب مورد بحث را تکرار و إعاده نموده است. فلهذا سیّد هم در پاسخ این مکتوب صریحاً إعلام به قصور إدراک وی از این معانی راقیه مینماید، و محترمانه به مطلب خاتم میدهد.

البته معلوم است که: مبنای این مباحثات در أول و هَله راجع به عینیت صفات ذات حق تعالی، و زائد بودن صفات بوده است؛ و رفته رفته مطلب در ضمن این بحوث گسترش یافته؛ و به وحدت حقهٔ حقیقیهٔ إلهید که وحدت بالصرافه است، و تمام موجودات در آن فانی و محو هستند، و یا به عدم این گونه وحدت که مستلزم أصالتی برای موجودات إمکانیه در وجود می باشد، منتهی گردیده است.

وما به حول وقوّة خدای تعالی دراین جا به طور فـشرده و مختصر بحث کوتاهی

در هر دو مسئله مى نمائيم؛ تا حقيقت مطلب بـ ه طـ ور واضـح و آشـكارا مبيّـن گـردد. ولا حَوْل ولا قُوَّة إلاَّ باللـهِ العلىّ العظيم.

سَوْفَسْطائیّه می گویند: این عالم با تمام سعه و گسترش خود، عالمی است پوچ و بدون واقعیّت؛ عالمی است پنداری و خیالی که در آن آنچه را در بدو نظر به أصالت می نگریم، در حقیقت جز أمر موهوم چیزی نیست.

حكماء مى گويند: اين عالم داراى واقعيّت و أصالت است؛ و در آن حقايق ثابته، و أمور واقعيّهاى كه متن خارج را تشكيل مى دهند، وجود دارد. و بدون شك، لفظ واقع، و حقيقت، و أصيل، و ما في الواقع، و وجود، و ما في الوجود، و منشأ آثار، و غيرها، همگي حكايت از آن واقعيّت مى نمايند؛ و همين قدر كفايت مى كند كه در برابر سوفسطائيّه بايستيم؛ و در قبال پندارى و موهومي پنداشتن آن عالم خارج را، ما إثبات حقائق، و أمور اصيل و واقع را بنمائيم.

آنگاه چون ما دقّت و تأمّلی تام و تمام در موجودات خارجیّه میکنیم، آنها را حاوی دو جهت و دو حیثیّت می یابیم: أول: وجود و دوم: مَاهِیّت.

مثلاً چون نظر به یک إنسان خارجی بنمائیم، او را دارای هویّت و خصوصیّتی می یابیم که با آن انسان شده است؛ و همان موجب فرق و جدائی او از سایر حیوانات و جمادات و نباتات گردیده است. این جهّت و خصوصیّت را ماهیّت انسان می نامیم. و همچنین او را دارای خصوصیّتی می یابیم که با آن جهت و حیثیّت موجود شده است؛ و او را از انسان معدوم جدا می سازد. این جهت و خصوصیّت را وجود نام می نهیم؛ و می بینیم که: آثار مترتبهٔ بر انسان در خارج از این جهت و حیثیّت وجودی حاصل می شود.

آنگاه چون می بینیم که: این دو جهت و حیثیّت، او را در خارج متعدّد نکرد؛ و دو تا ننمود؛ و این انسان مفروض در خارج بالوجدان یکی است، نه دو تا؛ پس ناچار أصیل و واقع در خارج باید یکی باشد، نه دو تا.

در این جا بدون شک باید حکم به أصالت یکی از آنها، و به اعتباریّت دیگری نمائیم.

أمّا از آنجائی که أصالت ماهيّت در خارج به واسطهٔ وجود است، و بدون

وجود در خارج باطل است؛ فلهذا ماهيّت در حلهٌ ذات و هـ و هويّت خـ ود، و بـا قطع نظر از غير خود، أصيل نيست.

بنابراین وجود؛ أصالت دارد؛ و بالعکس، غیر او که ماهیّت است باطل است. و کذلک ماهیّت محکوم است به بطلان؛ و بالعکس، غیر آن که وجود است دارای أصالت است.

اینک اگر ما یکی از موجودات را در نظر بگیریم، چون آن را حقیقت أصیلی دانسته ایم؛ در این صورت، أصیل حتماً وجود او می باشد؛ و غیر وجود آن باطل است.

پس وجود آن، یعنی حقیقت و حاق وجود آن ـ که حتی از إضافه به کلمهٔ آن برای تفهیم استفاده کردهایم صرف نظر کنیم، وگرنه إضافهٔ وجود به ضمیر «آن»، ایجاب محدودیّت به ماهیّت می کند، و إرائهٔ تشخیص و تحدید آن را به ماهیّت باطل می دهد ـ این وجود حتما صرف خواهد بود. چون بنا به فرض ما، غیری ندارد؛ و چیزی با او درهم آمیخته نشده، و هرّمی و دیگری ندارد. زیرا که دوّمی و ثانی، یا خود اوست، و یا غیر او.

أمًّا غير او، از روى معنى و أصالتى كـه از وجـود فـهميدهايم، و بـراى آن اثبـات نمودهايم، باطل خواهد بود. و عليهذا نمىشـود دوّمـى خـارج از آن باشـد؛ فـلا محالـه عين اوست.

و اين است ما حصل گفتار و مراد از مسئلهٔ وحدت حقيقيّهٔ وجود كه عرفاء باللّه بر

<sup>(</sup>۱) در «مصباح الأنس بين المعقول و المشهود» كه شرح بر «مفتاح الغيب والوجود» صدرالديّن قونوى است، ص ٦٢ محمّد بن حمزه فنارى گويد: ومن لم يذق هذا المشهد لم يعرف سر قوله تعالى: وما رميت َ إذ رميت َ ولكنّ الله رمى، ولا سر قوله تعالى: إنّ الّذين يبايعونك \_ الخ، ولا سر قوله الله قال على لسان عبده: سمع الله لِمن حَمده، ولا سر قوله: كنت سَمعه وبصره \_ الحديث، ولا سر قوله الّذى دون هذا كلّه: قاتلوهم يعذبهم الله بأيديكم، ولا يعرف من أى وجه يصح نسبة الأفعال إلى الحق من حيث أصالتها ومن حيث أحديّة جمعها، و من أي وجه يصح نسبتها إليه، وإن تعدّدت. هذا ما قاله (ره).

آن إصرار دارند.

و بر أساس این برهان که برای وحدت وجود، وحدت حقّه و صرفه، إقامه شد، عند التأمُّل و الدِّقَّة، لازمهاش إنكار وجود از سایر موجودات نیست؛ و پیوستن به گروه سوفسطائیه را در پی ندارد؛ و لزوم اتّحاد و یا حُلُول در بین موجودات نمی گردد.

بلکه أصالت و توحید در سراسر موجودات بوجودها، لا بعناوینها وماهیّاتها متحقّق است؛ و آنچه اعتباری و باطل است، انتساب به ماهیّات، و در حقیقت نفس ماهیّات است.

هر موجودی از موجودات ذاتاً و حقیقةً موجود است به واسطهٔ وجود؛ ولی أصل وجود موجود است بذاته. یعنی بدون واسطهٔ وجود.

و بنابراین نسبت وجود برای أصل وجود، و برای موجودات، همچون نسبت حرکت برای کشتی است، و حرکت برای کسی است که در کشتی نشسته است؛ حرکت در هر دوی از آنها مشهود است؛ ولیکن برای کشتی حرکت ذاتی است؛ و برای شخص نشستهٔ در آن عرضی است.

كشتى خودش متحرك است ذاتاً؛ و شخص نشستهٔ در آن متحرك است بالعَرَض و به تبع آن.

و یا نسبت و جود به و جود، و به موجودات، همچون نسبت روشنائی چراغ است که حس انسان در و هلهٔ اول، در بادی نظر، آن را به شیشه چراغ نسبت می دهد؛ و بعد از تأمّل و دقّت می یابد که: آن چیز نور دهنده و روشن کننده، شعله است؛ و شیشه پوششی است که روی شعله واقع شده است.

و بنابراین درخشش أوَّلاً و بـالذّات از آن شـعله اسـت و ثانیـاً و بـالْعَرَض از آن شـعله و حُباب است.

الله تُورُالسَّماواتِو اَلأرْضِ مَثَلُ تُورِهِ كَمِشْكَوة فيهامِصْباحٌ الْمِصْباحُ فِي زُجَاجَةٍ الزُّجَاجَة كَأَنَّها كَوْكَبُد رُبِّيُّ \

<sup>(</sup>١) آية ٣٥، از سورة ٢٤: نور

مواد مُحْرِقه و یا جریان و وزش باد که موجب حرکت کشتی می شود، واسطهٔ ثبوت است برای حرکت آن؛ و أمَّا خود حرکتِ آن واسطهٔ در عروض است برای حرکت سرنشینان آن. نفت و روغن و یا جریان برق واسطهٔ در ثبوتند برای پیدایش شعله و درخشش آن؛ و شعله واسطهٔ در عروض است برای روشنی شیشه و حبابی که بر روی آن قرار دارد. و بین واسطهٔ در ثبوت با واسطهٔ در عروض تفاوت بسیار است.

و روی این بیان، می دانیم که مفاد حمل وجود بر موجودات، غیر از مفاد حمل موجودات بعضی بر بعض دگر است.

مثلاً اگر گفتیم: زَیْدُ مَوْجُودٌ مفادش وَحْدت است؛ یعنی در این جا وجودی است که آن برای وجود بالذات است؛ و برای زید، بالعرض. و أمّا اگر گفتیم: زَیْدٌ قائمٌ مفادش اتّحاد است، یعنی وجود قائم با وجود زید درخارج متّحد شدهاند، و معلوم است که: وحدت غیر از اتّحاد است.

و می توان گفت: در حمل أول یعنی زید موجود، در حقیقت جمع بین صفر با واحد است (۱+۰) و در حمل دوم یعنی زید قائم، ضرب واحد در واحد است (۱×۱).

در قرآن كريم آيات بسيارى داريم كه دلالت دارند بر آنكه آنچه در آسمانها و زمين است مِلْكِ خداست مانند آية: ألم تَعْلَمْ أَنَّ الله لَهُ مُلْكُ السَّمَاواتِو اَلأَرْضِ وَمَا لَكُمْ مِن دُونِ اللهِ مِنْ وَلَى قَلَا نَصير. السَّمَاواتِ وَ الأَرْضِ وَمَا لَكُمْ مِن دُونِ اللهِ مِنْ وَلَى قَلَا نَصير. الله عَن عَلَم مِن دُونِ اللهِ مِن وَلَى قَلَا نَصير. السَّمَاواتِ وَ الأَرْضِ وَمَا لَكُمْ مِن دُونِ اللهِ مِنْ وَلَى قَلْمَ اللهِ عَلَى اللهِ اللهِ عَلَى اللهِ عَلَى اللهِ اللهِ عَلَى اللهِ اللهِ عَلَى اللهِ اللهُ اللهِ اللهِ اللهِ اللهُ اللهِ اللهِ اللهُ اللهُ اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ الل

و مانند آيه: قُلِ اللَّهُمَّ مالِكَ الْمُلْكِ تُوْتِى الْمُلْكَ مَنْ تَشَاءُ وَ تَنْزِعُ الْمُلْكَ مِمَّنْ تَشاءُ وَ تَنْزِعُ الْمُلْكَ مِمَّنْ تَشَاءُ وَ تُغِزُّ مَنْ تَشَاءُ وَتُخِرِّ الْحَيْرُ إِنَّكَ عَلَى كُلِّ شَيْء قَديرٌ - تُولِجُ اللَّيْلَ فِي اللَّيْلَ فِي اللَّيْلَ وَتُحْرِجُ الْحَيَّ مِنَ الْمَيِّتِ وَ تُحْرِجُ الْمَيِّتِ وَ تُحْرِجُ الْمَيِّتِ وَ تُحْرِجُ الْمَيِّتِ مِنَ الْمَيِّتِ وَ تُحْرِجُ الْمَيِّتِ مِنَ الْحَيِّ وَ تَرْزُقُ مَنْ تَشَاء بَغَيْر حِسَاب. '

و مانند آيهُ: وَ تَبارَكَ الَّذَى لَهُ مُلِّكُ السَّماواتِ وَ الأرْضِ وَ مَـا بَيْنَهمـا وَعِنْـدَهُ عِـلْـمُ

<sup>(</sup>١) آية ١٠٧، از سورة ٢: بقره.

<sup>(</sup>٢) آية ٢٦ و ٢٧، از سورة ٣: آل عمران.

السَّاعَةِ وَ إِلَيْهِ تُرْجَعُونَ. ا

و مانند آيهُ: وَ قُـلِ الْحَـمْدُ لِلّـهِ الَّـذَى لَـمْ يَتَّخِـذْ وَ لَـداً وَلَـمْ يَكُـنْ لَـهُ شَـريكُ فِـى الْمُلْكِ وَلَمْ يَكُنْ لَهُ وَلِيٌّ مِنَ الذُّلِّ وَ كَبِّرْهُ تَكْبِيـراً. \

ومانند آيهُ: وَ لَهُ ما سَكَنَ فِي اللَّيْلِ وَ النَّهارِ وَ هُوَ السَّميعُ الْعَلِيمُ. ٣

و نظیر این آیات بسیار است که با مضامین مختلفی انحصار مِلْک را به خداوند میدهند.

و معلوم است که مفاد این مِلْک، این مِلکیّت اعتباری موهومی که در نود مردم متعارف برای جریان اُمور دنیوی اعتبار می کنند، نمی باشد؛ بلکه معنای مِلکیّت در این آیات، نسبت حقیقیه است. و نسبت حقیقیه متحقیق نمی شود، مگر آنکه منسوب نسبت به منسوب الیه وجوداً و ذاتاً قیام داشته باشد. و بنابراین تمام موجودات در حاق ذات و أصل وجودشان، قیام به حضرت حق تعالی دارند؛ گر چه این نسبتها و اعتبارات برای اُکثر از مردم پوشیده است. و مَا خَلَقْنَا السَّماوات و اَلأرْضَ و مَا بَیْنَهُما لاَعِبینَ. مَا خَلَقْنَاهُما إلاّ بالْحَقِّ و لَکِنَّ اَکْثَرَهُمْ لاَ یَعْلَمُونَ. نُ

و کسی که در راه خدا، و در صدد رجوع به خدا، و إشراف بر عالم قدسی است؛ بالعیان مشاهده می کند که: ایس أموری که در بیس مردم دنیا متعارف است، از مقاصد دانیه، و آروزهای برآورده نشدنی و بی ارزش، و ریاست و سلطنت و تقدیم، و تأخر، و أنساب، و أحساب، و غیرها، همه أمور اعتباریه موهومه و ملاعب و ملاهی است که بشر خود را بدان مشغول کرده؛ و با اشتغال بدانها از عالم قدس و حقیقت محروم؛ و از أصالت و ثبات و عالم بقاء دور انداخته است؛ و به واسطه حجاب از حق به باطل گرائیده است؛ و چون عمری سپری شود، و حقایق مکشوف گردد، معلوم می شود که: به أوهامی مشغول بوده؛ و حقایق این نسبت و اضافات، گردد، معلوم می شود که: به أوهامی مشغول بوده؛ و حقایق این نسبت و اضافات، أنحاء کیفیّت قیام ذوات موجودات، به حضرت حق عز اسمه بوده است، که آن قیام، قیام حقیقی و به ذات حق مرتبط بوده است. آنگاه مشه ود می شود که: لِمَن

<sup>(</sup>٣) آيهٔ ١٣، از سورهٔ ٦: أنعام.

<sup>(</sup>٤) آيهٔ ٣٨ و ٣٩، از سورهٔ ٤٤: دخان.

<sup>(</sup>١) آيهٔ ٨٥، از سورهٔ ٤٣: زخرف.

<sup>(</sup>٢) آية ١١١، از سورة ١٧: إسراء.

## الْمُلْكُ الْيَوْمَ لِلَّهِ الْواحِدِ الْقهّارِ. ا

آن وقت برای او معلوم می شود که: عمری را به باطل در نوردیده، و با باطل عشق بازی کرده؛ و خودش کور بوده؛ و با زمرهٔ کوران معاشقه نموده است. و غیر از ذات أقدس حق و أسماء و صفات او، در عالم وجود، چیزی نبود و أصالتی نداشته؛ و پرده و حجابِ دوبینی، دیدهٔ أحول وی، او را از عالم أنوار و قدس منحرف ساخته است.

امروز شاه أنجمن دلبران یکی است من بهر آن یکی، دو جهان دادهام بباد سودائیان عالم پندار را بگو خلقی زبان بدعوی عشق گشادهاند حافظ برآستانهٔ دولت نهاده سر

دلبر اگر هزار بود دل برآن یکی است عیبم مکن که حاصل هردو جهان یکی است سرمایه کم کنند که سود و زیان یکی است ای من فدای آنکه دلش با زبان یکی است دولت درآن سر است که با آستان یکی است

در حقیقت طلوع وحدت ذات أقدس حق تعالی در قیامت، و پس از برداشته شدن حجاب کثرات است؛ نه آنکه وحدت در آنجا متحقیق می گردد. در این عالم، در وحدت او به قدر ذرّهای تفاوت نیست. اینجا واحد است و لهٔ المُلک؛ و آنجا واحد است و لهٔ المُلک.

# لَهُ الْحَمْدُ فِي الأُولِي وَالأَخِرَةِ وَ لَهُ الْحُكْمُ وَ إِلَيْهِ تُرْجَعُونَ. "

<sup>(</sup>١) آية ١٦، از سورة ٤٠: غافر.

<sup>(</sup>۲) این غزل در «دیوان حافظ» شیرازی، قطع بغلی که به خط جواد شریفی، و به سرمایهٔ شرکت تضامنی محمد حسن علمی و شرکاء او، به طبع رسیده است در ص ۵۳ میباشد. و در بسیاری از نسخ دیگر حافظ نیست.

<sup>(</sup>۳) آیهٔ ۷۰، از سورهٔ ۲۸: قصص. این عالم، دار تکلیف است، یعنی تشریعاً أوامر و نواهی از جانب خداوند می رسد، و چون مردم در حجاب هستند بجا آوردن آنها برای آنها مشکل است و کلفت دارد. و به همین جهت اینجا را خانه تکلیف می گویند. ولیکن آیا إراده و اختیار هم همین طور است، یعنی در خصوص این عالم است، و در آن عالم انسان اختیار و إرادهای ندارد؟ ظاهراً در این مسئله بین دو عالم تفاوتی نیست، و مردم در هر دو عالم دارای إراده و اختیارند، و عنوان ما تشاؤن إلا آن یشاء الله درهر دو جا صادق است؛ غایة الأمر انسان محجوب در این عالم، خود را در اراده و اختیار مستقل می بیند، و در آنجا

روايات و أحاديثي كه از أئمّه الطَّيْكُ دربارهٔ وحدت حقّهٔ حقيقيّه و بالصّرافة ذات أقدس حقّ تعالى است، بسيار است. و ما برخيي از آنها را در تذييل چهارم، بر مكتوب چهارم حضرت شيخ رحمة الله عليه، ذكر نموديم. و اينك به برخي دیگر مختصراً إشارهای مینمائیم:

صدوق مسنداً از فتح بن يزيد جُرجاني روايــت كـرده اسـت، كــه او گفــت: مــن براي حضرت أبوالحسن الرِّضا الكِيِّكُمِّ نامهاي نوشتم؛ و در آن از بعضي از معاني توحید خواستار شدم. حضرت در پاسخ نامهای به من نوشتند که: بسم الله الرَّحْمَن الرَّحيم اَلْحَمْدُ لِلَّهِ السمُّلْهِم عِبَادَهُ الْحَمْد، تا مىرسد به اين فقره كه: اَحَدُ لاَ بتَأويل عَدَد. ا

و نیز صدوق مسنداً از فتح بن یزید جرجانی روایت کرده است، که او گفت: من چون از مكّه بازگشتم؛ و به خراسان مراجعت مينمودم؛ در راه بــه حضرت أبوالحسن الرّضا السِّيلاً كه بـ سوى عراق مى رفت برخورد كردم، فسمعته يقول: مَن اتَّقَى اللهَ يُتَّقَى، وَمَنْ أَطَاعَ اللهَ يُطَاعُ.

تا بعد از مكالمه، و سلام، و شرح مفصّلي از آن حضرت دربارهٔ توحيـد حضـرت حقّ جلّ و علا؛ فتح مى گويد: قلت؛ فالله واحد والإنسان واحد؛ فليسس قد تشانهت الوحدانيّة ؟!

فَقَالَ: أَحَلْتَ ثَبَّتَكَ اللَّهُ! إِنَّمَا التَّشبيهُ فِي الْمَعانِي. فَأَمَّا فِي الأسْماءِ فَهِي واحِدَةٌ. وَهِيَ دَلالـةٌ عَلَى الْمُسَمَّى. وَذَلِكَ أَنَّ الإنسانَ وَإِنْ قيلَ واحِدٌ فَإِنَّه يُحْبَرُ أَنَّهُ جُثَّةٌ واحدةٌ وَلَيْسَ بِاثْنَيْنِ. و الإِنْسِانُ نَفْسُهُ لَيِسِسَ بواحِدٍ؛ لأنَّ أَعْضَاءَهُ مُحْتَلِفَةٌ، وَ أَلْوِ انْهُ مُحْتَلَفَةٌ غيرُو آحدَة. وَهُو َ أَجْزَاءٌ مُجَزَّاةٌ لَيْسِ سَواءً، دَمُهُ غَيْرُ لَحْمه؛ ولْحمُهُ غيـرُ دمِه؛ وَعَصَبُه غيـرُ عُرُوقِهِ؛ وَ شَعْرُه غَيْرُ بَشَــره؛ وَسَـوَادُهُ غَـيْرُ بَيَاضِــه؛ وكَذلِـك جَميــعُ الْخُلْق.

ارادهاش را اختيار حقّ مينگرد. در هر دو عالم إراده، إرادهٔ حقّ است؛ اينجا غير مكشوف، و در آنجا مكشوف است.

<sup>(</sup>۱) «توحيد صدوق» ص ٥٦، باب التوحيد و نفي التّشبيه، حديث ١٤.

فَالإِنْسَانُ وَاحِـدٌ فِـى الاِسْمِ؛ لاَو اَحِـدٌ فِـى الْمَغْنَـى. وَ اللَّــهُ جَـلَّ جَلالُـهُ وَاحِــدُ لا وَاحِدٌ غَيْرُهُ، وَلاَ احْتِلافٌ فيهِ، وَلا تَفَاوُتٌ، وَلا زِيادَةٌ وَلا تُقْصانٌ \_ الحديث. ا

و نيز صدوق مسنداً از حضرت حسين بن على سيّد الشّهداء التَّكُالُا از أمير المؤمنين التَّكِيُّلُا روايت مي كند كه: خطب عليه السّلام في مسجد الكوفة فقال:

اَلْحَمْدُ لِلّهِ الَّـذَى لا مِن شَىء كَانَ، ولا مِنْ شَىء كَوَّنَ مَا قد كان، مُسْتَشْهدُ بحُدوث الأشياء على أَرَلِيَّتِهِ، وبما وسَمَهَا من العَجْز على قُدرتِهِ، وبما اضْطَرَّها إليه من الفناء على دَ وَامِهِ تا مى رسد به اينجا كه مى گويد:

واحدٌ لا من عدد؛ ودائمٌ لا بأمَدٍ؛ وقائمٌ لا بعَمَدٍ. `

و نيز صدوق مسنداً از حضرت ابى جعفر محمد بن على الباقر، عن أبيه عن جدة الطّيّل في خطبة خطبها جدة الطّيّل في خطبة خطبها بعد موت النبي على بسبعة أيّام، و ذلك حين فرغ من جمع القرآن؛ فقال:

ٱلْحَمْدُ لِلّهِ الَّذَى أَعْجَزَ الأَوْهَامَ أَن تَنَالَ إِلاَّ وُجُودَه؛ وَ حَجَبَ العُقُولَ عَن أَ نُ تَتَحَيَّلَ ذَاتَه فِي المِّتَاعِها مِنَ الشَّبَهِ والشَّكْلِ. بَلْ هُوَ الَّذَى لَم يتفاوتْ في ذاته، وليم يَتَبَعَّضْ بتَجْزِئَةِ الْعُدَدِ في كماله؛ فارق الأشْياءَ لاَ عَلَى احْتِلافِ الأماكِن؛ وَ تَمكَّنَ منها لاَ عَلَى الْمُمَازَجَةِ \_ الخطبة. "

و نیز صدوق مسنداً از أبی الْمُعْتَمر مُسْلِمِ بْنِ أَوْس روایت کرده است که گفت: من در مجلس علی اللّی در مسجد کوف حاضر شدم، مردی زرد چهره که گویا از یهودیان یمن بود برخاست و گفت:

يا أميرالمؤمنين! صِفْ لنا خَالِقَكَ وَ انْعَتْه لَناكَأَنَّا نَراهُ، وَتَنْظُرُ إِلَيه! فَسَبَّحَ على السَّلِكِ رَبَّه وعظَّمه عزَّوجل، وقال: المحمدُ لِلّه الَّذي هو أول بلا بَدِئ مِمَّا؛ ولا باطن فيما؛ ولا يَزالُ مَهْما؛ ولا مُمَازِجٍ مَعَ مَا؛ ولا خَيَالٍ وَهُما تَا مىرسد به اينجا كه مي گويد:

<sup>(</sup>۱) كتاب «التوحيد»، ص ٦٠ تا ص ٦٢، حديث ١٨.

<sup>(</sup>٢) كتاب «التوحيد»، ص ٦٩ تا ص ٧٠ حديث ٢٦.

<sup>(</sup>۳) «توحید» صدوق، ص ۷۲ و ص ۷۳، حدیث ۲۷.

مَنْ لَم يَحْلُل فى الأشياءِ فَيُقال: هوفيها كائنٌ؛ ولم يَنْاً عنها فيقال: هوعنها بائنٌ؛ ولم يَخْلُ منها فيقال: أيْن؟ ولم يَقْرُبْ منها بالالتِزاق، ولم يَبْعُد عنها بالافتِراق. بل هو مع الأشياءِ بلاكَيْفِيَّةٍ، وهو أقرب إلينا من حَبْلِ الوريد؛ وأَبْعَدُ مِنَ الشَّبَهِ مِنْ كُلِّ بَعِيدِ. \

و نيز صدوق مسنداً از نافع بن أزرق از حضرت سيّد الشهداء حسين بن على السَّيْ روايت مى كند كه به او گفتند: يابن الأرزق! أصِف إلَهى بِمَا وَصَفَ بِهِ نَفْسَه، وَ اَعَرِّفُهُ بِما عَرَّفَ بِه نَفْسَه. لايُدرْكُ بالحواسِّ؛ ولا يُقَاسُ بالنَّاسِ؛ فهو قريب غير مُلْتَصِق، و بعيد عير مُتَقَص بي يُوحَّد، ولا يُبَعَّض، معروف بالآيات، موصوف بالعلامات، لا إلَه إلا هو الكبير المتعالى.

و نيز مسنداً از حضرت إمام محمّد باقر السَّكِيُّ در تفسير سوره قل هو الله أحدُّ روايت كرده است كه:

قال الباقر الطَّكِلانَّ: الأَحَدُ الْفَردُ الْمُتَفَرِّدُ، والأحد والواحد بمعنى واحدٍ؛ وهو المُتَفَرِّدُ الَّذي لانظيرَ له؛ والتَّوحيدُ الإقرارُ بالْوَحْدة هو الانفراد.

والواحدُ السمتبائن الَّذى لا يَنْبَعِثُ مِنْ شَىء، ولا يَتَّحِدُ بشَىء؛ ومن ثَمَّ قالوا: إنَّ بِنَاءَ العددِ من الواحد؛ وليس الواحدُ من العَددِ؛ لأنَّ العَد لا يقع على الواحد؛ بل يقع على الاثنين.

فمعنى قوله: الله أحَدُ: السمعبودُ اللّذي يَألَهُ الْحَلْقُ عن إدراكه، والإحاطة بكيفيّتِه؛ فَرْدٌ بإلهيّتِه، مُتَعَال عن صفاتِ خَلْقِه. "

بارى اين روايات صراحت دارد بر وحدت بالصِّراف ذات أقدس حق تعالى، كه از منبع علوم و سرچشمهٔ زلال و صافى معدن حكمت و ميراث أهل بيت رسول الله على صادر شده است؛ اينها و نظاير اينها مانند قول العَلَيْلُان : ما رأيت شيئاً، إلاّ

<sup>(</sup>۱) «توحید» صدوق، ص ۷۷ تا ۷۹، حدیث ۳٤.

<sup>(</sup>۲) «توحید» صدوق، ص ۷۹ تا و ص ۸۰ ، حدیث ۳۵.

<sup>(</sup>۳) «توحید» صدوق، ص ۸۸ تا ص ۹۰، حدیث شمارهٔ ۲؛ و در «بحارالأنوار»، از طبع حروفی، ج ۳ ص ۲۲۱ تا ص ۲۲۳ در شمارهٔ ۱۲ آورده است.

و رأيتُ اللهَ قَبْلُه، و قوله السَّكِينِ : داخلٌ في الأشياءِ لا بالـمُمَازَجَة، خارج عن الأشياءِ لا بالـمُزايَلة.

وأيضاً: ليس في الأشياء بوالج، ولا عنها بخارج.

وأيضاً: مع كُلِّ شَيء لا بمُقَارئَةٍ، وغيرُ كُلَّ شَيء لابمُزايلَةٍ.

وأيضاً: داخلٌ في الأشياءِ لاكدخول شَيءٍ في شيءٍ، و خارجٌ عن الأشياءِ لا كخروج شيء عَنْ شَيْء.

وأيضاً: تَوْحيدُه تَمْييزُهُ عن خُلْقه؛ وحكم التَّمييز بَيْنُونَةُ صِفَةٍ لا بَيْنُونَةُ عُزْلَةٍ. \

دلالت دارند بر آنکه وجود أقدس حق متعال صرف الحقیقه است؛ و لا یعزب عن وجوده شئ، زیرا که اگر با وجود او وجودی فرض شود؛ بر وجودش عَد و شمارش عارض می شود. و این یکی، و آن دیگری دوّمی شود؛ و تبدیل به وحدت عددی می گردد. و بناء علیهذا با وجود حق سبحانه وجودی را نمی توانیم تصور کنیم مگر آنکه در ذات خود به وجود او قائم باشد. و این همان معنای ملکیتی است که در قرآن کریم آمده است.

همچنان که در «توحید» صدوق، از علی بن أحمد بن محمد بن عِمران د ق اق، از محمد بن أبی عبدالله کوفی، از محمد بن إسمعیل برمکی، از علی بن عبّاس، از حَسَن بن راشد، از یعقوب بن جعفر جعفری، از حضرت أبا إبراهیم موسی بن جعفرالگی روایت می کند که: إنّه قال: إن الله تبارك و تعالی کان لَمْ یَزَلْ بلا زمان ولا مکان؛ وهو الآن کَما کَان. لا یَحْلُو منه مکان ولا یُشْغل به مکان، ولا یَحِل قی

ما يكونُ مِنْ نَجْوَى ثَلاَثَةٍ إلاّ هُـورَ ابِعُـهُم، ولا خَمْسَةٍ إلاّ هـو سَادِسُـهُم، وَلاَ أَدْنَى مِن ذلك ولا أكثرَ إلاّ هو مَعَهُمْ أَيْنَما كَانُوا. `

<sup>(</sup>۱) این کلمات همگی از أمیرالمؤمنین الگیگا است که در «توحید صدوق» و غیر آن آمده است، و ما آنها را در ضمن مطالب سابق در تذییلات آورده ایم. و مرحوم حکیم حاج مولی هادی سبزواری رضوان الله علیه در «منظومه» خود، طبع ناصری در باب کیفیّت تقوّم معلول به علّت در حاشیهٔ ص ٦٦ ذکر فرموده است.

<sup>(</sup>٢) آية ٧، از سورة ٥٨: مجادله.

ليس بَيْنَهُ وبين خُلْقِه حجابٌ غيرُ خُلْقِهِ. احتَجَبَ بِغَيْرِ حجابِ مَحْجُوب، واسْتَتَر بغير سِثْر مَسْتُور. لاَ إِلَه إِلاَّ هُوَ الْكَبِيرُ الْمُتَعَالِ. \

و بنابراین سعه و گسترش وجود ذات حق تعالی به قدری است که تمام أشیاء را فرا گرفته است؛ و هیچ موجودی از آن خارج نیست. و مراد از اینکه خداوند در لا زمان و لا مکان یعنی قبل از پیدایش أشیاء بوده است؛ و الآن هم همین طور است، این است که وجود أزلی و أبدی و لایتناهی حضرت وی، از شمول شیء و چیزی فرو گذار ننموده است؛ و همه را شامل شده است. و این است معنای بسیط الحقیقة کُلُّ الأشیاء و کیش بشیء مِنْها.

یعنی وجود اوست که همه را فرا گرفته است؛ و وجودات متعیّنهٔ إمکانیّه، نسبت وجود به آنها به واسطهٔ در عروض است. و ایس همان مَنْشأیّت و مصدریّت و صَمَدِیّتی است که مرحوم سیّد از آن تعبیر فرموده است.

و از این جا به دست می آوریم که: معنای کلام حضرت أبا جعفر: محمّد الباقر النّکی هر موده اند:

إِنَّ اللَّهَ تَبَارِكَ وَ تَعَالَى خِلْوٌ مِنْ خُلْقِهِ؛ وَخُلْقُهُ خِلْـوٌ مِنْـهُ؛ وَكُـلُّ مَـا وَقَـعَ عَلَيْـهِ اسْـمُ شَيْء مَا خَلاَ اللَّـه عَزَّوجَلَّ، فهو مـخلوق لِلّه؛ واللَّـهُ تَعَالــى خَالِق كُلِّ شَيء. `

درست و صحیح است؛ و معنای خِلُو همان معنای و کیْس بِشَی مِنْها است. یعنی مُسَلَّماً خداوند با مخلوق، و موجود متعیّن، و ممکن، و فقیر، و عاجز، و ضعیف، عینیّت ندارد. ولی معنای خِلْو، خلو حقیقی و بینونت ذاتی نیست؛ زیرا این موجود، مخلوق و معلول حق است؛ و به تمام وجود خود قائم به اوست؛ و چگونه متصور است که خدا از او جدا باشد؟ و او از خدا جدا باشد؟ این انعزال خداست

<sup>(</sup>۱) «توحید صدوق»، باب نفی المکان والزمان والحرکة عنه تعالی. ص ۱۷۸ و ص ۱۷۹. و مرحوم فیض در «وافی» طبع اصفهان، ج ۱، ص ٤٠٣، و مرحوم مجلسی در «بحار الأنوار»، طبع حروفی، ج ۳، ص ۳۲۷ از کتاب «توحید صدوق» روایت کردهاند.

<sup>(</sup>۲) مضمون این حدیث را در «توحید صدوق»، باب انّه تبارک و تعالی شیء، ص ۱۰۵ و ص ۱۰۹، در دو حدیث مسند و مرفوع، به شماره های ٤ و ٥ روایت نموده است.

از ربوبيّت و ٱلوهيّت سبحانه وَ تَعَالَى عَمَّا يَقُولُونَ عُلُوّاً كَبيـراً. '

و حضرت صادق الطَّيِّلاً به خداوند إطلاق شئ نموده، و حقيقة او را چيز دانسته اند. غاية الأمرنه مانند ساير چيزها. چنانکه صدوق با سند خود از هِشام بن حَكَم روايت كرده است كه حضرت أبوعبدالله الطَّيِّلا قال للزِّنديقِ حين سَألَه مَا هُو؟!

قَالَ: هو شَىْءٌ بخِلافِ الأشياءِ. إرجع بقوالى: «شَكَيْءٌ» إلى إثباتِ مَعْنى أَنَّه أَنَّه شَيْءٌ بحقيقة الشَّيْئَيَة ؛ غَيْرَ أَنَّهُ لأجسْمُ وَ لا صُورَةً. \

همچنان که أیضاً صدوق با سند متّصل خود، از محمّد بن عیسی بن عُبَیّد روایت کرده است که او گفت:

قالَ لى أبوالحسن الطَّيِّ مَا تَقُولُ إِذَا قيل لكَ : أَخْبَرْنَى عَنِ اللهِ عَزَّوَجَلَّ، شَيْءٌ هُـوَ أَمْ لا؟! قال: فقلتُ له: قـد أَثْبَتَ الله عَزَّوجَلَّ نَفْسَهُ شَيْئاً حيثُ يقول: «قُل أَىُّ شَيْءً أَمْ لا؟! قال: فقلتُ له: قـد أَثْبَتَ الله عَزَّوجَلَّ نَفْسَهُ شَيئاً حيثُ يقول: «قُل أَىُّ شَيءً الله عُنهيدُ بَيْني وَ بَيْنُكُمْ».".

فأقول: إِنَّه شَىْءٌ لا كالأشياءِ. إذ فسى نَفْىِ الشَّيئيَّةِ عَنْهُ إبطالُهُ وَنَفْيُهُ! قالَ لَسى: صدقتَ وأصَبْتَ! ثم قال لى الرِّضا الطَّكِيُّلُا: لِلنَّاسِ فسى التَّوْحيدِ ثلاثة مَذَاهِبَ: نفى و تَشْبيهُ و إثبات بغير تشبيهٍ:

فمذهبُ النَّفْي لايـجوزُ؛ و مذهبُ التَّشْبِيهِ لايـجوز؛ لأنَّ اللـهَ تَبارك وتَعالَـي لايُشْـبِهُهُ شَيْءٌ. والسَّبِيلُ فـي الطَّريقَةِ التَّالثةِ إِثْبَاتٌ بلا تَشْبِيهٍ. ٢

همچنان که در برابر ذات أقدس و سعهٔ وجودی، و نور عام او، از ماهیّات إمکانیّه و أشیاء متعیّنه، تعبیر به سایه شده است. و عبارت ظِلٌ و ظِلاَل که در بعضی أخبار طینیت وارد شده است، مقصود همین ظهور حضرت وی در مظاهر عالم إمکان است.

<sup>(</sup>١) آية ٤٣، از سورة ١٧: إسراء.

<sup>(</sup>٢) «توحيد صدوق»، باب انه تبارك و تعالى شئ ص ١٠٤، حديث شمارهٔ ٢.

<sup>(</sup>٣) آيهٔ ١٩، از سورهٔ ٦: أنعام.

<sup>(</sup>٤) «توحيد صدوق»، ص ١٠٧ حديث شمارة ٨.

صدوق در کتاب «توحید» با سند متّصل خود از حَمّاد بن عَمْرو ٍ نَصیبی ّ روایت کرده است، که او گفت:

سَأَلتُ جعفَر بن محمّد الطَّكِينَ عن التَّوحيد! فقال: واحِدٌ، صَمَدٌ، أَ زَلِى، صَمَدِيٌ، لاخَلِلَّ له يُمْسِكُهُ، وهو يُمْسِكُ الأشْميَاءَ بِأَظِلَّتِها، عارف بالْمَجْهُول، معروف عند كُلِّ جاهِل؛ فَرْدَانيُّ؛ لا خَلْقُهُ فيهِ، ولا هُوَ فِي خَلْقِهِ \_ الحديث. \

مراد از اینکه حضرت حق جل و عَلا، أظِله و سایه ها را گرفته و نگهداشته است، معنای قیومیّت اوست نسبت به تعیّنات و ماهیّات. و یا به عبارت اصطلاحی ظهور اوست در مظاهر، با تعیّنات ماهویّه، و أمّا أصل حقیقت حق مطلق است؛ و در ذات خود مستغرق است؛ و نور محض است که از شدیت تابندگی هیچ سایه ای را توان وصول به مقام او نیست؛ بلکه نهایت طور و مقدار سایه، حفظ خود در حدود مقام و درجهٔ سایه بودن است.

دائماً او پادشاه مطلق است درکمال عِزِ خود مستغرق است او به سر ناید زخود آنجا که اوست کی رسد عقل وجود آنجا که اوست شاهد بر گفتار ما روایتی است که از تفسیر علی بن إبراهیم و تفسیر عیّاشی از حضرت باقر النی نقل شده است که: در ضمن بیان طینت، و کیفیّت سرشت و خلقت أولیّهٔ إنسان می گوید:

ثُمَّ بَعَثَهُم (أي الخلق) فِي الظِّلاَلِ. قلتُ: وأيُّ شَيْء الظَّلاَلُ؟! قال: ألَمْ تَرَ إِلَى ظِلاَّت فِي الشَّمْس؟! شَيءٌ وليس بشيئْء \_ الخبر.

این ظلّها و سایهها که إنسان در انها آفریده شده است، همان ماهیّات، و یا وجودهای مستعارهای است که وجود برای آنها بالعرض است. و بدین جهت چیزی هست، ولی چیزی نیست؛ همچون سایهای که در پرتو نور خورشید پدیدار می گردد، بهرهٔ آن از نور خورشید فقط سایه بودن است؛ خورشید است که منبع نور و حرارت، و کانون درخشندگی و تابش است؛ و نور اوست که همهٔ جهان را فرا گرفته است.

<sup>(</sup>۱) «توحيد صدوق»، باب التوحيد و نفى التشبيه، ص ٥٧، حديث شمارهٔ ١٥.

و سایه نور نیست؛ و حقیقتش نور نیست؛ بلکه ضِد نور است. أمّا در أثـر نـور پدیدار شده است.

و این آیهٔ مبارکهٔ قرآن در ایفاءِ این مرام و مقصود، بسیار عجیب و قابل تأمّل است:

أَلَم تَرَالِــى رَبِّكَ كَيْفَ مَدَّ الظِّلَّ ولوشَاءَ لَجَعله ساكِناً ثُــمَّ جعلنــا الشَّــمْسَ عليــه دَلِيــلاً ثُمَّ قَبَضْناه إلَينا قبضاً يَسيــراً. \

و نُهُمین روایتی را که در تذییل ٤ بر مکتوب ٤ شیخ (ره) نقل کردیم و در همین مکتوب هم به آن اشاره شد در رسانیدن این واقعیّت إعجاز میکند. آنجا که مولی الموحّدین امیرالمؤمنین علیه أفضل صلوات المصلّین می فرماید:

دَليلُهُ آيَاتُهُ، ووجُودُه إِثْبَاتُهُ، ومعرفتُهُ توحيدُهُ، وتوحيدُهُ تَمييزُه مِن خَلْقِهِ. وحكمُ التَّمييز بَيْنُونَةُ صِفَةٍ لا بَيْنُونَةُ عُزْلَةٍ. \

می فرماید: آیات خدا دلیل و رهنمای به وی هستند: و إثبات او نفس وجود، و حاق حقیقت او در خارج است. و کسی را به معرفتش دسترسی نیست، مگر آنکه او را یگانه بداند. و یگانه دانستن او به آن است که او را از جمیع مخلوقاتش جدا کنیم؛ و عزّت و عظمت و جلال وی را به گونهای بدانیم که: از یکایک از خلائق برتر است. و معنای این جدائی و تفریق آن نیست که: وجود او را جدا کنیم، و واقعیّت وی را منعزل سازیم، بلکه مراد آن است که: از صفات مخلوق و کمی، و کیف، و زمان، و مکان، و سایر أعراض، و نواقص ماهیّات إمکانیّه او را جدا کنیم. بنابراین او بوجُوده و حقیقَتِه در موجودات هست، و با همه هست؛ ولی رنگ و آثار و خواص آنها را که اُمور عدمیّه هستند؛ و از لوازم ماهیّات میباشند، ندارد.

و عجيب اين است كه باز هم در دنبال اين جمله مى فرمايد: لَيْس بَالِهٍ مَنْ عُرف بَنفْسِهِ، هو الدَّالُّ بالدَّليلِ عليه، والْمُؤدَى بالمعرفة إليه.

<sup>(</sup>١) آيهٔ ٤٥ و ٤٦، از سورهٔ ٢٥: فرقان.

<sup>(</sup>۲) «احتجاج» شیخ طبرسی (ره)، ج ۱، ص ۲۹۹.

یعنی شناسائی او به لوازم و خصوصیّات أشیاء و ماهیّات و تعیّنات إمکانیّه نیست. زیرا وجود او از همهٔ اینها برتر است. او دارای إطلاق است؛ و این خصوصیّات حدودی هستند که حکایت از محدود مینمایند؛ نه از وجود لاحد البدی و أزلی و سرمدی حضرت او، جلّ و عَلاً.

بلکه دلیل بر شناسائی او خود اوست؛ و رسانندهٔ به معرفت او خود اوست، که با حاق و جود، بما هو وجود می شناساند. و به واسطهٔ إفَناء و إمحاء بنده در ذات بسیط و واحد، و حقیقت صرفهٔ خود می فهماند که: غیر از او در عالم وجود، اصالتی، و إلهی، و معبودی، و وجودی نیست.

سَنُريهِم آيَاتِنَا فِي الآفاقِ و في أنفسِهِم حتَّى يَتَبَيَّنَ لهم أَنَّهُ الْحَقُّ لَوَلَم يَكُفِ بِرَبِّك أَنَّه عَلَى كُللِّ شَيءٍ شَهِيدُ. أَلاَ إِنَّهُم فِي مِرْيَةٍ مِنْ لِقاءِ رَبِّهم أَلاَ إِنَّه بكل ّشَئ مَحيطُ.'

حضرت أستادنا الأكرم آية الله الأعظم علاَّمة طباطبائى قدّس الله سرّه، در تفسير «الميزان» ج ١٥، ص ١٠٣، در آية ٢٥ از سورة ٢٤: نور: يومئذ يوفّيهم الله دينهم الحق ويعلمون أنَّ الله هوالحق المبين مطلبى را بيان كردهاند كه بر دلالت آيه بر توحيد بالصرافه، و وحدت شخصية ذات حق بسيار قوى است. ايشان گفتهاند كه: ممكن است دين در اينجا به معناى ملّت و سنّت حيات باشد. و اين معناى عالى است كه مرجعش ظهور حقايق براى إنسان در روز قيامت باشد. و در اين صورت با قوله: و يعلمون أنَّ الله هُوَ الحق المبين مناسبتش بيشتر است.

آنگاه فرمودهاند: والآية من غررالآيات القرآنية تفسر معنى معرفة الله. فإن قوله: و يَعْلَمونَ أَن الله هُوَ الحق المبيئ، ينبئ أنّه تعالَى هوالحق الاسترة عليه بوجه من الوجوه والا على تقدير من التَّقادير. فهو أبده البديهيّات الّتي الايتعلّق بها جهل الكن البديهيّ ربّما يُغفل عنه. فالعلم به تعالَى هو ارتفاع الغفلة عنه الّذى ربّما يُعبّر عنه بالعلم. وهذاهوالّذى يبدولهم يوم القيامة، فيعلمون أن الله هوالحق المبين. وإلَى مثله يشيرقوله تعالى: لقدكنت في غَفلة من هذا فكشفنا عنك غطاءك فَبصرك الْيوم حديد (آية ٢٢) از سوره ٥٠: ق).

<sup>(</sup>١) آيهٔ ٥٣ و ٥٤، از سورهٔ ٤١: فصّلت.

این بود آنچه در نظر بود که بـه طور اختصار از وجود حقّهٔ حقیقیّه وصرفهٔ حضرت حق تعالی، و معیّت او با جمیع موجودات معروض گردد.

و أمّا راجع به بحث دیگری که إدامه داشت؛ و آن زیادی صفات از ذات أقدس حقّ متعال، و یا عینیّت آن بود، آن نیز به طور فشرده و خلاصه به شرح زیر تحریر می گردد:

از آنجایی که وجود بذاته با عدم تناقض دارد؛ و آن را در حاق ٔ ذات خود، طرد می کند و می راند؛ بنابراین به هیچ وجه قبول نمی کند که عدم بر او وارد شود، و بر او حمل گردد. و علیهذا وجود بذاته، حقیقت وجوبی دارد؛ و حقیقت وجود بالذات حقیقت واجب الوجودی است. و از هر جهت مستجمع جمیع صفات کمال که مرجع آنها اُمور وجودی هستند، خواهد بود؛ همچنانکه منزه است از جمیع صفات نقص که مرجع آنها اُمور عدمیّه می باشند.

و چون می دانیم که: أولاً رتبهٔ محمول از رتبهٔ موضوع تأخر دارد؛ و ثانیاً هر مفهومی بالذات از مفهوم دیگر منعزل است؛ و به همین جهت هر مفهومی که بر مصداقی واقع شود بالضروره آن را محدود می کند؛ و عکسش این می شود که: هر مصداق غیر محدودی که عَدَمْ حد داتی آن باشد، وقوع مفهوم بر آن، در رتبهٔ متأخر از آن می باشد؛ فلهذا وجود حضرت واجب که غیر محدود است، و صرافت محض را دارد، از هر تعین اسمی و وصفی، و از هر تقیید مفهومی بالاتر است؛ حتّی از اینکه می گوئیم: بالاتر است، هم بالاتر است. زیرا خود این هم تقییدی است.

بنابراین حقیقت وجود واجب، از هر تعیّن مفروضی، إطلاق دارد، حتّی از همین حکم به إطلاق هم. و در این صورت عینیّتی که برهان، بین ذات حضرت حق و صفات وی إثبات میکند؛ فقط از یک جانب خواهد بود. بدین معنی که: ذات عین صفات است؛ ولیکن صفات عین ذات نیست. ذات ثابت است به ذات خود؛ و صفات ثابت میباشند به ذات.

و اين عينيّت يك جانبه، از باب عينيّت مطلق است با مقيّد؛ دون العكس. فكلّ مطلق مع المقيّد؛ و لا يكون كُلُّ مُقَيَّدٍ مع المطلق.

ما از روایت از چند طریق دلیل بر این مطلب داریم:

أول، روايات و خطبه هائى كه از أميرالمؤمنين الكين و ساير إمامان وارد شده است؛ و در آنها بالصِّراحه صفات را از ذات نفى نموده اند. مانند خطبه أول از «نهج البلاغه» كه: وكمال الإخلاص نفى الصِّفات عنه تا آخر؛ و مانند خطبه وارد از حضرت رضا الكين در «ارشاد مفيد» و «توحيد» صدوق كه:

جَلَّ عَـن أَنْ تَحِلَّه الصِّفاتُ. لِشَهَادَةِ العُقُولِ أَنَّ كُـلَّ مَـن ْ حَلَّتُهُ الصِّفاتُ مَصْنُوعٌ تا آخر. و ما این دو خطبه را بـه شـمارههای أوّل و هشـتم، در تذییـل ٤ بـر مکتـوب ٤ شیخ (ره) آوردهایم.

این خطبهٔ حضرت إمام رضا النظیم نزد مامون است که با سند متصل شیخ صدوق روایت می کند؛ و تا می رسد به این عبارت که می گوید:

وَ مَنْ قَالَ: حَتَّىمَ؟ فَقَد غَيَّاهُ؛ وَمَنْ غَيَّاه فَقد غَايَاه ؛ ومن غَايَاه فَقد جَزَّأَه ؛ وَ من جَزَّأه وَ من جَزَّأه وَ من جَزَّأه وَ مَن عَقَد وَصَفَه فَقَد أَلْحَدَ فيهِ.

لا يَتَغَيَّرُ اللهُ بانْغِيَارِ المخلوق، كما لا يَتَحَدَّد بتحديد المحدود.

أَحَدُ لا بِتَأْويل عَدد. ظاهر لا بَتأويل الْمُبَاشَرة، مُتَجَلً لا باستهلال روَوْية؛ باطن لابمزايلة؛ مَبَائن لا بمَسَافة؛ قريب لا بمُدَائاة. تا آخر خطبه. ا

و صدوقً با سند متّصل خود روایت کرده است از حضرت صادق، از پدرش از جدتش النّی که چون امیرالمؤمنین النّی برای بار دوم مردم را بررای جنگ با معاویه برانگیخت، چون مردم مجتمع شدند، به خطبه برخاست و گفت: الحمد للّه الواحد الأحد الصّمدالمتفرّد الّذی لامن شئ کان، ولا من شئ خلق ما کان. قدرته بان بها الاشیاء، و بانت الأشیاء منه. فلیست له صفة تنال، ولا حدّ یضرب له الأمثال. کَلّ دون صفاته تعبیر اللغات، وضل هنالك تصاریف الصفات. تا آخر خطبه که از نفاس خطب است.

و نیز صدوق با سند متّصل خود روایت می کند از فـتـح بـن یزید جـرجـانـی که

<sup>(</sup>۱) «توحید صدوق»، باب التوحید و نفی التّشبیه، ص ۳۲ تا ص ٤١، حدیث شمارهٔ ۲.

<sup>(</sup>۲) «توحید صدوق»، ص ٤١ و ص ٤٢؛ و «بحارالأنوار»، طبع حروفی، ج ٤، ص ٢٦٩، از «توحید صدوق» ولیکن در اینجا به جای تعبیر اللّغات، تحبیر اللغات ضبط نموده است.

حضرت امام رضا السلام الرحيم. الحمدلله الملهم عبادة الحمد تا مى رسد بدين فقره نوشتند: بسم الله الرّحمن الرحيم. الحمدلله الملهم عبادة الحمد تا مى رسد بدين فقره كه:الممتنع من الصّفات ذاته؛ و تا مى رسد به اين عبارات كه: أوّل الدين معرفته، و كمال المعرفة توحيده، وكمال التوحيد نفى الصفات عنه، لشهادة كل صفة أنّها غير الموصوف و شهادة الموصوف أنّه غيرالصفة و شهادتهما جسميعاً على أنفسهما بالبَيْنة الممتنع منها الأزل. فمن وصف الله فقد حدّه، و من حدّه فقد عدّه و من عدّه فقد أبطل أزله. و من قال: كيف؟ فقد استوصفه تا آخر نامة مبارك كه آن هم از نفايس أزله، و من قال: كيف؟ فقد استوصفه تا آخر نامة مبارك كه آن هم از نفايس

و روی بیانی که در معنای مفهوم و انعزال آن از عدم محدودیّت نمودیـم، معلـوم است که: مراد از نفی صفـات از ذات، مطلـق صفـات است؛ نـه آنکـه بعضـی بـه صفات زائده بر ذات حمل کردهاند.

این حمل، شاهد است. و اُصولاً خودِ صفت، و أصل صفت، با مفهوم آن زائد است.

و این گونه خطب و روایات تفسیر و بیان مینماید أخبار دیگری را که در این باره وارد شده است، و میفهماند که: آنچه نفی شده است، تنها صفات فعل و حدوث نیست؛ بلکه أصل صفت میباشد.

مانند خطبهای که أمیرالمؤمنین النیکی در بیان و کیفیّت انتقال رسول خدا این خطبه آمده از زمان حضرت آدم تا زمان میلادشان ایراد کردهاند. و در این خطبه آمده است که:

فَسُبْحانَك مَلأَتَ كُلَّ شَيْء؛ وباينتَ كُلَّ شَيء؛ فأنتَ الَّذى لا يَفْقِدُكَ شَيء؛ وأنْتَ اللَّذى لا يَفْقِدُك شَيْء؛ وأنْتَ الفَعَالُ لِما تشاء. تباركت يا مَنْ كُلُّ مُدْركً مِنْ خَلْقِهِ؛ وكُلُّ مَحْدُود من صُنْعِه. أنتَ الَّذى لاتَسْتَعْنى عنكَ المكانُ؛ ولا نَعْرفُكَ إلاَّ بانفرادِك الوَحدانيَّةَ

<sup>(</sup>۱) «توحید صدوق»، ص ٥٦ و ص ٥٧، و در «بحار الأنوار»، ج ٤، ص ٢٨٤ و ص ٢٨٥ از «توحید صدوق»، روایت نموده است.

و القدر َة. ١

و در کلمات و خطب أمیرالمؤمنین و حضرت امام رضا و سائر أئمهٔ طاهرین الگین نظیر این عبارات بسیار است. و معلوم است که خود صفت، تحدید است؛ و نفس مفهوم، مُدرک است.

در «توحید» صدوق آمده است که: عبدالأعلی از حضرت صادق النَّلِیُّلاّ روایت کرده است که:

تُسمَّى بأسمائه؛ فهو غير أسمائه، والأسماء غيره، والْمَوْصُوف غيْر الوَصْف. تا آخر حديث. ٢

و مى دانيم كه: اسم همان صفت است؛ و مراد از غيريّت اسماء با ذات، ألفاظ أسماء نيست بلكه غيريّت مصداقى است. و اين مطلب در كمال وضوح است.

دوّم روایاتی است که دلالت دارد بر آنکه: خداوند تعالی أسماء خود را خلق فرمود؛ همچون روایتی را که شیخ کُلینی و صدوق با سند متّصل خود از إبراهیم بن عمر از حضرت صادق النّی روایت نموده اند که:

قال: إنَّ الله تبارك و تعالى خَلَق اسْماً بالـــحروفِ غَـيْرَ مُتَصَـوِّت؛ و بــاللَّفْظِ غيــرَ مُنْطِق؛ و باللَّونِ غيــرَ مَصْبـوغ؛ مَنْفِى تُّ مُنْطِق؛ و باللَّونِ غيــرَ مَصْبـوغ؛ مَنْفِى تُّ عنه الحُدودُ؛ مـحجوبُ عنه حسُّ كُلِّ مُتَوَهِّمٍ؛ مُسْتَتَرُ غيــرُ مَسْتُورٍ.

فَجَعله كَلِمَةً تَامَّةً عَلَى أَربِعَةِ أَجْزاء مَعاً لَيس منها واحدٌ قَبل الآخر.

فأظْهَر منها ثَلاَثَة أَسْمَاء لِفَاقَة الْحُلْق إليها؛ وَحَجَبَ منهاو اَحِداً؛ وهو الاسمُ الْمَكْنُونُ الْمَحْزُونُ. فهذه الأسماء الَّتى ظَهَرَتْ، فالظَّاهِرُ هوالله تبارك وتعالى.

وَ سَخَّرَ سُبْحانه لكُلِّ اسمٍ من هذه الأسماءِ أ رْبَعَة أركان، فَذلك اثنا عَشَرَ رُكْناً. ثُمَّ خَلَقَ لِكُلِّ رُكن منها ثلاثين اسماً فَعَلاَ مَنْسُوباً إليها، فهو الرّحمن،الرّحيم،

<sup>(</sup>١) «اثبات الوصيّة» مسعودي، طبع سنگي سنة ١٣١٨، ص ٩٦ و أوّل خطبه بدين عبارت است: الحمد الله الّذي توحّد بصنع الأشياء؛ و فطر أجناس البرايا على غير أهلٍ وأصلٍ ولا مثالٍ.

<sup>(</sup>٢) «توحيد صدوق»، باب أسماء الله تعالى ص ١٩٢، حديث شماره أ.

الملك، القُدُّوس، الخالق، البَارئ، المُصورِّ، الحيّ، القيُّوم، لاتأخُذه سِنَةٌ ولا نَوم، العليم، العليم، الخبير، السَّميع، البصير، الحكيم، العزيز، الجبَّار، المتككبِّر، العليع، العظيم، العليم، السَّكر، السَّلام، المؤمن، السمهيمن، (البارئ) السمنشئ، البديع، الرَّفيع، الحليل، الكريم، الرَّزق، المحيى، المميت، الباعث، الوارث.

فهذه الأسماء وماكان من الأسماء الـــحُسْنَى حَتَّى تَتِم ّ ثَلاَ ثَمِائة وستَّينَ اسماً؛ فهي نسْبَة ٌ لِهَذِهِ الأسماءِ الثَّلاثة.

وهذه الأسماء الثَّلاثة أركان وحُجُب الاسم الواحِد المكنون السمخزون بهذه الأسماء الثَّلاثة. و ذلك قَوْلُه تَعَالَى:

قُل لاْعُوا اللهَ أوادعُوا الرَّحْمنَ أيّاًما ماتَدْعُوا فله الأسماءُ الْحُسْنييَ. 'وَ `

و این روایت مبارکه در دلالتش بر تأخّر أسماء از مقام إطلاق ذات، از آفتاب روشن تر است؛ و علاوه بر نفاست مضامینش دلالت بر أصول مقداری از أسماء و کیفیّت تنزّل اسمی از اسمی و بر پیدایش عالم خلق از آنها دارد. و استادنا الأعظم علاّمهٔ طباطبائی قدّس الله نفسه در «تفسیر المیزان» در ذیل آیهٔ یکصد وهشتادم از سورهٔ أعراف آن را شرح فرمودهاند."

<sup>(</sup>١) آية ١١٠، از سورة ١٧: إسراء.

<sup>(</sup>۲) «أصول كافى»، طبع حروفى، ج ١، ص ١١٢ باب حدوث الأسماء حديث أوّل، و «توحيد صدوق»، وهو عزّوجل صدوق»، ص ١٩٠ و ص ١٩١، باب أسماء الله تعالى، حديث سوّم؛ و در «توحيد صدوق»، وهو عزّوجل بالحروف غير مَنعوت ضبط نموده است. و در «بحارالأنوار»، باب المغايرة بين الاسم و المعنى گويد: و في نسخة (ب) و (و) فالظّاهر هو الله، وتبارك، و سبحان، ضبط كرده است. و اين روايت را نيز مرحوم فيض در «وافى»، از كافى روايت كرده است، طبع اصفهان حروفى، ج ١، ص ٤٦٣ و ص ٤٦٤ باب ٤٥، حديث شماره أوّل.

<sup>(</sup>٣) «الميزان في تفسير القرآن»، ج ٨، ص ٣٨٠ تا ص ٣٨٥ و از جمله در ص ٣٨٠ و ص ٣٨١ و اين طور شرح نمودهاند كه: أقول: قوله الطبيخ : ان الله تبارك و تعالى خلق السما بالحروف غير متصوّف إلخ. هذه الصّفات المعدودة صريحة في أن المراد بهذا الاسم ليس هواللفظ، ولا معنى يدلّ عليه اللفظ من حيث انه مفهوم فإنّ اللفظ والمفهوم الذهني الذي يدلّ عليه، لامعنى لا تصافه بالاوصاف التي وصفه بها وهوظاهروكذا يأبي عليه ما ذكره في الرّواية بعد ذلك. فليس المراد بالاسم إلاّ المصداق المطابق للفظ لوكان هناك لفظ. ومن السمعلوم أنّ الاسم بهذا المعنى ـ وخاصةً بالنظر إلى تجزّيه بمثل: الله، و تبارك، و تعالى ـ ليس إلاّ الذات المتعالية، أوهو

دلیل سوم روایات بسیاری است که دلالت دارند برآنکه: أئم ه اللی تنها أسماء حسنای خداوند هستند. مانند قوله اللی الله و الله الأسماء الحسننی.

و در این باره روایاتی است، داله بر آنکه ایشان صفات حضرت خداوند، و نور او، و چشم او، و گوش او، و هر چیزی که در این مجری واقع است می باشند. '

و معلوم است که إمامان النَّكِينُ از ذات حق متعال تأخّر دارند؛ و مراد از أسماء و صفات، مقامات رسول خدا على ، و آل طيبين و طاهرين وى هستند. و بنابراين أسماء و صفات، از مقام ذات تأخّر دارند.

دلیل چهارم معنی و مفاد تکبیر است که از شعائر إسلام، و با فضلیت ترین ذکری است که در إسلام آمده؛ و به مفهوم الله أُخْبَر این شریعت از سایر أدیان بر تری جسته است.

دو روایت وارد است که معنای الله ٔ أَکْبَرُ، الله ُ أَکبَرُ مِن کُلِّ شَعَ نیست بلکه الله ُ أَکْبَرُ مِن کُلِّ شَعَ نیست بلکه الله ُ أَکْبَرُ مِن الله مُ أَکْبَرُ مِن الله مُ أَکْبَرُ مِن الزَحضرت صادق الطَّیُالاً الله مُ أَکْبَرُ مِن الله و کلینی در «کافی»؛ و صدوق در «معانی الأخبار» روایت نموده اند.

قائم بها غير خارج عنها البتة. فنسبة الْخلق إلَى هذا الاسم فِى قوله: خلق اسماً يكشف عن كون الْمراد بالْخلق غير السمعنى السمتعارف منه، وأنّ السمراد به ظهور الذات الْمتعالية ظهوراً ينشأ به اسم من الأسماء. وحينئذ ينطبق السخبر على ما تقدّم بيانه أنّ الأسسماء مترتّبة فيما بينها وبعضها واسطة لثبوت بعض، وتنتهى بالآخرة الى اسم تعيّنها عيسن عدم التعيّن، وتقيّد الذات السمتعالية به عيس عدم تقيدها بقيدٍ. انتهى.

(۱) در «تفسير الميزان» ج ۸، ص ٣٨٤، بعضى از اين روايات را ذكر نموده است، و ما عين عبارت ايشان را در اينجا مي آوريم: و في الكافي باسناده إلى معاوية بن عمّار عين أبيعبدالله السّهاء عزّ وجلّ: ولله الأسماء الحسنى الّتي لايقبل الله من العباد إلاّ عزّ وجلّ: ولله الأسماء الحسنى الّتي لايقبل الله من العباد إلاّ بمعرفتنا. أقول: ورواه العيّاشي عنه السَّخِينُ و فيه أخذالاسم بمعنى ما دلّ على الشّيء سواء كان لفظاً أو غيره. و عليه فالأنبياء والأوصياء السَّخِينُ أسْماء دالّة عليه تعالى وسائط بينه وبين خلقه، ولأنهم في العبوديّة بحيث ليس لَهم إلاّ الله سبحانه فهم المظهرون لأسمائه وصفاته تعالى.

وفِى الكافِى باسناده عن عبداللهبن سنان قال: سئلتُ أبا عبدالله النَّكِ عنقول اللَه عزّوجلّ. و مِمّن خلقنا أُمَّة يهدون بالحقّ وبه يعدلون، قال: هم الأثمَّة. أقول: ورواه العيّاشي عن حَمران عنه النَّكِ قال: وقال محمّد بن عجلان عنه النَّكِ : نـحن هم! انتهى كلام العلاّمة قدس الله سرّه. يكى از آنها اين است كه: عن أبى عبدالله الطَّلِيِّةُ، قالَ: قالَ رَجُلٌ عندَه: اللهُ أَكْبَرُ مِنْ أَى شَدَّء؟! فقال: من كلِّ شيء. فقال أبوعبدالله: حَدَّدْته! فقال الرَّجلُ: كيف أقُولُ؟! قالَ: قُلْ: الله أَكْبَرُ مِنْ أَنْ يُوصَفَ. أَ

و دومى از آنها اين است كه: قال أبو عبدالله السَّلِيَّةُ: أَىُّ شَىء اللهُ أَكْبَرُ؟ فقلتُ: `الله أَكْبِر من كُلِّ شَىء. فقال: وكان ثَمَّ شَىء فيكون أَكْبَر مِنْهُ؟! فقلتُ: وَمَا هُوَ؟! قال: اللهُ أَكْبَرُ مِنْ أَنْ يُوصَفَ. ``

(۱) «اُصول کافی»، طبع حروفی حیدری، ج ۱، ص ۱۱۷ حدیث ۸ و «معانی الأخبار»، ص ۱۱ و ص ۱۲ حدیث شمارهٔ ۲. و فیض در « وافیی»، طبع حروفی ج ۱ ص ٤٧٥ از «کافی» روایت کرده است.

<sup>(</sup>۲) مراد از گوینده، جمیع بن عُمَیر راوی روایت است.

<sup>(</sup>۳) «اُصول کافی»، ج ۱، ص ۱۱۸ حدیث ۹ و «معانی الأخبار» ص ۱۱ حدیث ۱، و فیض در «وافی» طبع حروفی، ج ۱ ص ٤٧٥ از «کافی» روایت نموده است. شمارهٔ ۳۸۷\_ ۹.

## تذييل هفتم بر مكتوب هفتم حضرت سيّد قدّس الله سرّه الزكيّة

## بسم الله الرّحمن الرّحيم

و صلّى الله على محمّد و آله الطاهرين، و لعنة الله على أعدائهم أجْمعين

این آخرین تذییلی است که تحریر می شود، چون مکتوب هفتم حضرت سید قدس الله سره آخرین مکتوب است و در آن مکاتبات قطع می گردد.

مرحوم سیّد (ره) در این مکتوب إظهار ملالت فرموده؛ و از عدم پذیرش مرحوم شیخ (ره)، نتیجهای را برای مکتوب بعدی نمی بیند. بنابراین، با ایراد طعن و إشکال، ضجرت خود را ابراز، و نامه را محترماً پایان می دهد.

حضرت آیة الله حاج شیخ عبّاس هاتف قوچانی أدام اللهبرکاته: وصی مرحوم قاضی أعلی الله مقامه، از مرحوم قاضی قدّس الله نفسه نقل مینمودند که: آن مرحوم می گفت: از استادمان مرحوم آیة الحق و سند العرفان سؤال شد: با اینکه دأب أهل مراقبه، و سُلاّک راه خدا، و أولیای معرفت، در برابر این گونه بحثها رعایت اختصار، و در صورت عدم قبول شکوت است؛ چرا شما این طور در این نامهها مطلب را دنبال فرموده اید؟!

در جواب گفتند: اینها در ذهن خود از روی قواعد ذهنی (فورمول) خدائی تراشیده، و ساخته و پرداختهاند؛ و آن را می پرستند؛ و سجده می کنند. آن خدا خدای حقیقی نیست؛ خدای تخیّلی است. من خواستم شاید بتوانم این خدا را از ذهنشان بیرون بکشم.

حضرت علامه استادنا الأكرم طباطبائي رضوان الله عليه مي فرمودند: در

مکاتبات و مباحثاتی که در قضیّهٔ تشکیک در وجود، و وحدت وجود، در میان دو عالم بزرگوار: آقای حاج سیّد أحمد کربلائی، و آقای حاج شیخ محمّد حسین اصفهانی رضوان الله علیهما صورت گرفت؛ و بالأخره مرحوم حاج شیخ، قانع به مطالب عرفانیّه توحیدیّهٔ آقا حاج سیّد أحمد نشدند، بعد از رحلت مرحوم آقا سیّد أحمد، یکی از شاگردان مرحوم قاضی به نام آقا سیّد حسن کشمیری که از همدورگان آقای آیة الله حاج شیخ علیمحمّد بروجردی، و آقا سیّد حسن مسقطی، و آن ردیف از تلامذهٔ مرحوم قاضی بود، بنای مباحثه و مکالمه را با مرحوم حاج شیخ محمّد حسین باز کرد، و آن قدر بحث را برأساس استدلالات و براهین مرحوم حاج سیّد أحمد تعقیب کرد که: حاج شیخ را ملزم به قبول نمود.

أمًا داعیهٔ این حقیر بر نشر مکاتبات و تذییلات بدین صورت؛ عُمدةً برای دو علّت بود:

أولاً برای حفظ أصل مکاتیب و تقدیم نسخهٔ صحیح، و بدون غلط و تصحیف آن، برای صاحبان علم، و حکمت، و برای عاشقان، و پویندگان راه عرفان، از علمای أعلام که با دقّت ملاحظه نمایند؛ و این مسائل عمیق و دقیق را مورد نظر و بحث و مطالعه و مراجعهٔ به کتب قرار داده، و در عین حال با پیمودن راه عملی و سلوک فعلی، در صقع روحشان جای دهند، و قدری از کثرت و زیاده روی در بحثهای بی فایده، و قیل و قالهائی که نفس را ملول کند، و دل را قساوت آورد، و روح را خسته و تاریک نماید، بکاهند؛ و به این نفایس نظری و شهودی که از ذخائر آثار رسول أکرم شیش و پیشوایان بحق و أوصیای اوست بهرهمند گردند.

روی آوردن به مسائل توحیدیّه، و مطالعه و بحث در مسائل وارده در «اُصول کافی»، و «توحید» صدوق، و غیرهما از قبیل کتب که حقّاً مَشام جان را به عطر و طِیب نسایم خُلد، و بهشت رضوان و جَنّت الذات و اللَّقاء عِطر آگین می کند؛ از الزم واجبات است.

ثانياً براى حفظ همان شش تذييلى بود كه: حضرت أستادنا الأعظم آية الله الحق و سند الحكمة و عين المعرفة، به نام تذييلات و محاكمات در ميان اين دو

عالم بزرگوار مرقوم فرمودهاند.

این تذییلات اگر بدین صورت طبع نمی شد، شاید نسخهٔ أصل آن مفقود الأثر می گردید. زیرا نسخهٔ اصل آن در نهایت قلّت بود؛ و جـز چنـد نسخهٔ معـدود أبـداً در دست کسی نبود.

و چون طبع أصل مكاتيب با همين چند تذييل هم مرغوب و مطلوب نبود؛ فلهذا حقير تذييلات را دنبال كرده، و به حول و قوة إلهى به إتمام رساندم؛ وليكن چون نه علماً و نه عملاً در طراز جَرْح و تعديلِ مطالب، و محاكمه نيستم؛ و كوچكتر از آنم كه همچون استاد علاّمه به نام تذييلات و محاكمات، مطالب غامضه و نفيسه را مشروح و إرائه دهم، بنابراين در اين تتمهٔ تذييلات از إضافهٔ لفظ «و محاكمات» خوددارى شد؛ و فقط به عنوان تذييلات مطالبى را كه به نظر مىرسيد، ثبت و به أرباب كمال و أنديشه، و جويندگان عرفان، و پويندگان سُبُل سلام و توحيد إرائه دادم.

علّت تأبّی شیخ از تسلیم شدن بر عدم عینیّت صفات با ذات، آن است که: اگر ذات را بالاتر از صفت بدانیم، ذات را عاری از صفت کمال دانسته ایم. در حالی که با مطالب مشروحه مبیّن شد که: این خلو دات از صفت نیست؛ بلکه اشرفیّت و افضلیّت آن است؛ و او را در مرتبه ای از علو و تعالی دانستن که دست پنجه هیچ صفتی که دارای تعیّن است ـ و هر صفت دارای تعیّن است؛ زیرا معنای صفت، زیادی و تعیین است ـ بدان ذروهٔ عالی نرسد؛ و آن عنقا و سیمرغ لامکان را نتواند صید کند.

و از طرف دیگر إثبات صفات برای غیر ذات نشده است؛ بلکه همه در بسته و سر بسته، اختصاص به ذات دارد؛ منتهی الأمر در مرتبهٔ متأخّرهٔ از ذات، نه دوش با دوش آن.

و علّت تأبّی شیخ از تسلیم شدن بر وحدت ذات أقدس او، و معیّت او با موجودات، و سیطره و إحاطهٔ وجودی او بر همهٔ عالم و جمیع أشیاء، و انمحاء و اندکاک همگی ذاتاً و صفة ً و فِعلا ً در ذات او، فقط و فقط خود را موجود در قبال حق دانستن است که مرحوم سیّد از آن تعبیر به جَبَلانیّت نموده بود.

تا یک سر موی از تو هستی باقی است آئین دکان خودپرستی باقی است گفتی بست پندار شکستم رستم این بت که ز پندار برستم باقی است و دیگر مستلزم إحاطهٔ وجودی حق بر معایب، و مضار، و مفاسد، و قبایح که مرحوم شیخ از آن تعبیر به لزوم مَفاسِدِ شَنیعه کرده بود.

أمّا آن هستی جز کوه تخیّلی هستی چیزی بیش نیست؛ و خواهی نخواهی باید شکسته شود؛ و أمّا این استلزام نیز صحیح نیست؛ زیرا حقایق وجودیّه موجودات و أشیاء اندکاک در ذات حق دارند، نه معایب و قبایح و مفاسد. مرجع این اُمور عند التّحلیل العقلی، اُمور عدمیّه هستند. نقصانات و ماهیّات باطله اُمور عدمیّه هستند. اینها کجا می توانند در ذات أقدس او راه یابند.

الشّر أعْدام فكم قد ضل من يقرول باليزدان بله والأهرمن الشرم الشّر أعْدام فكم قد ضل من الله المعناى آن را بنابراين كسانى كه به وحدت وجود اعتراض و ايراد دارند، أبداً معناى آن را تعقل ننمودهاند. وحدت وجود، با توحيد كمه مبناى أساس شرايع إلهيه و بالأخص دين حنيفية اسلام است، يك معنى است. وحدت مصدر باب لازم و مجرد است، و توحيد مصدر باب متعدى و مزيد فيه. الله أكبر، و لا إله إلا الله، معنايشان همين حقيقت بزرگ است.

اینها می گویند: وحدت وجود، یعنی همه چیز خداست، سگ خداست، کافر خداست، اینها می گویند: وحدت و جود، یعنی همه چیز خداست، زانی خداست. عیاذاً بالله، کجا معنای وحدت این است؟! در کدام کتاب خوانده اید؟ و یا از کدام مؤمن عارف موحد شنیده اید؟

آنها که فریاد میزنند: در ذات واجب، همهٔ أشیاء محدوده، و تمام ممکنات بحدودها و ماهیّاتها راه ندارند؛ کجا سگ و کافر و زانی راه پیدا میکنند؟!

أرباب شهود و كشف توحيد مى گويند: در عالم وجود، غير از خدا چيزى نيست. يعنى وجود او چنان سيطره و إحاطه در أثر وحدت حقّهٔ حقيقيّه و صرفه خود دارد كه هيچ موجودى در قبال او، و در برابر او عرض أندام ندارد. وجود أقدس حقّ

<sup>(</sup>۱) «منظومهٔ سبزواری» طبع ناصری، ص ۱۵۰ در ضمن غرر فی رفع شبهة الثنویّـة بذکر قواعـد حکمیّة.

همهٔ أشياء را مندك و مضمحل و فاني نموده است. آنجا حدود و قيود كه لازمهٔ شيئيّت أشياء هستند، كجا مي توانند وجود و تحقّق داشته باشند؟!

آنها می گویند: وجود أرواح قدسیّه، و نفوس أنبیای عظام، در ذات حق مندک و فانی هستند. در ذات حق جبرائیل و اسرافیل را نمی توان یافت. آن وقت کجا سگ و خوک و میکرب و قاذورات یافت می شود؟

آنها می گویند: تمام موجودات در برابر ذات او وجودی ندارند؛ آنها همه تعیّن و ماهیّت و حدود می باشند؛ و أصل وجود موجودات بستهٔ به ذات حق است، که از آن به صمدیّت و مصدریّت و قیّومیّت و منشأیّت تعبیر شده است.

این معنی و مفهوم را اگر درست دقّت کنیم، مفاد و مراد همین کلمهٔ تکبیر و کلمهٔ تعلیلی است که هر روز در نمازهای خود واجب است چندین بار بر زبان آوریم؛ و به محتوا و مفاد آن معتقد باشیم.

أمًا مسكينان نمي فهمند؛ و معناى وحدت را از نزد خود حلول و اتّحاد مي گيرند كه منشأ آن شرك و دوئيّت است. آنگاه مي ترسند كه بدين اعتقاد عالى كه روح إسلام است، لب بگشايند؛ در حالى كه خودشان در شبانه روز در نمازها همين معنى را تكرار مي كنند؛ و همين عبارات را از ذهن مي گذرانند. و اين أمر ناشى است از پائين آمدن سطع عمومى معارف إسلام، و اكتفاء به علوم مصطلحه

<sup>(</sup>۱) مرحوم صدر المتألهين قدّس الله سرّه در «أسفار»، طبع حروفي، ج ٦، ص ١٤١ و ص ١٤٢ بعداز بحث و شرح فرمايش أميرالمؤمنين السلام : وكمال الاخلاص له نفى الصّفات عنه؛ گويد: وعلى هذا يبجب أن لايكون مَحصوراً في شئ، ولايخلوعنه شئ، فلايكون في أرض، ولا في سيماء، ولايخلوعنه أرض ولاسسماء، كما ورد في البحديث: لودليّتم ببحبل على الأرض السُّفلَى لهبط على الله ولهذا قال السلام : ومن قال: فيم فقد ضمّنه، ومن قال: غلى منه، تصديقاً لقوله تعالى: هومعكم أينما كنتم؛ وقوله: ما يكون من نبجوى ثلثة إلا هو رابعهم ولا خمسة إلا هوسادسهم؛ وقوله تعالى: ونحن أقرب إليه من حبل الوريد؛ وقوله في البحديث القدسى: كنت سمعه وبصره ويده؛ وقول النبي الله فوق كل شئ وتبحت كل شئ، قد ملأكل شئ عظمته فلم تبخل منه أرض ولاسماء ولا برّ ولابحر ولا هواءً. وقدروى أنه قال موسى: أقريب أنت فأناجيك؟ أم بعيد أنست فأناديك؟ فإنين أنت؟ فقال الله: أنا خلفك، وأمامك وعن يمينك وشمالك! أنا جليس عند من يذكرني، وأنا معه إذ دعاني؛ وأمثال هذا في الآيات والأحاديث كثيرة لا تبحصي.

و مقرره، و دور شدن از آبشخوار حقایق.

حضرت أستادنا الأكرم آية الله المعظّم: علاّمه طباطبائى قدّس الله سرّه مى فرمودند: در أذهان عوام از مردم، وحدت وجودى از كافر بدتر است؛ يهودى باش! مسيحى باش! أمّا وحدت وجودى نباش!

حضرت آیــة اللــه، و سـند التَّجریـد و العرفان، حـاج میرزا جـواد آقا ملکی تبریزی أعلی اللـه درجته که همین مرحــوم شیخ (ره): صـاحب «المکاتبـه» از ایشان تقاضای دستور و مقدّمهٔ موصله نموده بود، و ما در مقدّمهٔ همیـن کتـاب شرح آن را و نامـهٔ پاسـخی حضـرت ایشان را آوردیـم. در کتـاب «لِقَـاءُ اللــه» خـود کـه حقّــاً از نفیس ترین کتب مدوّنهٔ در عرفان و سلوک اسـت، در أواخـر بحـث کوتـاهی راجـع بـه و حدت و جـود دارنـد؛ و پـس از بیـان إشـکالاتی کـه بـر ایـن مـرام، مـردم نمودهانـد؛ می گوینکد:

وأُجيبَ عن ذلك كُلِّه بأنَّ نفى الوجود الحقيقيّ عن الأشياءِ، ليس قولاً: بأنَّ كُلَّ شَيء هو الله؛ و لَيْسَ قَوْلاً بالاتّحاد؛ و سپس مي فرمايند:

مرد حکیمی در إصفهان بود؛ و عادتش بر این بود که چون وقت غذایش می رسید، خادم خود را می فرستاد، تا برای او و برای هرکس که در نزد اوست می رسید، خادم بوده باشد \_ غذا بخرد؛ و آن حکیم با آن شخص حاضر با هم غذا بخورند.

اتّفاقاً روزی در وقت غذا یکی از طلاّب شهر برای حاجتی نزد وی آمده بود. حکیم به خادمش گفت: برای ما غذا بخر، تا ما تغذّی نمائیم؛ و خادم روانه شد، و برای آن دو نفر غذائی خرید؛ و حاضر کرد.

حكيم به أن مرد فاضل گفت: بسم الله، بيا غذا بخوريم! أن شيخ گفت: من غذا نمي خورم!

گفت: آیا غذا خوردهای؟! گفت: نه.

گفت: چرا غذا نمی خوری با آنکه هنوز غذا نخوردهای؟! گفت: من احتیاط می کنم از غذای شما بخورم!

گفت: سبب احتياطت چيست؟! گفت: من شنيدهام كه تو قائل به وحدت

وجود هستی! و آن کفر است؛ و جایز نیست برای من که با شما از غذای شما بخورم، زیرا که غذا به واسطهٔ ملاقات با شما نجس می شود!

گفت: تو معنای وحدت وجود را چه تصوّر کردهای، تـا اینکـه حکـم بـه کفـر قائل به آن نمودهای؟!

گفت: به جهت آنکه قائل به وحدت وجود، می گوید به اینکه خدا همهٔ أشیاء است؛ و جمیع موجودات الله هستند!

حکیم گفت: اشتباه کردی! بیا غذا بخور! زیرا که من قائل به وحدت وجود هستم؛ و نمی گویم که: جمیع أشیاء خدا هستند؛ چون از جملهٔ أشیاء جناب شما می باشد؛ و من شکّی ندارم در اینکه شما در مرتبهٔ حمار هستید؛ یا پستتر از حمار؛ پس کجا می توان کسی قائل به ألوهیّت شما بگردد؟ بنابراین احتیاط شما بدون وجه است؛ و إشکال در غذا خوردن نیست! بیا! غذا بخور!

مرحوم صدرالمتألّهين قدّس الله نفسه الزكيّة گويد: إنَّ أكثرالنّاظرين فِي كلام العرفاء الإلْهيّين، حيث لَم يَصلوا إلَى مقامهم، و لَم يُحيطوا بكُنْه مرادهم؛ ظَنّوا أنَّه يَلزم من كلامهم فِي إثبات التَّوحيد الْخاصِّي فِي حقيقة الوجودوالموجود بما هوموجودوحدة شخصيّة ، أنَّ هُويَّات السممكِنات أمور اعتباريّة مَحضة وحقائقها أوهام وخيالات لاتَحَصُّل لَها إلاَّ بحسب الإعتبار؛ حتى أن هؤلاء النَّاظرين فِي كلامهم من غير تَحصيل مرامهم، صرَّحُوا بَعَدِميَّة الذوات الكريمة القُدسيَّة، والأشخاص الشَّريفة الملكوتيَّة كالعقل الأوَّل، وسائر الملائكة المقرَّبين، وذوات الأنبياء والأولياء والأجرام العظيمة المتعددة المختلفة جهة وقدراً و آثارها المُتفنِّنة.

وبالجملة النّظامُ المشاهَد في هذا العالَم المحسوس والعوالم الَّتِي فوق هذاالعالَم، مَع تَخالف أشخاص كُلِّ منهانوعاً تشخُصاً وهويَّةً وعدداً والتَّضاد الواقع بيْن كثير من الْحقائق أيضاً. ثُمَّ إِنَّ لكُلِّ منها آثاراً مخصوصة، وأحكاماً خاصَّةً ولانعني بالحقيقة إلاَّما يكون مبدأ أثر خارجيِّ. ولانعني بالكَثْرة إلاَّما يوجبُ تعدُّد الأحكام والآثار. فكيف يكون الْممكنُ لا شيئاً في اللخارج، ولا موجوداً فيه.

ومايترائي من ظواهر كلمات الصُّوفيَّة أنَّ الْممكناتِ أمورًاعتباريَّة أوانتزاعيّة علقيّة، ليس

<sup>(</sup>١) لقاء الله، نسخهٔ خطى به خط حقير ص ٧٦، و از نسخ مطبوعه ص ١٧٢ تا ص١٧٤.

معناه مايَفهم منه الْجمهورُمِمَّن ليس لهقدمُ راسخُ فِي فقهالْمعارف، وأرادأن يَتَفَطنَّ بأغراضِهم ومقاصِدهم بـمجرَّد مطالعة كُتبهم، كَمن أرادأن يَصِيرمِن جُملة الشُّعراء بمجـرّد تتبّع قوانيـن العَرُوضِ من غيْر سليقة يَحكم باستقامة الأوزانِ أواختلالها عن نـهج الوَحْدة الاعتداليَّة.

فإنَّك إن كنتَ مِمَّن له أهليَّةُ التَّفَطُّن بالْحقائق العرفانيَّة لِأجل مناسبة ذاتيَّة واستحقاق فطرى للمكنك أن تَتَنَبَّه مِمّا أسلفناه مِن أنَّ كُلَّ مُمكن من الْممكنات يكون ذاجَهتيْنَ: جَهَةً يكون بها موجوداً واجباً لغيره، من حيث هوموجود وواجب لغيره؛ وهو بهذا الاعتبار يشارك جسميع السموجودات في الوجود السمُطلق من غير تفاوت.

وجَهَةً أخرى بها يتعين هو يّتهَا الوجوديَّة؛ وهواعًتبار كونه فِي أَيِّ درجةٍ مِن درجاتِ الوجود قُوَّةً، و ضَعْفاً، كمالاً، و نُقصاناً.

فإنَّ مُمكنيَّة الْممكن إنَّما يَنبعثُ من نزوله عن مرتبة الكمال الواجبيِّ، والقُوَّةِ الغيْرِ الْمتناهيةِ، والقَهْرِ الْأَرفع. وباعتباركُلِّ درجة من درجَات القصورَ عن الوجود الْمطلق الَّذي لا يشوبه قصورٌ، ولاجهة عدميَّة ، ولاحيثيّة أمكانيَّة يُحْصُلُ للوجود خصائص عقليَّة ، وتعيُّنات دهنيَّة هي الـمُسمَيّات بالـمَهيَّات والأعيان الثابتة.

فكلَّ مُمكن زوَجٌ تركيبِيُّ عندالتَّحليلمنجهةِ مطلقالوجود،ومن جهةِ كونه فِي مرتبــةٍ مُعَيَّنَةٍ من القصور. ً

ومرحوم حکیم سبزواری قدّس الله نفسه، در تعلیقهٔ آن شرح مفیدی بر این واقعیّت آورده است، او گوید:

الْمغالطةُ نشأت من خلط ِالْماهيَّةِ بالْهويَّةِ، واشتباه ِالْماهيَّةِ من حيث هي بالْحقيقة، ولـــمــ يعلموا: أنَّ الوجود عندهم أصلُ فكيف يكون الـهويَّةُ والـحقيقةُ عندهم اعتباريّاً؟

أم كيف يكون الْجهةُ النّور انيَّةُ من كلِّ شَيء الَّتِي هي وجهُ الله، وظهورُهُ، وقدرتُه، ومَشِيَّته السَمَبْنيَّةُ للفاعل، لا للمفعولِ اعتباريًا. تعالى ذيلُ جَلاله عن عُلُوق الاعتبار.

فمتى قال العرفاءُ الأخيار أُولُو االأيْدى والأبْصار: إنَّ الْمَلَك والفَلَك والإنسانَ والْحيوانَ وغيْرَها من الْمخلوقاتِ اعتباريَّة ؛ أرادواشَيْئيَّاتِ ماهيَّاتِها الغيْر الْمتأصِّلةِ عندأهل البُرهانِ وعندأهل الذَّوقِ و الوجْدان.

.

<sup>(</sup>۱) «أسفار»، طبع حروفی، ج ۲، ص ۳۱۸ تا ص ۳۲۰.

وأهل الاعتبارذهب أوهامهم إلَى ماهيَّاتِها الْموجدة بما هىموجودة؛ أوإلى وجوداتِها، حاشاهم عن ذلك. بل هذا نظرٌ عامِيٌّ منـزَّهُ ساحةُ عِزَّ الْفُضَلَاءِ عن ذلك.

نظير ذلك، إذقال: الإنسانُ مثلاً وجودُه وعدمُه على السَّواءِ، او مسلوبُ ضرورتِي الوجودِ والعدم؛ أراد بشَيْئيَّةِ ماهيَّةِ الإنسانِ ونحوه أنها كذلك؛ وظَنَّ العاميّ الْجاهلُ أنَّه أراد الإنسان الْموجود في حال الوجود و بشرطه مَحفوف المُموجود في حال الوجود و بشرطه مَحفوف بالضَّرورتيْن. وليست النِّسبَتانِ متساويتيْن، ولاجائزتيْن؛ إذسلب الشئ عن نفسه مَحال وثبوت الشيءِ لنفسه واجب.

بل لوقيل بأصالة الْماهيَّة؛ فالْماهيَّةُ الْمنتسبة إلَى حضرة الوجودِأصيلَة عندهذاالقائل؛ لا السماهيَّة من حيث هي. فإنَّها اعتباريَّة عند الجميع.

و قول الشَّيخ الشّبستريّ: «تَعَيُّنْها أموراعتباري است» ينادي بما ذكرناه. ا

و از اینجاست که أکثر قریب به اتّفاق از دارسین علوم عقلیّه، خودشان از لِقاء حضرت حق تعالی و تماشای جمال أزلی محرومند؛ و در پرده، وحجاب، و در ظلمت و غشاء می خواهند أحکام عالم نور، و نورالأنوار را بررسی کنند؛ و قوانین و مسائل مربوطهٔ به آن را تحکیم و تسدید نمایند. و آئی لَهُم ذَلِك؟!

مرحوم سیّد در این نامه استشهاد به کلام شیخ الرّئیس أبوعلی سینا نموده است که می گوید:

جَلَّ جناب الْحقِّ عنأن يكونَ شريعةَ لكُلِّ وارد؛أوأن يَطَّلِعَ عليه إلاَّ واحدُ بعدَ واحدِ ِ ` و از حكيم يونانى: أفلاطون إلهى نقل است كه گفته است: إنَّ شَاهِق الْمعرفة، أشمخ مِن أن يطير إلَيه كلُّ طائر؛ وسُرادِقَ الْبَصيرة أحجب مِن أن يَحُومَ حَوله كُلُّ سَائر. " و حكيم إشراقى: شهاب الدين سهروردى گويد: الفكر في صورة قدسيَّةٍ يَتَلَطَّفُ

<sup>(</sup>۱) «أسفار»، طبع حروفی، ج ۲، ص ۳۱۸ و ص ۳۱۹، تعلیقهٔ شمارهٔ  ${\mathfrak z}$ .

<sup>(</sup>۲) «إشارات»، آخر نَمط تاسع، مقامات عارفین. و در شرح «إشارات» خواجه نصیرالدین طوسی مطبوع با متن آن طبع رحلی سنگی، ص ندارد؛ و بعد از این عبارت، شیخ گوید: فإن ما یشتمل علیه هذا الفن ضحکة للمغفّل، عبرة للمحصّل. فمن سمعه فاشمأز عنه فلیتهم نفسه؛ لعلّها لا تناسبه؛ وکلٌ میسّر ً لما خُلِق له. (۳) شرح «رسالهٔ زینون کبیر یونانی»، از أبونصر فارابی، طبع حیدرآباد، ص ۸؛ و زینون از شاگردان ارسطو بوده است.

بها طالبُ الأريحِيَّةِ. ونواحى القُدس دارٌ لا يَطَأُها القومُ الجاهلونَ.

وحَرامٌ على الأجسادِ المظلمة أن تَلج ملكوتَ السَّموات.

فَوَحِّدِ اللَّهَ وأنتَ بتعظيمه مَلآن، وإذْكُرهْ وأنت من مَلاَبس الاكوانِ عُريان!

ولوكان في الوجود شَمْسانِ، لانْطَمَسَتِ الأركانُ؛ وأبى النِّظامُ أن يكونَ غيرَماكانَ. ا

و در این مطالب تصریح است بر آنکه: معرفت حضرت رب العزة و پیدایش عرفان ذات حق تعالی در هر عصر و دورهای جز برای أفراد بسیار معدودی حاصل نشود؛ و آنچه گفتهاند و شنیدهاند از صاحبان گفتار، و قلمهای شیوا و توانا، و بحثهای به صورت برهانی از متکلّمین، و غالب أهل فلسفه که جانشان محو و فانی در ذات أحدیّت نگردیده است، همه از دائرهٔ پندار بیرون نبوده، و با پرگار خیال بر محور تفکّرات إبقاء جبلانیّت، و کوه هستی، و أصالة الکثرة دور میزده

خلعت هياكلها ببجرعاء السحمى و تلفتت نسحو الديسار فشاقها وقفت تسائله فسرد جوابسها فكأنّما بسرق تسألق بالسحمى

وصبت لسمغناها القديسم تشوقا ربسع عفست أطلالسه فتمزّقسا رجع الصدى أن لاسبيل إلسى اللقا ثسم انطوى فكأنّه ما أبرقا

نام او یحیی بن حبش بن أمیرک است و او را مقتول حلب گویند. زیرا ملک ظاهر پسر صلاح الدین أیّوبی به أمر پدرش در سنهٔ ۵۸۷ در قلعهٔ رجب در سن ۳۸ سالگی او را به قتل رسانید. از کتب مؤلفهٔ وی «تنقیحات» در اصول فقه و «تلویحات» و «هیاکل» و «حکمة الإشراق»؛ همچنین رسالهٔ معروفه به «الغربة الغریبة» بر مثال رسالهٔ طیر و رسالهٔ «حیّ بن یقظان» ابن سیناست أیضاً.

و در «ریحانة الأدب» ج ۳، ص ۲۹۸ گوید: حکمت و اصول فقه را در مراغه از مجدالدین جیلی استاد فخر رازی أخذ کرد و علوم دیگر را از اساتید وقت فرا گرفت، در حکمت، سالک مسالک اشراق بود چنانچه فارابی، حکمت مشائی را که مسلک ارسطو و اتباع وی بوده و مبنی بر بحث و استدلال و بینه می باشد، ترجیح داده؛ و اصول و قواعد متروکهٔ آن را تجدید و اساس آن را استوار داشت؛ این دانشمند نیز حکمت اشراق را که مسلک قدمای حکمای یونان (غیر از ارسطو و اتباع او) و مختار شرقین بوده، و مبتنی بر ذوق و کشف و شهود و إشراقات أنوار قلبیه می باشد، منتشر ساخته و اصول و قواعد مردودهٔ آن را زنده گردانید.

<sup>(</sup>۱) «تــاریخ ابــن خلّـکان»، ج ۳، ص ۲٥۸ و شــرح حــال او را در ص ۲۵٦ تــا ص ۲۹۰ ذکــر کـــرده است. و نیز گفته است: از اشعار معروف او قافیّهٔ اوست دربارهٔ نفس که بــر ســبک عینیّــهٔ بوعلــی ســینا ســروده است:

است.

و این معانی لطیفه و دقیقهٔ عرفانیّه جز برای مُخْلَصین و مُقَرِّبین که فانی شده، و پس از فناء به عالم بقاء رجوع کردهاند؛ و مراتب «أسفار» أربعه را عملاً و شهوداً با خون دلها و تحمّل مرارتها و مصائب و مشکلاتی که قابل وصف نبوده است، طی نمودهاند ـ نه با عرفان نظری و خواندن و تدریس کتب موضوعه در این فن، همچون شرح «فصوص» قیصری، و شرح «منازلالسائرین» و «اصطلاحات» مولی عبدالرّزاق کاشانی، و «نصوص»، و «فکوک الفصوص» صدر الدیّن قونوی، و «فتوحات» مکیّهٔ ابن عربی و أمثالها ـ أبداً حاصل نخواهد شد.

سُبُحَانَ اللهِ عَمَّا يَصِفُونَ إلاَّ عِبَادَ اللهِ الْمُحْلَصينَ. ا

مخلَصین آن هم فقط مخلصین به فتح لام، نه به کسر لام، میباشند که از درجات و مراتب و مقامات عبور کردهاند؛ و به مقام خلوص رسیدهاند؛ و حق در وجودشان به جای اراده و مشیّت و اختیارشان جایگزین شده است، و توانستهاند از أوصاف حضرت حق کما هی حقّ ها خبر دهند؛ و حقیقت او را آن هم به قدر استعداد و ظرفیّت نفوس قابله توصیف کنند.

اینانند که از علم الیقین وحق الیقین گذشتهاند؛ و به عین الیقین نائل آمدهاند. و مانند پروانهای که خود را به شمع رخشان زده، و سوخته و در پای آن جان داده، و کالبدش بر روی زمین، و روحش در جان شمع محو و نابود شده است؛ بساط عالم ملک و ملکوت را در نور دیده، و با دستاویز عشق پای در حریم جانان نهاده، و با دستورالعمل ما عند کم یَنْفَدُ وما عند الله باق از همه چیز گذشته؛ پاک و مطهر آمده؛ و به بقای حضرت معبود سبحانه و تعالی باقی گشتهاند.

شیخ بهاءالدین عاملی رضوان الله علیه، در شرح حدیث دوم، از «أربعین» خود که ما بالمناسبه بعضی از همین شرح را در تذییل پنجم بر مکتوب پنجم سید (ره) آوردهایم؛ مطلب بکر و بدیعی که هم شاهد و هم مثال و هم مُبیّن سلوک و راه است، از خواجه نصیرالدیّن قدس الله سرّه حکایت می کند که خوب کیفیّت وصول

<sup>(</sup>١) آيهٔ ١٦٠، از سورهٔ ٣٧: صافّات.

و عبور از مراتب را شرح و توضيح مىدهد. اومى گويد: واعلمأن تلك الْمعرفة الّتى يحكن أنْ يَصل أليها أفهامُ البَشَر، لـها مراتبُ مـختلفة، ودرجُ متفاوتة.

قال الْمحققُّ الطُّوسِيُّ طاب ثراه فِي بعض مصنَّفاته: إنَّ مراتبهامثل مراتب معرفة النَّار مثلاً؛ فإنَّ أدناها مَن سَمِع أنَّ فِي الوجود شَيْئاً يَعْدِم كلَّ شيء يُلاقيه؛ ويَظْهرأ ثَرهُ فِي كلِّ شَيء يُحاذيه؛ وأَنُّ شَيء أخذِ منه لم يَنْقص منه شَيءُ؛ ويُسمَّى ذلك الموجود ناراً.

ونظَيْرهذهالْمرتبة فِي معرفة الله تعالَى معرفة الْمقلِّدين الَّذين صَدَّقوابالدِّين من غيْروقوف على الحُجَّة.

وأعلى منهامر تبةُ مَن وصَل إليه دُخانُ النَّار؛ وعَلم أنَّه لابُدَّله من مُؤثِّر؛ فَحَكَم بذات لَهاأثَر، وهو الدُّخانُ.

ونظيرهذها أمرتبة في معرفة الله تعالَى،معرفة أهل النَّظروالاستدلال الَّذين حَكَموا بالبَراهينِ القاطعةِ على وجود الصَّانع.

وأعلى منهامر تبةُ مَن أحَسَّ بحرارة النَّار بسبب مُجَاور رَتِها؛ وشاهَدَ الْموجودات بنُورها والْتَفَع بذلك الأثر. ونظيرُ هذه الْمرتبة في معرفة الله سبحانه، معرفة المُؤمنين الْحُلَّص الَّذين اطْمَ أَنَّت قلوبُهم باللَه؛ وتيقَّنوا أنَّ الله نور السَّموات والأرض، كما وصَفَ بَه نَفْسَه.

وأعْلى منها مرتبةُ مَن احْتَرَقَ بالنَّارِ بكُلِّيِّهِ، وتَلاَشَى فيها بجُمُلتِهِ.

ونظيرُهذه الْمرتبةِ فِي معرفة اللّه تعالَى، مَعرفة أَهْل الشُّهودو الفَناَءِ فِي اللّه؛ وهي الدَّرجةُ العُليا والْمرتبةُ القُصورَى؛ رَزَقَنا اللّه الوُصُولَ إلَيْها، والوقوفَ عليها بِمَنِّهِ وكَرَمِه. انتهى كلامُه أعلى الله مقامَد. \

شيخ كُلينى، از محمّد بن يحيى، از أحمد بن محمّد، از حسين بن سعيد، از نضر بن سُويْد، از عاصم بن حميد روايت كرده است كه او گفت: سُئل عَلِى بن الْحَسِيْن الْكَيِّلِا عن التَّوحيد. فقال: إنَّ الله عزَّوجلَّ عَلِم أنّه يَكُونُ في آخِر الزَّمانِ أَقُوامٌ مُتَعَمِّقُونَ؛ فَأَنْزَلَ الله تَعَالَى «قُلْ هُو الله أَحَدُ» و الآياتِ مِنْ سُورة الْحَديد، إلى قوله: « و هُو عَليمٌ بذاتِ الصُّدُور» فَمَنْ رَامَ ورَاء ذَلك فَقَدْ هَلك. أ

<sup>(</sup>۱) «أربعين»، طبع سنگي، ص ۱۷ و ص ۱۸.

<sup>(</sup>۲) «أصول كافي»، طبع حيدري، ج ١، باب النسبة حديث سوم، ص ٩١.

آخر الزَّمان، زمان رسول الله ﷺ است؛ و آن حضرت را پيامبر آخر الزمان گويند و سورهٔ قل هو الله أحد، الله الصَّمد، لَم يَلِد ولَم يُولد ولَم يكن له كُفُواً أَحَدُ؛ با شش آيهٔ اوّل از سورهٔ حدید:

سَبَّح لِلّهِ مافِى السَّماوات والأرضوهوالعزيزُ الْحكيمُ ١ لـه ملـكُ السَّماواتِ والأرضِ يُحْيى ويُمِيتُ وهو على كُلِّ شَيْء قديرٌ ٢ هـو الأوَّلُ والآخِرُ والظَّاهِرُ والباطِنُ وهـو بكلِّ شَيْء عليمٌ ٣ هو الَّذى خلق السَّماوات والأرضَ فـى ستَّة أيَّام ثُمَّ اسْتَوَى على العَرشِ يَعْلَمُ مَا يلِحُ فِي الأرضِ وما يَحْرُجُ مِنها وما يَنْزلُ مِن السَّمَاء وما يَعْرُجُ فيها وهـو معكم أَيْنَ ماكُنْتُمْ واللهُ بـما تَعْملونَ بصيـر ٤ لـه ملـكُ السَّمَواتِ والأرْضِ وإلَى الله تُرْجَعُ الأُمُورِ ٥ يُولِح النَّهارِ ويُولِح النَّهارَ في اللَّهُ وهو عليمٌ بذات الصَّدُورِ.٦

آیاتی است که از صریحترین آیات در وحدت أقدس حق به وحدت حقه حقیقه و صرفهٔ اوست. و حضرت سجّادالگی در این گفتار خود میرسانند که: اُمّتهای سالفه تاب و توان إدراک این نوع از توحید را نداشتهاند؛ و چون به برکت رسول الله گی افرادی متعمّق در سلوک توحید در آخر الزمان به وجود میآیند؛ خداوند این باب را برای آنها مفتوح نمود؛ و این آیات را فرو فرستاد.'

صدر المتألهين مي گويد: وقتى من به اين حديث رسيدم گريه كردم.

<sup>(</sup>۱) شاهد بر این گفتار روایات کثیری است که در أدعیه و زیارات وارد شده است؛ و دلالت دارند بر آنکه شناختن امام النیک به نورانیت شناختن خداست. و این روایات دارای مضامین مختلفی میباشند. از جمله روایتی است که در ملحقات «احقاق الحق»، ص ۱۹۵ از ج ۱۱ از علاّمه شهیر ابن حسنویه در کتاب «در بحر المناقب» ص ۱۲۸ مخطوط از حضرت صادق النیک روایت کرده است که فرمود: حسین بن علی النیک برای ایراد خطبه به سوی اصحابشان خارج شدند و چنین گفتند.

أيّها الناس!إنّ اللّه ماخلق خلق اللّه إلاّليعرفوه؛ فإذا عرفوه عبدوه؛ و استغنوا بعبادته عن عبادة ما سواه. فقال رجلّ؛ يابن رسول اللّه! ما معرفة الله عزّوجلّ؟ فقال: معرفة أهل كلّ زمان إمامه الّذي يجب عليهم طاعته. و ما در كتاب «لمعات الحسين» از طبع دوّم در ص ٩ آوردهايم. و شاهد بر صدق متن و مضمون اين حديث مبارك، روايات متواتري است كه مي گويد: من مات ولم يعرف إمام زمانه، مات ميتة جاهليّة. زيرا مردمان جاهلي با غيرشان تفاوتي ندارند مگر به توحيد حقّ تعالى، و چون اين معنى فقط به معرفت امام تحقّق مي يذيرد؛ بنابراين معرفت إمام به نورانيّت، عين معرفت حقّ است.

شیخ عبدالکریم جیلی در کتاب «إنسان کامل» خود که از بهترین کتب در عرفان است، دربارهٔ همین أفراد متعمّق و اختصاصی که بر عالم خیال پشت یا زده، نشست و صحبت خود را با خدای خود استوار نمودهاند می گوید:

> ألا إنَّ الوجودَ بالاَ مَحَال هُــهُ النَّـاسُ الْمُشَـارُ إِلَـي عُلاَهُـــه حَظُوا بِالذات و الأوْصَاف طُرِراً فَطَوْراً بِالْجَلال عِلَى الْتِذَاذ سَرَتْ لَــذَّاتُ وَصِهم الــذات فيهم

خِيَالٌ في خِيال في خِيال ولا يَقْظَ انَ إلاَّ أَهْ ل حَقِيًّ مَعَ الرَّحْمَ ن هُمْ فَ ع كلِّ حَالٍ وَهُم مُتَفَاوِثُونَ بِلاَ خِلاَف فَيَقْظَتُهُمْ عَلَى قَدْرِ الْكَمَالِ لهم دُونَ الْهِ رَى كُلُ التَّعَالِي تَعَاظَمَ شَائُهُمْ في ذي الْجَلال وطَــــوْراً بِـــالتَّلَذُّذِ بالــــجَمَالِ لَـهم فـي الـذاتِ لَـذَّاتٌ عَوَالـي

شيخ شهاب الدِّين سُهْرَورُدي گويد:

قالَ رَسُولُ الله عَلَي حَاكِياً عن ربِّه: إذا كان الغالبُ عَلَى عَبْدِي الاشتغالَ بي، جَعَلْتُ هِمَّتَهُ وَلَذَّتَهُ فِي ذِكْرِي.

فإذا جَعَلْتُ همَّتَهُ ولَذَّته في ذكري، عَشقَني وعَشقْتُهُ، ورَفَعْتُ الْحجَابَ فيما بيني و بينَه؛ لايَسْهُو إذا سَهَا النَّاسُ.

أُولئك كلامُهم كلامُ الأنبياءِ. ا ولئك الأبطال حَقّاً. ا ولئك الَّذين إذا رَّدت باهل الأرضِ عُقُوبَةً أَوْ عَذَاباً ذَكَرتُهُمْ فيها فَصَرَفْتُهُ عنهم. `

<sup>(</sup>١) «الإنسان الكامل»؛ جزء دوّم، ص ٢٦.

<sup>(</sup>٢) «عوارف المعارف» كه در حاشية «إحياء العلوم» به طبع رسيده است، ج ٢، ص ١٤. و اين شهاب الدِّين سُهْرَوَردي غير از شهاب الدِّين سهروردي حيكم مقتـول اسـت كـه نـام او يحيـي بـن حَبَـش بـن أميرك است كه مولى صدرالدين شيرازي در «أسفار» از او زياد نام مي برد. اين شهاب الدين سهروردي نامش أبوحفص عمر بن محمد بن عبدالله بن محمّد بن عمويه است؛ كه اسمش عبدالله البكري است. شرح حال ؤّلي را ابن خلكًان در تاريخ خود، ج ٣، ص ٢٥٦ و ص ٢٦٠ ذكر كرده است.

و همچنین در ج ۲، ص ۹۶ و ص ۹۵، ترجمهٔ أحوال وّمی را ذکر نموده است، و گفتــه اسـت کــه: از مشايخ بوده؛ و جمعي بدست او تربيت يافتند و در بغداد مجلس موعظــه داشــته و شـيخ الشـيوخ بــوده اســت. حکایت شده است که روزی بر روی کرسی تدریس و موعظه این أبیات را إنشاد کرد:

مرحوم صدرالمتألِّهين قدّس الله نفسه الزكيّة، در « عِلْمِهِ السَّابق على الأشياء» مطلبي را أورده است كه ما ملخَّص أن را در اين جا مي آوريم: إنَّ البَسِيطَ السحقيقيَّ مِن الوجودِ يجبُ أن يكون كُلَّ الأشياءِ؛ فيجب أن يكون ذاتُه تعالى مع بَسَاطتِه و َ أَحَدِيَّتِهِ كُلَّ الأشياءِ.

فإذَن لَمَّا كَانَ وجودُه تعالَى، وجودَ كُلِّ الأشياءِ، فَمَنْ عَقَلَ ذلك الوجود، عَقَــلَ جــميعَ الأشياءِ. فواجبُ الوجودِ عاقلٌ لِذاته بذاته. فَعقلُه لِذاته عَقْلٌ لـجميعِ الأشياءِ مَاسِواهُ فِي مرتبةِ ذاتِه بذاته قبل وجودِ ما عَدَاهُ.

فَهذاهوالْعِلمالكمالِيُّ التَّفْصِيلِيُّ بوجه، والإجمالِيُّ بوَجْهِ. لأنَّ الْمعلومات على كَثرتها و تفصيلها بحسب المعنى، موجودة بوجود واحد بسيط.

ففى هذا الْمَشهد الإلهيِّ والْمَجْلَى الأَزَلِيِّ، ينكشفُ ويَنْجَلِى الكُلُّ من حيث لاكثرة فيها فهو الكلُّ في وَحْدة. \

این راجع به علم تفصیلی و إجمالی إلهی بود. و چون سالک در راه خدا به هر درجهای از فنا برسد؛ حقایق و آثار همان درجه در وی ظهور می کند، خواه فنای در فغل باشد؛ و خواه فنای در اسم و صفت، و خواه فنای در ذات. بنابراین برای کمّلین از اُمّت شریعت محمّدی عَلَی شارعها آلاف التّحیّة و السّلام که به مقام فنای در ذات نائل می شوند، تمام آثار و حقایق علوم ذاتی حضرت حق تعالی و تقدیس ظهور می کند.

 $\leftarrow$ 

لا تسقنى وحدى فما عَوَّدتنى أنى أشح بها على جُلاسى أنىت الكريم ولا يليق تكرّما أن يعبر النّدماء دور الكاس

فتواجد النّاس لذلك وقطعت شعور كثيرة؛ وتاب جمع كثير. تولّد اودرسنهٔ ٥٣٩ ووفاتش درسنهٔ ٦٣٢بوده است، و مدفن او در بغداد است.

<sup>(</sup>۱) «أسفار» طبع حروفی، ج ٦، ص ۲٦٩ تا ص ٢٧١.

<sup>(</sup>۲) مرحوم صدرالمتألّهين در «أسفار»، ج ٦، ص ٩ و ص ١٠ در مقدّمه بحـــث خــود در كتــاب «إلهيّات» شرحى راجع به أفضليّت و أشرفيّت علوم حكمــت إلـهى و معرفـة النفـس يعنـى علـم مبـدأ و معـاد مى آورد تا مى رسد به اينجا كه مى گويد: فإنّ هذه الـمقاصد العليّة الشريفة ابتداؤهـا ليـس إلاّ مـن عنداللــه، حيـث أودعهاأوَّلاًفـى القلم العظيم واللوح الكريم؛ وقرأها من علّمه الله بالقلمما لَم يكن يعلم وكلّمه بكلماته، وألهمه مُحكم

حکیم سبزواری در کیفیّت طلوع أنوار علمیّه در صُورَ متعاکسه، و عدم حجاب در مجر دات می فر ماید:

إذْ لاحِجَابَ فِ عِي الصَّمُفَارِقَاتِ و إنَّمَا احْتَصَّ الصَّقَارِئاتِ فكانَ في كُلِّ جميعُ الصُّورِ كُلٌّ مِن الْكُلِّ كَمَجْلَى الآخر و در شرح أن گويد: فهي كالْمرائي الْمتُعَاكِسات.وهذاإشارةٌ إِلَى ما قالأرسطاطاليسُ: والأشياءُ الّتي في العالَم الأعْلى كُلُّها ضياءٌ: لأنَّها في الضَّوْءِ الأعْلَى.

ولذلك كلُّو آحِدِ منها يَرَى الأشْيَاءَ كُلُّها فِي ذ لَّ صَاحِبه؛ فصارَلذلك كُلُّها في كُلِّها. والكُلُّ في الواحِدِ، والواحدُ منها هوالكُلُّ، والنُّور الَّذي يَسْنَحُ عَليها لانَهايَة له.

و در حاشيه گويد: قولنا: كُلُّها فِي كلِّها تا آخر. وهذا الَّذي ذُكرفِي العُقُول الَّتي هي فَوَاتِحُ كِتَابِ التَّكوين، يتحقَّق فِي العُقُول الَّتِي هي خُواتِمه، كعقول إخوان الحقيقية والصَّفاء. فإنَّها حيثُ كانت وحدانيَّةَ الْوجهة والعقيدة مُتَّققَةَ الأخلاق الحميدة والأعمال الحسنَة، كان كُلهًّا في كُلِّها، والكلُّ في الواجِد، والواحدُ منها هو الكُلُّ.

مُتّحِد بودیم و یک جوهر همه بی سرو بی یا بدیم آن سر همه یک گهر بودیم همچون آفتاب بیگره بودیم وصافی، همچو آب

آياته وهداه بنوره، فاصطفاه، وجعله خليفة في عالم أرضه، ثـمَّ جعلـه أهـلاً لعالـمه العلـويّ وخليفـة لـملكوته السّماوي. فهذا العلم يَجعل الإنسان ذا مُلك كبير، لأنّه الإكسير الأعظم الـموجب للغني الكلّي، والسعادة الكبـري، والبقاء على أفضل الأحوال، والتشبّه بالخير الأقصى، والتخلّق بأخلاق الله تعالى. ولذلك ورد فسي بعض الصّحف المنزلة من الكتب السّماوية أنّه قال سبحانه: يا ابن آدم! خلقتك للبقاء، وأنا حيٌّ لا أموتُ! أطعني فيما أمرتك وانته عمّا نهتيك أجعلك مثلي حيّاً لا تـموت.

وورد أيضاً عن صاحب شريعتنا ﷺ في صفة أهل الـجنّة: أنّه يأتـي اليهم الـمَلك فاذا دخل عليهم، ناولــهم كتاباً من عندالله بعد أن يسلم عليهم من الله، فإذا في الكتاب: من الحيّ القيّوم الذي لا يموت، إلى الحيّ القيّـوم الّذي لايموت؛ أمّا بعد فإنّي أقول للشئ: كن فيكون وقد جعلتك اليوم نقـول للشئ: كـن فيكـون! فـهذا مقـام مـن المقامات الّتي يصل إليها الإنسان بالحكمة والعرفان. وهو يسمّى عند أهل التصوّف بمقام كُنْ كماينقل عن رسول الله على فنوة تبوك؛ فقال: كُن أباذرً! فكان أباذرً. وله مقام فوق هذا يسمّى بـمقام الفناء في التوحيد المشار اليه بقوله تعالى في الحديث القدسي: فإذا أحببتُه كنتُ سمعه الّذي يسمع بـه، وبصره الّذي يبصر بـه. الحديث. شــد عــدد چـون سـایههای کنگــره

چون به صورت آمدآن نور سَره کنگره ویران کنید از منجنیق تا رود فرق از میان این فریق

در اینجاست که در إنسان کامل که ظهور أتمِّ حضرت حقّ است، همه مشهود است. لـذا او را جـام جـهان نما، و سِـر ً أزلى و نقطـة الوحـدة بيـن قَوْسَـي الأحَدِيَّـة و الواحديّة، و كيمياي أحمر، و غيرها نامند.

اينجاست كه غايت سير إنسان است، و طلوع ولايت در تمام عوالم و بهرهگیری ذرّات وجود از انسان است.

> نَظُرْتَ فِي رَمَقِي نَظْرَةً فَصَارَ فِداكْ نَظَرِ تُ فيك شُهُو دأو ما شَهدْتُسواي إذا جَلَوْتَ علينا مَحَبَّةً ورضي ترا هر آینه چون رخ تمام ننماید منم که آینهای دارم از دوکون تمام مراکه جلوه گهِ روي جانفزاي تـوام كسيكه هست بـهوصل تو دائماً خـــرم مرا به نازچو پروردهای مکن به نیاز منے کہ نورتوأم کی زنار أندیشے ز دشمن است همه باک مغربی، ورنه

و َصَلْتَنِي بِوُجُودِي و َجَدِّتُ ذَائِكَ ذَاكُ نَظَرِتَ فِنَى وَجُوداً وماوجَدْتَ سِواكْ وَجَدْتَ عَيْنَكَ فَيِنَافَإِنَّنَا مَجْكَلَكُ یکی مر آینه باید تمام صافی و یاک توئی که کردهای خودرا در وتمام إدراک به دستخویش جَلاده برآراز گِل وخاک روا مدار کے باشد ز هجر تو غمناک که از برای نجاتم، نه از برای هلاک زنارهركــه بترسدبودخسوخاشــاك همهجهانچوبوددوستش،زدوستچهباک ۲

باری در اینجا که می خواهیم این کتاب شریف را خاتمه دهیم، چقدر مناسب است خطبهای را از لوادار قافلـهٔ موحّدیـن، وسید وسالار مؤمنیـن و مقرّبیـن: أمير المؤمنين على بن أبيط البالكيلا كه همة عرفاي عالم از سفرة كستردة وي بهرهبرداری می کنند؛ و از خرمن پهناور او خوشه چینی می نمایند؛ نقل کنیم و بدان متبر"ک گردیم:

سُبْحَانَك؟ أَيُّ عَيْن تَقـوم نُصْبَ بَهـاءِ نُورِكَ، وَتَرْقَـى إلـى نُور ضِيَـاءِ قُـدْرتِك؟ وَ أَيُّ

<sup>(</sup>۱) «شرح منظومه» حكيم سبزواري، طبع ناصري، ص ١٩١.

<sup>(</sup>۲) « ديوان شمس الدّين مغربي»، ص ٧٩ و ص ٨٠.

فَهم يَفهم ما دونَ ذلك؟ إلاَّ أَبْصارٌ كَشَفْتَ عنها الأغْطِيَةَ؛ وَهَتَكْتَ عنها السحُجُبَ الْعَمِيَّةَ؛ وَهَتَكْتَ عنها السحُجُبَ الْعَمِيَّةَ؛ فَرَقَتْ أرواحُها إلَى أطْرافِ أَجْنحَةِ الأرْواحِ.

فَنَاجَواكَ فَى أَركانِكَ، وَوَلَجُوابِينَ أَنوارِ بَهائِك؛ ونَظَرُوا مِن مُرْتَقَى التُّرْبَةِ إلى مُسْتَوَى كِبْريائك! فَسَمَّاهُم أَهلُ الملكوتِز وُاراً؛ ودعاهم أهلُ الجبروتِ عُمَّاراً.

فسُبْحَائك يامَن لَيس فى البحارِ قَطَرَاتُ؛ ولافى مُتُونِ الأرْض جَنَّات؛ ولافى رَتَاج الرِّياح حَرَكَات؛ ولا فى قلوبِ الْعِبَادِ خَطَرَات؛ ولا فى الأَبْصَارِ لَمَحَات؛ ولا على مُتُونِ السَّحَابِ نَفَحات؛ إلاَّ وَهِيَ فى قُدرتِكَ مُتَحَيِّرَات.

أمَّا السَّماءُ فَتُخبرُ عـن عَجَائِبكَ! وأمَّا الأرْضُ فَتَـدُلُّ على مَدائحِكَ!و أمَّا الرِّيـاحُ فَتَنْشُرُ فَوَائدَك! وأمَّا السَّحَابُ فَتُهْطِلُ مَواهِبَكَ!

كُلُّ ذلك يُحَدِّثُ بَتَحَنَّنكَ ويُحْبرُ أفهامَ العارفينَ لِشَفَقَتِك؟ وأنَا لَمُقِرُّ بِما أَنْزَلْتَ عَلَى أَلْسُنِ أصفيائِك، وإنَّ أبانا آدم الطَّنِيُ عند اعتدالهِ نفسه، وفراغيك من خلقه رَفَع على أَلْسُنِ أصفيائِك، وإنَّ أبانا آدم الطَّنِيُ عند اعتدالهِ نفسه، وفراغيك من خلقه رَفَع وجهه فواجَهه مِن عرشِك، وسم (رسم ظ) فيه لا إله الآالله، محمد رسولُ الله عَلَيْ فقال: اللهى مَن المقرونُ باسمِك؟! فَقُلْتَ: محمدٌ حَيْرُ مَن أخرجتُه من صُلبك، واصطفيتُه بعدك مِن وُلدك، ولولاه ما خلقتُك \_ تا آخر خطبه. الم

در این خطبه می بینیم که حضرت، حقیقت مقام معرفت إلهی را به واسطهٔ رفع حُجُب برای طبقهٔ خاصّی از أولیای خدا متحقّق می داند. و گروه خاصّی از زمرهٔ عباد صالحین خود را به مقام عرفان خود می رساند که از فراز خاک نظر به مقام کبریای حق نمایند.

لله الحمد وله المنَّة، اين تعليقات و تذييلات، در صبح روز چهارشنبه سوم شهر رمضان المبارك از سنهٔ يك هزار و چهارصد و هشت هجريّـهٔ قمريّه على هاجرها

<sup>(</sup>۱) این خطبه را مورِّخ شهیر أمین: مسعودی در کتاب «اثبات الوصیّة» طبع سنگی از ص ۹۶ تا ص ۹۹ ذکر کرده است، و بسیار مفصّل است؛ و ما همین چند فقره از آن را که در ص ۹۷ است در اینجا آوردیم. و این فقرات را تا قول آن حضرت: و دعاهم أهل الجبروت عُمّاراً، حضرت استادنا الأکرم آیة الله علامهٔ طباطبائی رضوان الله علیه در کتاب «شیعه» مصاحبات با هَانْری کُربُن در ص ۱۹۲ از طبع دوم، از «اثبات الوصیّة» مسعودی ذکر فرمودهاند.

السّلامُ أبد الآبدين، و دهر الدَّاهِرينَ، نيم ساعت بــه ظـهر مـانده، در بلـدهٔ طيّبهٔ مشـهد مقدّس رضوى على شاهدها السّلام أبد الآباد، و دهر الدُّهُور خاتمه يافت.

رَبَّنَا اغْفِرْ لنا ولإِحْواننا الَّذِين سَبَقُونا بالإِيــمَانِ وَلاَ تَجْعَـلْ فـــى قُلُوبنـا غِـلاَّ لِلَّذيـنَ آمَنُوا رَبَّنا إِنَّك رَوُّفٌ رحيمٌ. ا

اللَّهُمَّ زِ دْ وسَلِّمْ وارحَمْ وَتَرَحَّمْ على علمائِنا الغابرينَ، وذَوى حقوقِنا الماضين، وأملاً أرواحَهُم رَوْحاً ورحمةً ورضواناً، واحْشُرْهم مع مُحَمَّدٍ وآله الطَّاهِرِينَ، وألْحِقْنابهم في جَنَّاتِ النَّعيم برحمتك يا أرْحم الرَّاحمين.

كتبه بيمناه الدَّاشرةِ الرَّاجي عفوربِّه الغني ": السيّد محمد الحسين الحسيني الطهراني".

<sup>(</sup>١) تتمَّهُ آيهُ ١٠، از سورهٔ ٥٩: حشر .